Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 39 (1989)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 121 (1989), P. 441-461

BIBLIOGRAPHIE

EPICURE, Lettres et Maximes. Texte établi et traduit avec une introduction et
des notes par Marcel Conche, Paris, PUF 1987, 328 p.

IIs’agit d’une réédition revue d’un ouvrage paru en 1977 aux Editions de Mégare. M.
Conche y présente les textes essentiels d’Epicure qui nous sont parvenus: les Lettres a
Heérodote, Pythocles, Ménécée, suivies des Maximes Capitales et des Sentences Vati-
canes. Les textes a proprement parler (édités avec le grec en regard) sont précédés d’une
longue introduction (pp. 13-93), ou I’A. analyse successivement: 1) « La méthode de
Démocrite» (pp. 13-20): 2) «Epicure: la méthode du savoir» (pp. 20-39); 3) «La
méthode du bonheur» (pp. 40-93), qui est en fait un commentaire de la Lettre a Ménécée
et des deux collections de maximes. — Dans son introduction, I’A. interpréte les
importants témoignages de Sextus sur Démocrite et Epicure (en particulier Adv. Math.
VII, 135-140 et 203-216). Si chez Démocrite «les atomes et le vide, invisibles aux sens»
(p. 15) sont connus par I'intelligence uniquement, Epicure montre (en particulier dans la
Lettre a Pythoclés, p. 193), que la connaissance intellectuelle est indissociable de la
connaissance sensible et que la physiologie (ou connaissance de la nature) n’admet pas
de méthode a priori. Privilégiant la sensation comme moyen de connaissance et faisant
méme d’elle un des quatre critéres de la vérité, la pensée épicurienne est représentative
de la tendance généralement anti-dogmatique de la philosophie hellénistique, qui tend,
comme le scepticisme (mais avec des conséquences opposées), a identifier I’étre et
I'apparaitre (ou phénoméne) (p. 27). «Pour Pyrrhon il n’y a que les pures apparences
sans rien qui apparaisse, mais pour Epicure, dans I’apparence sensorielle, ce qui apparait
est I'étant lui-méme» (p. 29).

Si «la méthode du savoir», telle qu’elle est résumée par Epicure dans la Lettre a
Heérodote (qui nous est connue, comme les deux autres, grace 4 Diogéne Laérce), fait
preuve d’un éclectisme parfois brouillon, les textes moraux sont d’une autre trempe. Il
faut cependant admettre que la physiologie est, dans ’esprit méme d’Epicure, un préa-
lable indispensable a I'individu qui recherche ’autarcie et I'ataraxie (Lettre a Pythocles,
p. 191). — Les principaux freins moraux qui empéchent ’lhomme d’atteindre la sagesse
sont, selon la Lettre a Ménécée: 1) la crainte des dieux; 2) la crainte de la mort; 3)
I'illimitation des désirs; 4) I'incapacité de supporter la souffrance. A ces craintes, Epi-
cure répond de la fagon suivante: 1) parce que les dieux sont des dieux, ils se désinté-
ressent des affaires humainces et notre crainte est par conséquent infondée; 2) c’est
d’autre part parce que la mort n’est absolument pas un ¢vénement de la vie que notre
crainte est insensée (« La mort n’est rien par rapport a nous; car ce qui est dissous ne sent
pas, et ce qui ne sent pas n’est rien par rapport a nous», Maximes Capitales, n° 2, p. 231).
Epicure s’insurge a ce propos contre les poetes, tel Homére, qui par 'invention de
mythes trompeurs auraient contribué a fausser la vérité. « Epicure combat, par la clarté
rationnelle, la fausse clarté que les récits de type religieux, les mythes, jettent sur ’origine
de 'homme et sur sa destinée» (p. 49); 3) seule la régulation des désirs permet d’at-
teindre le bonheur: les désirs illimités n’étant pas conformes a la nature, le sage saura les
bannir, pour ne retenir que les désirs a la fois naturels et nécessaires, dont le prototype
est la faim. Le sage saura avec prudence (phronésis, p. 225) refuser « beuveries et festins
continuels» (p. 223), qui n’ont rien a voir avec les plaisirs que ’'Epicurien veut attein-
dre; 4) pour vaincre la souffrance (théme qui rejoint les préoccupations des Stoiciens),
Epicure distingue les souffrances trés intenses et de bréve durée, des souffrances longues,

Histoire de
la philosophie



442 BIBLIOGRAPHIE

mais de faible intensité. Les premiéres cessent d’habitude rapidement ou alors elles
entrainent la mort (et ne sont donc pas a craindre); les secondes sont supportables si
nous savons en rire et nous souvenir des joies passées. — Ainsi, Epicure en vient a
deéfinir le sage comme celul qui «confronté aux nécessités de la vie, sait, dans le partage,
plutot donner que prendre: si grand est le trésor de la suffisance a lui-méme qu’il a
trouvé» (Sent. Vatic., n® 44, p. 259). L’ouvrage est complété par un index des matiéres
détaillé ainsi que par une solide bibliographie.

STEFAN IMHOOF

CLAUDE CALAME (éd.), Métamorphoses du mythe en Gréce antique, Geneve,
Labor et Fides, 1988, 242 p.

Cet ouvrage regroupe les communications d’un colloque tenu a Lausanne en 1987.
Comme C. Calame le souligne dans son introduction, les approches modernes du mythe
refletent au moins deux conceptions contradictoires: il est considéré d’une part, dans le
sillage de Lévi-Strauss, comme ayant acquis «le statut d’une réalité universelle» (p. 7),
alors que pour d’autres, il serait impossible a définir, étant donné «que dans les mul-
tiples classifications des récits que nous offrent les cultures différentes de la notre,
aucune catégorie ne correspond a notre concept de mythe» (p. 9). D’un c6té donc, le
mythe comme réalité et de autre, comme objet improbable. Cependant, quelle que soit
la tendance théorique qu’ils choisissent, tous les auteurs du recueil sont au moins
d’accord sur deux points: 1) il existe en Gréce ancienne des récits reconnus par les Grecs
eux-mémes et par nous, dans leur sillage, comme des «mythes»; 2) ces récits peuvent
encore étre «compris» de nos jours, au sens ou ils peuvent continuer a faire I'objet
d’études, d’analyses et de commentaires, bref que cette « Arbeit am Mythos», dont parle
H. Blumenberg, peut se poursuivre aujourd’hui. — Evoquons briévement les principa-
les études (14 en tout) contenues dans cet ouvrage divisé en six parties. La premiére,
intitulée Mythographies, contient un texte de M. Détienne, dans lequel il commence par
régler ses comptes avec son ex-collaborateur L. Brisson, auteur de I'excellent livre
Platon, les mots et les mythes (Maspero 1982), auquel il reproche (sans argumenter) «de
glisser dans 'oreille [de Platon] quelques-unes de nos idées toutes faites sur le mythe en
général» (p. 21). Puis il analyse quelques extraits du 77mée et du Critias pour montrer ou
se situe la distinction entre mythe et histoire. La seconde partie intitulée Formes épiques
contient une étude de J. Bremmer sur la figure de Méléagre dans la poésie homérique,
une analyse des rapports entre mythe et fiction dans les Métamorphoses d’Ovide par F.
Grafet une étude structurelle des rapports entre ’enfant et 'oracle de E. Pellizer. Dans la
troisiéme partie (« Discours historiques») sont regroupées des études qui analysent le
rapport mythe (fiction)/histoire (réalité). P. Borgeaud montre dans une description des
transformations du mythe d’Attis que «I’histoire est, ici, celle des transformations du
récit» (p. 100), réduisant ainsi I’histoire aux transformations internes repérables a
travers les diverses versions d’'un méme mythe. A partir de analyse d’un passage
d’Hérodote (IV, 150-158), C. Calame affirme que le mythe est, pour lui, une «¢labo-
ration discursive et secondaire a partir de la réalité expérimentale et culturelle, tendanta
construire un objet symbolique par 'intermédiaire d’un récit» (p. 117). La quatricme
partie (« Mises en scéne tragiques») réunit des études consacrées au rapport mythe-
tragédie. D. Lanza insiste avant tout sur le travail qu’ont effectué les Tragiques sur le
mythe et N. Loraux montre "influence que le nom propre a sur le destin du héros (p. ex.
Oreste). Dans « Langages iconiques », partie consacrée aux représentations des mythes
dans les arts plastiques, on remarquera I’étude de C. Bérard qui décrit la frise qui est de
«toutes les frises sculptées par les sculpteurs antiques (...) la plus riche, sur tous les plans



BIBLIOGRAPHIE 443

et notamment sur celui de la narration des mythes» (p. 187), celle de I'hérdéon de Trysa,
en Lycie. La derniére partie (« Contes et Fables») contient une étude de L. Edmunds qui
se livre @ une comparaison entre le mythe d’(Edipe et une légende birmane. L’A. montre
que le but d’une telle comparaison, dont le principe pourrait étre systématisé, est de faire
«apparailtre un phénomene de variation entre un récit grec et un récit non grec du méme
type, ce qui nous permet de préciser la spécificité de la forme grecque» (p. 214). Dans son
texte consacré au role de 'ainos chez Hérodote, G. Nagy tente de montrer les différences
existant entre une fable, un récit historique et un mythe. — Dans I’ensemble, ce recueil
témoigne de la vitalité et de la technicité des études sur la mythologie grecque. On
consultera avec intérét la riche bibliographie (ne contenant que des textes récents) qui
suit chaque article. Un regret cependant: il manque quelques études plus philosophi-

“ques qui permettraient au moins de poser d’une fagon plus systématique la question de
la définition du mythe, a défaut de pouvoir convenablement la résoudre.

STEFAN IMHOOF

ILSETRAUT HADOT, (éd.), Simplicius, sa vie, son @uvre, sa survie; Actes du
colloque international de Paris (28 sept.-1¢" oct. 1985), éd. De Gruyter,
Berlin, New York, 1987, 405 p.

Cet ouvrage réunit les actes du colloque organisé par le Centre de Recherches sur les
auvres et la pensée de Simplicius (C.N.R.S.) fondé par 1. Hadot. Simplicius est un
néoplatonicien du VI siecle de notre ére, commentateur d’Aristote (Catégories, De
Anima, De Caelo et Physique). Ces écrits restent une source essentielle pour de nom-
breux fragments de Présocratiques. — Dans le texte qui ouvre le recueil, I. Hadot traite
de «La vieet I'ceuvre de Simplicius d’apres des sources grecques et arabes» (pp. 3-39), en
insistant sur la difficulté d’établir un bilan sur les recherches simpliciennes en pleine
effervescence. L’A. montre, contre K. Praechter, qu’on ne saurait établir de différences
doctrinales évidentes entre I’école platonicienne d’Athénes et celle d’Alexandrie (p. 7).
D’apres les recherches les plus récentes, Simplicius se serait établi aprés 532 dans la ville
de Harran (Carrhae en latin) « ville byzantine de langue gréco-araméenne» (p. 10), ou la
tradition philosophique hellénique devait se maintenir jusqu’au dixiéme siécle, en plein
empire abbasside. C’est ce que démontre M. Tardieu, dans un article cité par I’A. et paru
dans le Journal Asiatique (274, 1986), intitulé Sabiens coraniques. De Tardieu, préci-
sément, est le second texte du recueil: « Les calendriers en usage a Harran d’aprés les
sources arabes et le commentaire de Simplicius a la Physique d’Aristote» (pp. 40-57).
Tardieu compare différents calendriers cités par Simplicius et des auteurs arabes. Il
¢tablit que «l'ordre des saisons adopté par Simplicius pour énumérer et classer les
calendriers groupe d’abord deux calendriers luni-solaire (attique et asiate), puis deux
calendriers solaires (romain et arabe)» (p. 55). Ce syncrétisme est caractéristique de
’ambiance intellectuelle dans laquelle vivaient les Néoplatoniciens de Harran, qui
concevaient que le philosophe devait étre «I’hiérophante du monde entier» (Marinus,
cité p. 57). — La seconde partie du recueil, intitulée « Aspects doctrinaux», contient six
études. Deux sont de P. Hoffmann et portent respectivement sur « Catégories et langage
selon Simplicius» (pp. 61-90) et la polémique entre Simplicius et Jean Philopon (pp.
183-221). Dans la premiére ¢tude, Hoffmann rappelle le cursus suivi par 'apprenti
philosophe, qui étudie successivement les «Petits mysteres» (le Manuel d’Epictéte,
I'Isagége de Porphyre, 'ceuvre d’Aristote) et les « Grands mysteres», ¢’est-a-dire I'ceu-
vre de Platon (culminant avec la lecture du 7imée et du Parménide) (p. 63). Puis
Hoffmann s’interroge sur 'interprétation simplicienne des catégories: sont-elles des
mots (phonai), des étres (onta) ou des notions (noémata) ? C’est Alexandre d’Aphrodise



444 BIBLIOGRAPHIE

qui a réalisé la premiére synthése des trois interprétations (p. 71) et Simplicius nous en
fournit une a son tour. Dans son article intitulé «Simplicius et I’<école»> éléate» (pp.
166-182), N.-L. Cordero montre que I’«école» éléate n’a eu qu'une existence fictive et il
insiste dans une seconde partie sur 'importance déterminante de Simplicius comme
témoin essentiel et parfois unique des fragments de Parménide, Zénon et Mélissos (p.
168). — Les deux dernieres parties sont plus proprement philologiques. Dans la troi-
sieme (« Transmission des textes»), on trouve trois études: la premiére, de I’éditrice du
recueil, recherche dans les manuscrits des fragments du commentaire perdu (définiti-
vement ?) de Simplicius sur la Métaphysique d’ Aristote (pp. 225-245). L. Tarran analyse
dans «The text of Simplicius’ Commentary on Aristotele’s Physics» (pp. 246-266) les
manuscrits de cet écrit. Il établit que la lecture attentive des versions du texte de
Simplicius permet de rectifier une conjecture de Karsten, mal comprise par Diels, a
propos du fragment 6 (vers 1) de Parmenide (p. 254). Dans la quatriéme partie («Sur-
vie»), T. Bossier analyse les « Traductions latines et influences du commentaire de /n De
Caelo en Occident (XIII®-XIV®s.)» (pp. 289-325) et P. Hadot «La survie du Commen-
taire de Simplicius sur le Manuel d’Epictéte du XV® au XVII® siécles» (pp. 326-
367).

STEFAN IMHOOF

SIMONE GOYARD-FABRE, Philosophie politique, XVI¢-X X¢®siecles, PUF, Paris,
1987, 543 p.

L’A.. spécialiste de la philosophie politique, synthétise ici la somme impression-
nante de ses connaissances. L’ouvrage, qui parait dans la collection « Droit Fondamen-
tal», est un précis des idées et des doctrines politiques, qui intéressera tant les philo-
sophes que les historiens ou que les politologues. Pensé comme un parcours a la fois
historique et systématique, le livre est divisé en trois grandes parties intitulées respec-
tivement: 1) «L’invention des républiques modernes ou généalogie de I'Etat»; 2) «Les
triomphes et les avatars du rationalisme politique aux X VI1I€et X VIII¢siécles» et 3) «Le
républicanisme et ses vertiges». Ces trois parties sont articulées en paragraphes tous
numeérotés, ce qui favorise la lisibilité. Cette tripartition refléte, pour I’A., les principales
¢tapes de la philosophie politique moderne. Au «temps des prolégoménes» du XVI¢s.,
caracterisés par la «clarification conceptuelle» ayant abouti a établissement du «dia-
gramme théorique de ’Etat» (p. 15). succéde aux X VII® et X VIIIC siécles «la recherche
des fondations», c’est-a-dire la recherche «des principes qui fondent théoriquement la
cohérence d’une politique et la possibilité de son effectuation» (id.). Enfin, I'on s’est
interrogé sur I’énigme «de I'homme et de sa destination» (p. 16). Il ressort de cette
clarification que «la philosophie politique entretient avec I’histoire des rapports néces-
saires et étroits» (p. 12). En effet, ’histoire fournit au philosophe politique les faits
positifs a partir desquels il pourra, par une «attitude comparative» (p. 13), s’interroger
sur I'«essence» du fait politique. Cette recherche, dont on peut «dire qu’elle est I’ histoire
de l'esprit» (p. 18), «prend le visage de I"humanisme» (id.), mais n’influence pas direc-
tement le cours des événements historiques. En effet, «le philosophe politique n’a pas a
¢tre un homme d’action» (ibid.). Mettant en évidence la rationalisation progressive des
concepts politiques qui culmine avec les Lumiéres, dans le fait que «’homme était,
enfin, devenu majeur» (p. 522), I'A. insiste parallélement sur le fait que «I’irrationnel
s'insinue toujours et, parfois, déferle de maniére tragique » (p. 523) dans la politique. On
voit ainsi que «la maitrise rationnelle de la politique, en laquelle la philosophie clas-
sique avait cru voir I'affirmation de ’homme, risque de se convertir en son contraire:
elle fait de la sphere politique une immense machine en laquelle les puissances de la



BIBLIOGRAPHIE 445

technocratie tiennent lieu — 6 dérision — d’une réflexion humaniste» (id.). L’A. insiste
cependant sur le fait que le but de la pensée politique reste de rendre a I’homme sa
dignité et que celle-ci est donc inséparable d’'un humanisme bien compris, «dont ’enjeu
n’est rien de moins que "humanité de '’hommex» (p. 525). — Si cet ouvrage contient la
description des idées politiques d’auteurs majeurs, tels que Machiavel, More, Hobbes,
Montesquieu, Rousseau ou Kant, I’A. analyse également des penseurs moins connus
comme Claude de Seyssel, Francisco de Vittoria ou Guez de Balzac. A cdté de certaines
analyses fouillées, on relévera également les inévitables lacunes dues au genre méme de
I’ouvrage: ainsi dans le chapitre consacré a More (pp. 93-95), on ne trouve rien sur le
contenu méme de son Utopie, mais I'on apprend que c’est «un texte immortel dont on
n’aura jamais fini de tenter I'interprétation» (p. 93). Ou bien les pages sur I’anarchisme
sont trop partiales pour un livre a prétention encyclopédique. Ainsi, I'A. affirme-t-elle
sans citer de textes que «I’anarchisme apparait comme ... fondamentalement négateur»
(p. 418). De méme, on voudrait comprendre en quoi «la liberté absolue est aux anti-
podes d’une liberté vraie» (p. 424). Signalons, enfin, que chaque chapitre se clot sur une
section intitulée « pouraller plus loin», qui consiste en une bibliographie substantielle et
détaillée.

STEFAN IMHOOF

Religion et politique dans les années de formation de Hegel, (Raison dialec-
tique), Lausanne, L’Age d’Homme, 1982

Ludwig Hasler (Hegel et les Lumiéres) se demande comment I'interprétation de
Hegel a pu opposer a un tel point rationalistes et irrationalistes, qui voulaient faire de lui
un penseur spécifiquement allemand, «vacciné contre les Lumiéres, religieux et irra-
tionnel» (p. 10). En 1785, Offerdinger — un maitre de Hegel — explique la derniere
demande de Socrate, sacrifier un coq a Esculape, en raison de la confusion que le poison
aurait provoquée dans la conscience du mourant. Hegel, déja a la recherche de synthése,
préfére penser qu’il ’agit 1a du respect des coutumes. A Berne, Hegel écrit: «La sagesse
est autre chose que 'Aufkldrung, (...) elle ne s’est pas procuré ses convictions sur le
marché commun. Elle parle du fond du cceur»; «Les lumiéres ne sont pas de nature a
pouvoir conférer de la moralité aux hommes» (pp. 20-21). Des la période de Francfort,
il s’en prend aux Lumiéres qui refusent le moment sceptique, leur autolimitation. Dans
la discussion, H. S. Harris fait remarquer que la relation de Rousseau aux Lumiéres n’est
pas moins complexe. Christophe Jamme (Hegel lecteur de Jean de Miiller) présente les
notes de lecture de Hegel sur les ceuvres de ’historien suisse Jean de Miiller. Ce dernier
fut renié par ses amis pour avoir choisi la France aprés 'effondrement de la Prusse. Son
destin est au centre des contradictions des libéraux contraints de choisir entre Napoléon
et le nationalisme romantique. Cette situation contradictoire a évidemment marqué
Hegel, dont la philosophie politique se veut un dépassement de cette alternative. —
Bernard Bourgeois (Naturel et positif dans les écrits bernois de Hegel) rappelle que ce que
Hegel appelle le « positif» n’est jamais valorisé. Le positif est «ce qui n’a pas été€ postulé
par la raison, voire la contredit» (p. 65). Pourtant, ¢’est bientot le rationnel lui-méme
qui est accusé d’empécher I'accés au «naturel» (la figure de Jésus, contre le christia-
nisme «positif», mais contre les Lumiéres). — La gestation du systéme hégélien ne
semble pas avoir été elle-méme dialectique, au sens ou, méme dans la période bernoise,
le procés du rationalisme s’associe au procés de I'irrationnel. E. E. Harris, 'auteur de
Nature, esprit et science moderne, reprend les principaux objets de la méditation hégé-
lienne: la Cité grecque et la personne de Jésus. Il insiste sur la continuité du projet
hégélien et sur le role de la logique dans «un mysticisme ou le mystére a ¢té dissous»



Philosophie
contemporaine

446 BIBLIOGRAPHIE

(p. 94) (Foi et raison dans la pensée du jeune Hegel). ). L. Vieillard-Baron (L'influence
platonicienne dans la formation platonicienne de Hegel) rappelle le mot de Hdélderlin
dans flvperion :«Saint Platon. pardon. On a gravement péché contre vous», et la phrase
de larticle surle Droit naturel : « Politenein, c’est philosopher». — H. S. Harris. 'auteur
de Le developpement de Hegel, reprend le probléme de la relation maitre-esclave et
I"interpréte comme purement spéculative. contre Jean Wahl, Jean Hyppolite et surtoui
Kojéve (La servitude sociale et conceptuelle dans Uélaboration de la Phénoménologicl.
Rodolphe Mever (Propricté et droit chez Hegel) veut montrer dans Hegel un défenseur
de la propriété privée. « Dans la société civile/bourgeoise (biirgerliche) la personnalité de
I'individu en soi infinie parvient en tant que telle a sa réalisation» (p. 155). Dans la
discussion Ph. Muller restitue cette défense de la propriété dans le cadre de la servitude.
mais la relativise en insistant sur le renouveau de la liberté civique. apporté par la
Révolution. — On regrette que les éditeurs du colloque n'aient pas donn¢ d’indications
sur les auteurs et les participants, comme ils 'ont fait dans le récent Mary et les sciences
humaines (1987). On regrette aussi qu'ils aient sacrifié a la coutume germanique de
présenter les noms propres en majuscules. Sur ce point également. le colloque sur Marx
est revenu a la «civilisation».

CHRISTOPHE CALAME

OtTrRIED HOFFE (éd.), Uber John Rawls’ Theorie der Gerechtigkeit,
Frankfurt, Suhrkamp Verlag, 1977, 303 p.

Cet ouvrage collectif offre un apergu des débats que la théorie de la justice de
Rawls a suscité aux U.S.A. et en Grande-Bretagne; il propose également une contri-
bution allemande a ces discussions. O. Hoffe, éditeur et présentateur de cet ensemble
de textes, insiste sur 'importance de la question de la justice, remise au centre de la
réflexion philosophique internationale grace a I'originalité et a la portée du travail de
Rawls, qui fait aussi appel 4 d’autres disciplines telles que I'économie et la psychologie
notamment. Hoffe commence par présenter cette théorie en mettant particulierement
en évidence ses implications en matiere de philosophie pratique. A partir de 1a, les
articles rassemblés figurent sous trois rubriques. Dans le premier chapitre sont abor-
dées les questions de méthode. Brian Barry conteste la rationalité a laquelle Rawls
recourt pour établir les deux principes fondamentaux de la justice. Norbert Hoerster
examine la théorie qu’utilise Rawls pour fonder de maniére cohérente les normes qu'il
propose. P. H. Nowell-Smith retrace méthodiquement la démarche qui structure cette
théorie de la justice. Karl G. Ballestrem fait apparaitre quelques difficultés de méthode,
en particulier en ce qui concerne le fondement et I'universalité des principes de justice.
Ces difficultés ne remettent pas en cause cette théorie de la justice mais en précisent
la nature et appellent un travail critique plus profond. — Le deuxiéme chapitre est
consacré aux principes de justice. H. L. A. Hart discute de la priorité de la libert¢
telle que Rawls I’établit et de ses conséquences sur la délimitation de I'usage de Ia
liberté. Et Richard W. Miller confronte la prétention de Rawls d’établir des principes
de justice a partir de la situation originelle & la théorie marxiste des conflits sociaux.
— Dans le troisigme chapitre sont pris en considération les aspects économiques et
sociaux de cette théorie de la justice. Kenneth J. Arrow considére que la richesse de
la théorie de Rawls se montre par le nombre de questions pratiques qu’il est possible
de lui poser, et pour lesquelles il n'y a certes pas de réponses détaillées mais un
répondant utile parce que fertile. Benjamin R. Barber présente des objections aux



BIBLIOGRAPHIE 447

justifications que Rawls donne a la justice. Des difficultés psycho-
logiques et politiques existent, et méme, Barber veut montrer la difficulté d’évaluer
correctement les données que la théorie de la justice est censée ordonner. Michael
Gagern s’arréte sur le principe d’économie de Rawls et le discute du point de vue de
I'économie politique. Comment est-il possible d’amener I'individu a renoncer a quelque
chose? A. K. Sen compare les solutions de Rawls et de Bentham en ce qui concerne
le probléme de la distribution. La justice distributive d’inspiration utilitariste ou
rawlsienne peut étre formalisée, ce qui permet de montrer leurs difficultés respectives
a résoudre certains problémes car, dans les deux cas, il y a unilatéralité. L’ouvrage se
termine par une bibliographie choisie de 131 titres d’articles consacrés a la théorie de
la justice de Rawls. La lecture de cet ouvrage sera utilement prolongée par celle de
Individu et justice sociale, autour de John Rawls, éditions du Seuil, Paris 1988,
317 p. Ce livre est composé d’articles issus de deux colloques consacrés a la théorie
de la justice de Rawls a Paris en 1985 et 1987. Il se termine par un important article

de Rawls de 1983.
FrancoOis ROCHAT

EpMUND HUSSERL, La Terre ne se meut pas, Editions de Minuit, Paris,
1989, 94 p.

Les trois textes posthumes de Husserl publiés aujourd’hui sont les manuscrits D 17
«L’arche-originaire terre ne se meut pas», D 18 «Notes pour la constitution de
'espace» et D 12 IV «Le monde du vivant présent et la constitution du monde ambiant
extérieur a la chair». Rédigés entre 1931 et 1934, ces textes, succincts et elliptiques,
posent trois questions essentielles a la compréhension de I'étre humain et de son
rapport au monde: 1) nous marchons sur le sol terrestre, mais peut-on admettre que
celui-ci soit le fondement dernier de tout ce qui est, mouvement ou repos? 2) nous
sommes dans un monde ou I'expérience sensible joue un tres grand role; quelle est la
place de la sensibilité individuelle dans la constitution de I'espace? 3) nous sommes
parmi les choses; qu’en est-il du monde extérieur 4 ma perception? — Le premier
document, écrit entre le 7 et le 9 mai 1934 (selon Didier Franck, traducteur se référant
aux documents remis par le directeur des Archives Husserl de Louvain), est une des
plus audacieuses tentatives de réduction de Husserl pour confirmer que «la vie
constituante est I'ultime source de tout droit et de tout étre» (p. 9). Texte presque
contemporain de 'opuscule de Heidegger, «L’origine de |'ceuvre d’art», cette étude
est un approfondissement en vue de saisir ce que représente la terre dans la philosophie
de Husserl, ce qu’est sa «géo-logie». Il nous semble particulierement intéressant de
mettre en parallele les deux textes pour comprendre les éléments philosophiques qui
ont amené la séparation de deux des plus grands penseurs de I'Occident: la signification
du sol, de la terre, de 'attachement au sol natal, et surtout de ses conséquences
pour I'engagement politique. En méme temps, le texte de Husserl préfigure la
théorie gadamérienne des «horizons de sens», de la compréhension comme ouverture
de T'horizon de sens. Il pose également la question de la possibilité du référent
ultime: si tout est mouvement, rien n’est mouvement; ou se trouve alors le fond sur
lequel repose ce qui se meut? L' Arche-originaire Terre ne se meut pas, nous répond
Husserl. — Le deuxieme document (D 18) «donne une idée trés claire du style propre
a4 la pensée husserlienne: mise en ceuvre radicale et constante de I'exigence d'une
philosophie absolument sans présupposition, régne du ‘rien ne va de soi’.» (p. 33) —



448 BIBLIOGRAPHIE

Le dernier document tente la constitution du monde extérieur, des choses extérieures
a la chair. Signalons qu'a I'occasion du cinquantieme anniversaire de la mort de
Husserl, les Editions de Minuit ont consacré le numéro 21 de la revue Philosophie au
pere de la phénoménologie. Nous y trouvons, entre autres, un inédit de Husserl,
«Téléologie universelle», ainsi qu'une excellente étude de D. Souche-Dagues, «La
lecture husserlienne de Sein und Zeit» ou 'auteur, se référant a 'exemplaire annoté
par Husserl de I'ceuvre de Heidegger, reléve avec minutie les points critiques de la
relation de pensée entre ces deux grands philosophes. Trois enjeux semblent guider,
selon Souche-Dagues, 'opposition déclarée de Husserl a I'ceuvre de Heidegger: la
reconquéte du sol de la «constitution», de la subjectivité et de I'intentionnalité. Toute
la lecture husserlienne de Heidegger pourrait n’étre qu’'une incompréhension du lieu
du discours heideggerien. Nous trouvons aussi un bon résumé de la pratique phénomé-
nologique dans I'article d’Adolf Reinach, «De la phénoménologie».

JACQUES SCHOUWEY

EupAaLDO FORMENT (€éd.), Filosofia de Hispanoamérica. Aproximaciones
al panorama actual, Barcelone, Universitad de Barcelona, Promociones
Publicaciones Universitarias, 1987, 205 p.

L’ouvrage réunit six conférences données dans le cadre d’un cours spécialisé de
I'Université de Barcelone consacré aux tendances actuelles (i.e. au XXe¢ siecle) de la
philosophie en Amérique latine. A. Guy donne tout d’abord une vue systématique
des grandes tendances philosophiques et de leurs principaux promoteurs. Guy distingue
neuf «écoles», qu’il vaut la peine de mentionner: 1) la pensée de Bergson, reprise par
A. Deustua, A. Caso, J. Vasconcelos, C. Alberini, E. Molina notamment; 2) la forte
influence d'Ortega y Gasset, en particulier en Argentine et au Mexique (L. Zea,
S. Ramos); F. Lopez Frias consacre d’ailleurs a Ortega y Gasset un article détaillé
dans ce recueil; 3) le thomisme (O. Derisi en Argentine); 4) le spiritualisme chrétien,
illustré surtout par le Mexicain Basave Ferndndez del Valle, auquel E. Forment
consacre un article particulier; 5) le marxisme, exposé par J. C. Maridtegui («le
Gramsci péruvien»), C. Prado (Brésil), C. Astrada (Argentine); 6) la phénoménologie
et 'approche existentialiste, illustrées par ’Argentin F. Romero; 7) la logique mathé-
matique (inspirée du «Cercle de Vienne»), proposée par M. Bunge (Argentine) et
F. Miro Quesada (Pérou); 8) le rationalisme critique, auquel C. Vaz Fereira a consacr¢
ses travaux (dans ce recueil, J. M. Romero consacre une étude détaillée a ce philosophe
urugayen); 9) le progressisme chrétien, mieux connu en Europe grace aux travaux de
Gutiérrez, Cardenal, Dussel et Boff, etc. R. Fornet-Bétancourt, dans son exposé
consacré a cette derniére tendance, rappelle les deux lignes de force de la recherche
philosophique (qu’on retrouve aussi en théologie) en Amérique latine: la recherche
d’une identité culturelle propre, attentive a la reprise de la sagesse et de la culture
populaires indiennes (voir les travaux des chercheurs argentins R. Kusch et C. Cullen),
et I'analyse socio-politique, qui doit aider a I'émancipation des peuples de ce continent.
— Les apports généraux de la réflexion latino-américaine nous semblent d’au moins
trois ordres: lutte contre I'européocentrisme, nouvelle approche de la relation entre
culture et philosophie (ou théologie), mise en question de la valeur de la tradition en
philosophie, pour rechercher une (nouvelle) identité, originale et libérée.

JEAN-LUC BLONDEL



BIBLIOGRAPHIE 449

JACQUES NICOLE, Au Pied de I’ Ecriture. Histoire de la Traduction de la Bible
en Tahitien, Haere po no Tahiti, Papeete, 1988, 243 p. (Diffusion:
D. M., ch. des Cedres 5, 1004 Lausanne, au prix de SFr 55.—).

Ce travail de doctorat a I'Université de Lausanne, couronné par le prix de la Société
Académique Vaudoise, raconte I'histoire passionnante de I’évangélisation de Tahiti
sous 'angle de la traduction progressive de la Bible en langue vernaculaire. Le grand
mérite de cet ouvrage, assorti de beaux tableaux et photos historiques, tient dans la
présentation méticuleuse de toutes les composantes qui entourent une premiere
traduction de la Bible, et de toutes les autres qui jalonnent les révisions partielles, les
essais de traductions nouvelles, sans encore arriver & une ceuvre achevée comme la
premiere, considérée par les Tahitiens comme pi¢ce-maitresse de leur identité cultu-
relle. Pluridisciplinaire, cette thése est une contribution merveilleuse aux études
océaniennes et a I’histoire missionnaire du XIX¢ siecle.

KLAUSPETER BLASER

WALTER WRESZINSKI, Atlas zur altaegyptischen Kulturgeschichte, Teile I
und 11 (1988) und I1I (1989) (Les Classiques de I'Egyptologie), Slatkine
Reprints, Geneve, 13 p. + 1000 pl.

Apres avoir réimprimé le Culte Divin Journalier de A. Moret en 1987, la série des
«Classiques de I’Egyptologie» présente a ses lecteurs un ouvrage majeur, I’Aflas de
Wreszinski, devenu trop rare au fil des ans. L’auteur a effectué les relevés photo-
graphiques et le dessin au trait des principaux monuments de la civilisation pha-
raonique. L’essentiel de la documentation concerne les cultes divins et funéraires sur
une période de plus de quinze siécles. L’ Atlas permet ainsi de se rendre compte a la
fois des croyances et de leur évolution, ainsi que des changements dans la sensibilité
esthétique d’un peuple qu’'on a eu trop tendance & considérer comme toujours fidele
a ses origines. Chaque ceuvre de la série est précédée d'une préface qui fournit les
compléments bibliographiques nécessaires. — II faut souhaiter que cette initiative se
prolonge par I'impression d’autres livres comme ceux qui sont déja disponibles, qui
sont non seulement beaux, mais surtout utiles pour le spécialiste et pour 'homme
cultivé.

MASSIMO PATANE

PH. DERCHAIN, U. VERHOEVEN, Le vovage de la déesse libvque (Rites Egyp-
tiens V), Bruxelles. 1985, 105 p. et 7pl., 23x 16 cm.

La série Rites Egyptiens, publiée a Bruxelles par la Fondation Egyptologique Reine
Elisabeth, nous présente pour son cinquiéme volume une intéressante étude du Pro-
fesseur Derchain et de 'une de ses éléves. U. Verhoeven. Le texte transcrit et commenté
nous est connu par un manuscrit de Berlin, qui concerne le Rituel Divin Journalier du
temple de Karnak, ici plus particuliérement le culte de la déesse Mut, la parédre
d’Amon, et par quelques blocs du temple d’El-Kab. Pour comprendre la nature de ce
document, il faut savoir que le manuscrit du Rituel Journalier inclut quelques formules
particuliéres récitées une ou plusicurs fois par an, mais non pas quotidiennement. La

Sciences
bibliques



450 BIBLIOGRAPHIE

déesse Mut était assimilée, par certains de ses aspects, aux déesses dangereuses, dont la
plus connue est la lionne Sekhmet. On imaginait que ces divinités rentraient en Egypte
en méme temps que la crue, période de passage délicate dans I'imaginaire religieux
égyptien. Pour cette raison, on récitait des litanies d’apaisement pendant les quatre
premiers mois de 'année, qui commengait avec I’'inondation, et pendant le cinquiéme,
celui des semailles. L’originalité de notre texte est de nous montrer la déesse qui arrive
en Egypte non a partir de la Nubie, mais de Libye. On peut alors supposer qu'un
prototype de notre rite s’adressait a Sekhmet, dont on connait les lieux de culte dans le
Delta occidental, et non a la thébaine Mut. Les auteurs ont tenu a introduire dans leur
ouvrage un certain nombre de remarques méthodologiques intéressantes, en particulier
au sujet des contraintes de la traduction a partir d’une langue morte. Nous regrettons
cependant que quelques termes soient donnés avec un sens trop particulier qui n’est pas
celui retenu normalement. Par exemple, il est exact de dire que I'auteur de cette partie
rituelle a voulu étre fidéle a certaines observations ethnologiques, mais on ne peut pas
admettre qu’il s’agit d’'un morceau de piété personnelle. Ce genre religieux nous est
connu par une littérature extérieure au rituel, ce qui n’est pas le cas ici, ot nous avons les
celébrations officielles de la capitale du Nouvel Empire. L’étude des parties des grands
ensembles religieux, surtout en dehors de ceux qui sont purement funéraires, peut
apporter de nombreuses et agréables surprises a ’historien des religions qui se passionne
pour les aspects temporels et opératoires du rituel égyptien.

MASSIMO PATANE

Rassegna di Studi Etiopici, vol. XXX (1984-86), Roma-Napoli, Istituto per
I’Oriente-Istituto Universitario Orientale, 1987, 211 + XV pages.

La remarquable Rassegna di Studi Etiopici arrive a sa trentieme livraison. Cette
revue constitue un forum pour les recherches et les discussions concernant une des plus
anciennes civilisations chrétiennes du monde. Dans ce numéro, nous trouvons un
article de L. Fusella sur des biographies de personnages importants de I’histoire éthio-
pienne, traduites ici méme pour la premiére fois dans une langue européenne depuis leur
parution en 1922, ainsi que les résultats des fouilles italiennes d’Aksoum de 1974. Le
reste du volume nous fournit essentiellement des catalogues raisonnés de bibliotheéques,
dont celui de la Laurentiana de Florence. Dans un prochain numeéro, il y aura une note
biographique concernant I’historien et journaliste vaudois Paul Gentizon (1885-1955),
qui voyagea longuement dans le pays et dont une partie des documents sont depuis peu a
la disposition des chercheurs a I'Institut d’Histoire de I’Ecole Polytechnique Fédérale de
Zurich.

MASSIMO PATANE

MATTHIAS KRIEG, Todesbilder im Alten Testament, oder: « Wie die Alten den
Tod gebildet » (Abhandlungen zur Theologie des Alten und Neuen Testa-
ments 73), Ziirich, Theologischer Verlag, 1988, 659 pages (+ livretavecles
textes traités, non paginé [env. 130 pages]).

La conception de cet ouvrage correspond exactement au programme de la Revue de
théologie et de philosophie, car son auteur ne maitrise pas seulement le langage théo-
logique et exégétique, mais il développe aussi une réflexion fondamentale dans le
domaine de I'herméneutique et dans celui de la poétique. — L'auteur (né en 1955) a



BIBLIOGRAPHIE 451

accédé au doctorat és lettresen 1981 avec un travail sur I'ceuvre poétique de Nelly Sachs,
puis a poursuivi ses recherches scientifiques en mettant I’accent principal sur I’Ancien
Testament. Plusieurs articles ou essais de sa plume ont déja vu le jour (p. ex. « Leib-
lichkeit», 1983); pourtant ils sont largement dépassés par son ccuvre magistrale sur les
«Todesbilder», qui correspond a sa thése de doctorat présentée, en 1986, a la Faculté de
théologie de I’'Université de Zurich. — Le genre de la thése ne laisse pas attendre une
lecture facile; car on exige d’une thése, en particulier dans la tradition de 'exégése
allemande, la démonstration d’une discussion exhaustive des positions de la recherche
et la preuve d’une réflexion méthodologique et minutieuse. Pourtant ceux qui n’ont pas
le temps ou la patience de lire des centaines de pages, trouveront un acces au livre par
une table des matiéres bien détaillée, par I'index et par les notes indiquant largement les
paralléles et les réferences. — Le tifre annonce un travail sur les métaphores de la mort;
en effet, il ne faut pas attendre un panorama de la mort dans I’ancien Israél, décrite selon
les coutumes des historiens des religions et des théologiens traditionnels (on posséde
déja suffisamment de publications de ce genre); toutefois, on signalera que I'ouvrage
n’étudie que les textes poétiques de I’Ancien Testament qui parlent de la mort (textes
sapientiaux, cultuels et prophétiques). — L’organisation de I'ouvrage est évidente: la
partie principale (§§ 6-8 = pp. 178-587) est occupée par 'exégése des 277 textes poéti-
ques concernés. Dans une certaine mesure, 'auteur prend ses distances a I’égard de la
méthodologie classique de I'exégése historico-critique en effectuant une interprétation
selon des criteres poétologiques. Car I’aspect Aistorique ne s'impose guere dans ces textes
poétiques de I’Ancien Testament. La plupart des exégétes allemands risquent d’étre
sensiblement provoqués par ce procédé. Dans la premiere partie cependant (§§ 1-4
= pp.15-141), lauteur présente une réflexion méthodologique et herméneutique qui
mentionne ses « peres» (parmi d’autres Ernesto Grassi et Paul Ricceur) avant de déve-
lopper son propre essai d’'une « herméneutique de la métaphorique poétique de I’Ancien
Testament». Les théologiens parmi ses lecteurs seront particuliérement intéressés par sa
derniére partie (§ 10 = pp. 619-635) qui dessine les résultats théologiques d’une
maniére trés fine et modeste; les initiés sentiront pourtant partout le dialogue avec les
résultats classiques de I'exégése et avec le traitement de la mort dans notre société
actuelle. L’auteur recommande la «vita poetica» comme une «ars moriendi» — ou
presque comme la seule «ars moriendi»; certes, la «vita poetica» est définie d’une
maniere trés large comme une attitude (« Haltung», p. 633) qui vit du jeu (poétique)
avec des images et avec des métaphores (p. 634). Et 'humour? — est-il compris dans
cette «vita poetica»?

MARTIN ROSE

RAYMOND JACQUES TOURNAY, O. P., Voir et entendre Dieu avec les Psaumes,
ou: La liturgie prophétique du second temple a Jérusalem (Cahiers de la
Revue Biblique, 24), Paris, Gabalda, 1988, 224 p.

Cet ouvrage cherche a démontrer la thése que c’est 'époque postexilique qui offre le
meilleur cadre pour I’exégése de la plupart des Psaumes. Avec la remarque que «cette
époque doit étre considérée comme I’dge d’or de la littérature biblique» (p. 181),
Tournay s’inscrit dans les préoccupations actuelles de I'exégése vétérotestamentaire.
L’étude s’ouvre par des considérations sur le role des lévites a 'époque postexilique. A
cette époque ou la prophétie classique a disparu et ou la Torah s’impose comme la charte
du judaisme, les lévites (d’aprés Tournay de «véritables prophétes cultuels») devien-
nent les héritiers des traditions prophétiques. C’est par le «biais 1évitique» que les
traditions du prophétisme (comme par ex. la solidarité avec les opprimés) ont trouveé
leur entrée dans le Psautier. Aprés une enquéte sur les théophanies dans les Psaumes



452 BIBLIOGRAPHIE

(«Les Théophanies du nom divin», « Les Théophanies de la Gloire divine», « Autres
Théophanies postexiliques»), le troisiéme chapitre est consacré aux «oracles dans les
psaumes». D’aprés Tournay, les psaumes oraculaires, c’est-a-dire les psaumes qui «ci-
tent» une parole de YHWH, expriment de maniére typique les préoccupations et la
piété de la communauté postexilique. Dans la derniére partie de I’étude, I'auteur traite
des psaumes messianiques. A en croire Tournay, la plupart des psaumes dits «royaux»
n’appartiendraient pas a I'’époque monarchique, il s’agit plutét des Psaumes qui témoi-
gnent de I'attente d’un messie puisqu’ils dépeignent I'image d’un roi idéal. Par consé-
quent, ils s’expliquent a partir d’'un contexte (post)exilique. — C’est un ouvrage d’une
grande érudition qui permet un nouveau regard sur nombre de Psaumes (cf. notamment
les analyses du Ps 29 (p. 97 s.) et du Ps 89 (p. 159-162)). Malheureusement il y manque un
vrai fil conducteur; le lien qui unit les quatre chapitres n’apparait pas clairement.
Souvent le lecteur se sent « bombardé» par des analyses de détail, effectuées de maniére
trés succincte, sans que la question qui guide ces analyses soit toujours évidente. Le livre
est plein d’observations intéressantes (comme par ex. p. 144: les réminiscences ouga-
ritiques sont extrémement fréquentes dans la poésie biblique postexilique) qui auraient
pu étre exploitées davantage. Au niveau de la présentation du livre, on est quelque peu
¢tonné du double systéme de renvoi aux auteurs (parenthéses et notes en bas de page)
dont on ne comprend pas l'utilité. (A signaler une faute d’impression a la p. 30.)

THOMAS ROMER

H. L. STRACK/G. STEMBERGER, Introduction au Talmud et au Midrash, tra-
duction et adaptation frangaises de M.-R. Hayoun (Patrimoines judaisme),
Paris, Cerf, 1986, 432 p.

Une édition nouvelle et complétement remaniée de 'ouvrage classique de H. L.
Strack, Einleitung in Talmud und Midrasch, a été publiée par G. Stemberger en 1982.
L’objectif de ce savant a été de procurer aux spécialistes et aux chercheurs un ouvrage
fiable, qui tienne compte des investigations les plus récentes dans ce domaine. Maurice-
Ruben Hayoun, professeur a ’Université de Strasbourg II, s’était déja signalé par des
éditions et des traductions importantes et nombreuses d’ouvrages ayant trait 4 la phi-
losophie et a la mystique juives. Il a entrepris I’adaptation frangaise du manuel de Strack
et Stemberger, rendant ainsi accessible au public francophone un ouvrage d’une utilité
évidente: ce livre non seulement aide le chercheur a s’orienter dans I’'ensemble extré-
mement touffu de la littérature talmudique et midrashique, grace a une classification
judicieuse, mais 1l le familiarise au préalable avec des problémes généraux: le cadre
historique des écrits, ’enseignement rabbinique, I’herméneutique rabbinique. la tradi-
tion orale et la tradition écrite. Les riches bibliographies placées en téte de chacun des
chapitres donnent accés a des travaux critiques présentant des points de vue différents et
complémentaires sur cette littérature complexe. Faisant précéder la traduction francaise
d’une introduction succincte, mais fort suggestive et largement documentée, M.-R.
Hayoun montre comment ’Eglise médiévale a condamné le Talmud sans tenter un
véritable effort d’approche et de compréhension de cette ceuvre monumentale. 11 indi-
que, en outre, diverses prises de position a I'égard du Talmud émanant des penseurs juifs
eux-mémes, qu’il s’agisse de médiévaux ou de modernes. En effet, M.-R. Hayoun se
trouve tout autant 4 'aise parmi les philosophes du Moyen Age que parmi ceux de
' Aufkldrung! Les diverses prises de position ainsi marquées éclairent bien le dévelop-
pement historique de la pensée juive.

ESTHER STAROBINSKI



BIBLIOGRAPHIE 453

LACTANCE, Institutions divines, livre L et livre I1, Introduction, texte critique,  Histoire de
traduction et notes par Pierre Monnat (Sources Chrétiennes, 326 et 337),  la théologie
Paris, Cerf, 1986-7, 271 p. et 231 p.

LACTANCE, Epitomé des Institutions divines. Introduction, texte critique,
traduction, notes et index par Michel Perrin (Sources Chrétiennes, 335),
Paris, Cerf, 1987, 299 p.

Des sept livres des Institutions divines, seul le cinquie¢me avait paru jusqu’ici dans
la collection «Sources Chrétiennes» (en 1973). Plusieurs collaborateurs sont actuelle-
ment au travail pour assurer la publication de I'ensemble. Les livres I et II sont pris
en charge par Pierre Monnat, spécialiste qualifié de Lactance qui avait déja fait paraitre
le livre V avec une annotation textuelle extrémement abondante. Celle-ci est (heureu-
sement) bien plus réduite pour les livres I et IT. L’édition critique s’appuie largement
sur celle de S. Brandt (dans le CSEL) et sur I’étude de E. Heck: elle reproduit donc
la recension breve. L’apparat, pour les manuscrits retenus, est sélectif; mais il paraitra
sous une forme complete dans la collection «Corpus Christianorum». — La premiére
partie des Institutions divines (livres I-III) est un réquisitoire contre la sagesse et la
religion paiennes. Cette critique de la connaissance naturelle de Dieu revét souvent
un caractere livresque. Le large emploi que fait Lactance de ses sources n’est du reste
pas le moindre intérét de son ceuvre! La traduction rend bien compte du latin pur et
clair de Lactance. — L’Epitomé, dont 'authenticité est défendue par Michel Perrin,
représente une bonne entrée a cet ample ouvrage que sont les Institutions divines.
Lactance aurait composé ce résumé autour de 320, soit une dizaine d’années apres les
Institutions. Si son propre abrégé est fidele & I'original, on constate cependant des
différences que M. Perrin impute a un travail délibéré de révision: L’Epitomé serait
ainsi, malgré sa brieveté, une seconde édition améliorée des Institutions. L’édition
critique suit également celle de S. Brandt (sauf rares exceptions).

ERric JunoD

HENRY CHADWICK, Augustine (Past Masters), Oxford — New York, Oxford
University Press, 1986, 122 p.

—, Augustin. Préface de Jacques Fontaine; traduit de 1'anglais par Alain
Spiess (Histoire), Paris, Cerf, 1987, 172 p.

Savant prestigieux qui enseigna la patristique a Oxford, puis a Cambridge,
H. Chadwick propose, dans un texte d’une centaine de pages, une présentation de la
pensée d’Augustin qui en souligne I'évolution et la progression. Subtilement congu,
le plan du livre respecte donc la chronologie et fait ressortir les étapes majeures du
cheminement intellectuel, culturel et spirituel d’un théologien qui devint «a la fois le
critique et le légataire» de la culture du monde antique. Prenant le contre-pied de
Gibbon qui reprochait a Augustin d’avoir constitué son savoir a force d’emprunts,
Chadwick, sans nier I'influence de Cicéron, Plotin et Porphyre, voit plutot I'auteur
des Confessions comme un utilisateur avisé et original d’une culture antique bien
maitrisée. Chacun des dix chapitres souligne combien la pensée d’Augustin s’est
développée en rapport avec des problémes et des fronts polémiques, mais aussi en
constante référence avec des éléments qui 'ont formée a 'origine: Cicéron, le mani-
chéisme, Plotin et, bien sir, le Christ. — Cette synthése qui traite de facon lumineuse



454 BIBLIOGRAPHIE

en une dizaine de pages de sujets aussi denses et délicats que le libre arbitre, les
Confessions, la controverse contre le donatisme, la création et la trinité, la Cité de
Dieu, la nature et la grace, peut éventuellement servir de guide a un débutant. Mais
elle livrera surtout sa richesse a ceux qui ont commencé de fréquenter I'ceuvre
d’Augustin et qui seront légitimement en quéte de solides points de repére. — La
traduction francaise est sans défaut, mais les amoureux de la langue anglaise ne
se refuseront pas le plaisir de gotter le style élégant et ironique de Chadwick. A
I'instar de la version anglaise, la traduction est pourvue d'un index et d’une biblio-
graphie sélective; cette derniére est adaptée aux lecteurs francophones — ce qui est
judicieux —, mais on regrette tout de méme qu’elle ait écarté des ouvrages anglais
soigneusement sélectionnés par Chadwick.
Eric JunoD

Nicée I1, 787-1987. Douze siecles d’'images religieuses. Actes du colloque inter-
national Nicée I tenu au College de France, Paris, les 2, 3, 4 octobre 1986,
édités par F. Beespfluget N. Lossky (Histoire), Paris, Cerf, 1987, 527 p.

Le concile cecuménique de Nicée II (787) représente une étape décisive dans
I'histoire de I'art religieux, de la piété et aussi de la théologie: non seulement la
représentation imagée du Christ, de la Vierge, des anges et des saints se trouve
théologiquement validée, mais encore le «baiser» et la «prosternation d’honneur»
devant les icones sont prescrits en tant que, a travers cette vénération, honneur est
légitimement rendu au prototype représenté. A l'occasion du 12¢ centenaire de ce
concile, un colloque, remarquable si I'on en juge d’aprés ses actes, a réuni des
historiens, des théologiens ainsi que des spécialistes de 'iconographie et du langage
de I'image. — Trente-six communications, réparties en quatre sections, sont rassem-
blées dans ce volume. Peu d’entre elles se rapportent directement au concile de Nicée
IT et & son fameux «horos» (décret). La réflexion porte plus largement, comme le
sous-titre du livre le laisse entendre, sur le statut de I'image en général et de I'icone
en particulier de 787 & aujourd’hui. Les sections traitent successivement de Iicono-
phobie, de I'iconodulie, de Nicée II «invoqué, méconnu, retrouvé» (section particulie-
rement intéressante qui aborde la question de la réception et de I'influence du concile)
et du statut de I'image. — Un index thématique n’aurait pas été superflu dans un livre
qui se meut dans un champ historique aussi vaste (monophysisme syrien du Ve siecle,
synode polonais du XVII¢ ou peintres abstraits du XX¢) et qui se penche sur des
problémes aussi différents que la doctrine de I'union hypostatique, I'icbne sonore ou
I'art figuratif islamique. On se contentera d’un index des noms propres (personnages
anciens et modernes, lieux) qui semble avoir été composé hativement (par ex. confu-
sion de divers personnages pour ce qui concerne les différents «Jean», numéros fautifs).

Eric JunoD

Hamm ZAFrANI, Kabbale, vie mystique et magie (judaisme d’Occident
musulman), Paris, Editions Maisonneuve et Larose, 1986, 488 p.

Pour que puisse peu & peu étre restituée a notre connaissance I'intensité exception-
nelle, sur les deux plans intellectuel et spéculatif, spirituel et pratique, de la pensée



BIBLIOGRAPHIE 455

des Maitres kabbalistes et des communautés juives en Terre marocaine, il faudra
mettre au jour une quantité d’ceuvres pour la plupart encore manuscrites: c’est a ce
travail immense de défrichement et de déchiffrement que se consacre depuis longtemps
Haim Zafrani, actuellement professeur a la chaire de langue et civilisation hébraiques
de I'Université de Paris VIII. L’ouvrage qu’il nous donne fait suite a sa thése de
doctorat d’Etat: Mille ans de vie juive au Maroc, Paris, 1983. L’enseignement tradition-
nel des cercles kabbalistes, avec leurs prolongements dans la vie quotidienne des
communautés, réserve des trésors aux chercheurs et aux lecteurs sympathisants. Dans
I'impossibilité de rendre compte de toutes les exégeses de textes qui sont traduites et
livrées ici a la réflexion, et de faire état de la légitimité et de I'intérét de chacune de
ces méthodes herméneutiques de la kabbale, ot voisinent toujours les démonstrations
métaphysiques, la grammatologie, la combinaison des lettres, 'arithmosophie, la
manipulation des Noms, la théosophie séphirotique, la gnose et I'angélologie, qu’il
me suffise d’évoquer le parcours du livre tel que 'auteur I'a congu. Il commence par
situer la mystique juive dans I'histoire du judaisme et par montrer le role décisif du
Zohar dans I'élaboration des doctrines ésotériques. Et puisque le projet est de dévoiler
les ceuvres et la pensée mystiques des Maitres kabbalistes maghrébins, il prend soin
de distinguer la spécificité de cette mystique d’avec celle de certaines écoles du
soufisme marocain, avec lesquelles ils furent naturellement en contact, tout en situant
d’ailleurs les influences réciproques. En un second chapitre qui, par son importance,
occupe un tiers de 'ouvrage, intitulé Lectures zohariques, H. Zafrani nous fait part
tout a la fois de I’enseignement que lui-méme a recu depuis son enfance dans ce milieu,
par sa famille et a I'intérieur des cercles de méditation zoharique qu’il a pu fréquenter,
et des liens que cet enseignement comporte avec les plus célebres commentaires
théosophiques et mystiques du Zohar. Nul n’était mieux placé que lui-méme pour
exprimer la pérennité de la transmission du savoir ésotérique, et pour mettre en place
les différents courants qui, dans I’histoire, en ont €t€ jusqu’a aujourd’hui les véhicules.
Loin de pouvoir répertorier I'ensemble de la littérature kabbalistique marocaine, le
professeur Zafrani nous présente au chapitre III les ceuvres et la vie des Maitres les
plus représentatifs: kabbalistes du Draa, kabbalistes de Fes et de Marrakech, disciples
maghrébins d’Isaac Luria et de Hayyim Vital de Safed, Shim’on Labi’, Abraham Ben
Mordekhay Azulay, Moshe Ben Mimumm El-Baz et leurs importants commentaires
du Zohar et de la liturgie. La Halakhah (Jurisprudence) elle-mé&me n’a pas été sans
subir I'influence de la Kabbale, tout comme la liturgie, la poésie, la musique et la
cantillation. Ces influences font I'objet de chapitres intéressants ou affluent de nom-
breuses informations sur les usages, les coutumes et les comportements des Maitres
et de leurs disciples, comme des communautés qui vivent en symbiose avec eux, dans
les prieres, les fétes et les gestes les plus simples de la vie, de la naissance a la mort.
Suivent quelques fragments d’Isaac Luria pour illustrer comment peut se vivre, dans
une vie mystique exemplaire et rythmée par le rituel exotérique journalier, le passage
a la dimension théurgique et cosmique que ce méme rituel recéle, dans 'unique but
de participer aux énergies du monde divin des sephirot et des lettres, et de contribuer
ainsi au processus de I'union (yihhud) et de la restauration (tiggun) par une méditation
rigoureuse et intensive (kawwanah). Enfin, le livre se termine par la présentation
d’ceuvres de kabbale pratique, toujours fondées sur le systeme des correspondances
entre les sephirot et le monde humain. Sont décrites aussi les dérives populaires de
certaines pratiques magiques, assez proches de ce que le soufisme et le monde paien
ont connu. — Nous saluons cette étude qui a le grand mérite de sortir de I'ombre un
monde de la pensée non seulement trés mal connu, mais sur lequel pésent de nombreux
préjugés et malentendus. Il faut souhaiter que le renouveau des études juives en France
encourage avec le temps la traduction de ces commentaires zohariques et autres ceuvres



456 BIBLIOGRAPHIE

théosophiques du Judaisme, pour qu’un jour se fasse une rencontre féconde des
herméneutiques du Livre dans les trois branches du monothéisme abrahamique.

JEAN BOREL

Hans GEORG KEMPER, Deutsche Lyrik der friihen Neuzeit. Band 2. Konfes-
sionalismus, Tiibingen, Max Niemeyer Verlag, 1987, IX + 326 p.

Ce volume représente une continuation de 'ouvrage dont nous avons recensé le
premier tome dans la RThPh 120 (1988). La premiére partie de ce deuxiéme tome
s’occupe surtout de la religion populaire et de la médecine du XVIe siecle tardif et du
XVIIe siecle. La croyance tres forte au Diable et 4 la fin du monde contribua a I'essor
de la littérature sur les démons, I’astrologie et la magie et sur la médecine. Les poemes
sur tous ces sujets étaient fort nombreux; ils sont d’ailleurs copieusement cités et
analysés par I'auteur. Toutefois, le lecteur de cette premiere partie se retrouve quelque
peu déconcerté, tout en étant instruit. S’il s’agit vraiment de I'époque du Konfessiona-
lismus, pourquoi citer tant d’exemples qui appartiennent a I’époque précédente?
L’auteur mentionne p. ex. la traduction du Corpus Hermeticum de Marsilio Ficino
(1433-1499) ainsi que les ceuvres d’Agrippa de Nettesheim (m.c.1535) sans dire en
quoi consistait leur influence a I'époque plus tardive. Cette influence est d’autant plus
difficile 4 cerner qu’Agrippa et Ficino sont juxtaposés avec Jacob Bohme (1575-1624)
qui, lui, croyait au systeme héliocentrique. A part les exemples des poémes, les pages
sur la démonologie n’apprennent pas beaucoup au lecteur francophone familier des
travaux de Jean Delumeau. La deuxiéme partie du livre qui traite des cantiques et
des poésies particuliers au Konfessionalismus a proprement parler s’avere plus cohé-
rente. Elle est divisée en cinq chapitres dont le premier traite du renouveau du
catholicisme romain, ou I'auteur attire notre attention sur la poésie anti-jésuite, sur
les éloges en vers de I’éducation jésuite et sur la poésie des autres ordres religieux.
Le deuxiéme chapitre, intitulé Bedrdngtes Luthertum, s’occupe des cantiques et des
poésies issus du luthéranisme pris entre la contre-Réforme romaine et 'essor du
calvinisme en Allemagne. Spécialement intéressantes sont les observations de I'auteur
sur la Hausvaterliteratur et sur le patriarcalisme de la propagande luthérienne de cette
époque. Le chapitre intitulé Calvinistische Frommigkeit und Krisen-Bewdhrung
dépasse de nouveau les limites chronologiques du Konfessionalismus. 11y est question
notamment de 'attitude de Calvin et de Zwingli [!] envers la musique ecclésiastique!
Plus pertinente s’avere étre la description de I'introduction dans le Kurpfalz du Psautier
huguenot en allemand par Frédéric III. Quelques pages fort intéressantes sont consa-
crées a l'activité du propagandiste réformé Johann Fischart. Le quatriéme chapitre
s’occupe des cantiques luthériens de piété d’aprés 1600 (dont certains constituent des
précurseurs de la poésie mystique) et le cinquieme chapitre est consacré presque
entierement a Paul Gerhard. — Malgré un manque de respect pour la chronologie
qui donne a ce deuxieme volume un aspect plutot éclectique, 'ouvrage de H.-G.
Kemper est une véritable mine de renseignements non seulement sur la poésie de
I’époque, mais aussi sur son histoire sociale. H.-G. Kemper est le premier historien
du XXe siecle a nous offrir un récit détaillé de la persécution de 1590 du Philippiste
de Leipzig, Christoph Gundermann. Cet incident, capital a I'époque, est normalement
ignoré par les historiens de la «deuxiéme Réformation» allemande.

IRENA BACKUS



BIBLIOGRAPHIE 457

MARIA CRISTINA PITASSI, Entre croire et savoir. Le probléme de la méthode
critique chez Jean Le Clerc, Leiden, Brill, 1987, 200 p.

Dans cet ouvrage, I'auteur veut rendre «Le Clerc a son temps» (xv), en insistant sur
trois aspects de sa pensée et de sa démarche: l'exégese vétérotestamentaire, la
mythographie et I'histoire de 'Eglise; c’est dire qu’elle pense que les études qui lui
ont €té jusqu’ici consacrées n’ont pas réussi & donner une vision tout a fait adéquate
de la personnalité complexe et des travaux du théologien de Geneve et d’Amsterdam.
A cet effet, elle examine principalement deux de ses ceuvres, le Commentaire du
Pentateuque (1693-1696) et 'Ars critica (1697), «qui ont beaucoup contribué a faire
du professeur d’Amsterdam le personnage connu, adulé et blamé qu’il demeurera
jusqu’a sa mort en 1736» (xiii). — Ce livre commence par un portrait scientifique de
Le Clerc; c’est que le théologien a été formé a ’école cartésienne et qu'il soutiendra
une thése sur 'essence de la matiére, ayant adhéré pour un temps au rationalisme
cartésien. Il s’en détache pourtant, non pas tant en faveur d’un retour a la scolastique,
mais sous I'influence de I'empirisme de Locke et pour des raisons théologiques: la
raison ne doit pas dicter ses limites a la foi, au donné révélé, c’est le contraire qui est
vrai. C’est dans cette recherche d’un équilibre entre croire et savoir que se situe tout
I'effort de Le Clerc, «afin d’esquiver les dangers opposés du scepticisme et de la
superstition» (12). D’ou son irréductible opposition au fidéisme de Bayle. — Il en
résultera — ce qui fait toute I'importance du théologien — I'élaboration et la mise en
ceuvre d’une méthode historico-philologique appliquée a I'Ecriture, ce qui, on s’en
doute, n’ira pas sans susciter de vives réticences de la part de théologiens plus
traditionnels qui y verront souvent une tentative sceptique, une relativisation du
contenu de la Révélation. Si la mise en question de I'authenticité mosaique et la
détection des corruptions lexicales des cinq premiers livres de la Bible, ainsi que I'étude
du contexte socio-historique de I’'époque de sa rédaction et la mise a I'écart de la
théologie comme clef de lecture de I'Ecriture concernent surtout le théologien — le
dernier chapitre montre en détail comment procede Le Clerc —, le philosophe notera
cependant avec intérét que Le Clerc a eu des précurseurs, tels que Hobbes et Spinoza.
Mais il remarquera surtout qu’a cette époque théologie et philosophie se chevauchaient
inévitablement, que la critique vétérotestamentaire doit beaucoup aux réflexions sur
le language inaugurées par Locke, qu’'elle pose par exemple la question de I'age de
la Terre, si importante pour les naturalistes du siécle suivant; et d’un point de vue
plus strictement méthodologique, qu’on assiste avec Le Clerc a une remise en question
de la condamnation cartésienne de I’érudition, si virulente chez un Malebranche, et
a 'avénement d’une raison historique, donc, si I'on veut, d’un élargissement du champ
du rationalisme cartésien: Le Clerc a fait «de la critique une discipline scientifique»
(47), méme s’il doit beaucoup a des précurseurs comme Scaliger et Grotius, pour ne
mentionner que les plus connus.

BERNARD BAERTSCHI

MARCIANO BARRIOS VALDES, Pensamiento teologico en Chile. Contribucion
a su estudio. I11. Histografia eclesidstica chilena, 1848-1918 (Anales de
la Facultad de Teologia XXXVIII, cuaderno 1), Santiago, 1987, 171 p.

L’auteur poursuit une étude sur le développement de la pensée théologique et de
la vie de I’Eglise au Chili, dont les premiers travaux avaient été publiés dans la méme
collection, en 1976 et en 1980. A travers les auteurs religieux de la fin du XIXe siecle

N

et du début du XXe. il s'intéresse particuliéerement a quatre themes: 1) la liberté



gie
poraine

458 BIBLIOGRAPHIE

politique et spirituelle, 2) les institutions ecclésiastiques (ordres religieux, séminaires,
paroisses), 3) les lieux ol s’exprime la foi (sanctuaires, monasteres, temples), 4) les
modeles de vie religieuse (biographies). L’investigation montre qu’a I'époque étudiée,
I'Eglise était avant tout vue comme une institution hiérarchique, et non comme le
peuple de Dieu. Les laics y occupaient une position totalement subordonnée aux
directives épiscopales. L'historiographie rédigée par les prétres et moines est généra-
lement apologétique, trés dispersée et fragmentaire; elle ne prend jamais en compte
les questions socio-économiques. Les sources consultées, proches donc de la mentalité
ecclésiastique dominante a cette époque, permettent une meilleure connaissance de
la vie de I’'Eglise au Chili a la fin du si¢cle dernier.
JEAN-LUC BLONDEL

EMILE POULAT, Liberté, laicité. La guerre des deux France et le principe de
la modernité, («Ethique et société»), Paris, Cerf, 1988, 439 p.

On ne trouvera pas ici un traité sur les themes en question, ni un survol, ni une
synthése, ni un arbitrage; I'auteur nous en avertit d’emblée; il s’agit de «faire ceuvre
de raison», car «si la raison ne peut pas tout, ni beaucoup, elle est faite pour
s’entendre» (p. 6-8). A l'aide de I'histoire et de la sociologie, des reperes sont dégagés
dans une réalité conflictuelle, complexe et mouvante. Une conviction méthodologique
anime le chercheur: pour comprendre les enjeux de la liberté, de la laicité et de la
modernité, «il ne faut pas partir d’'une idée, mais de situations et de données»
(p- 425); on remonte donc du fleuve dans son actualité vers les sources de ses affluents,
en empruntant & chaque fois des vallées différentes, parfois fort reculées: éclosion des
libertés modernes, lente reconnaissance des droits de ’homme, émancipation de la
conscience, tension entre patrie et Royaume de Dieu, références religieuses des
constitutions ou institutions, contrariétés entre liberté scolaire et liberté religieuse en
général, établissement des «sciences religieuses»... Vaste éventail dont le domaine
privilégié est I'hexagone, mais avec des ouvertures multiples vers d’autres contextes,
européen ou méme planétaire; le catholicisme est au cceur des débats évoqués, mais
sans que soit occulté le role des protestants, ni de leurs institutions académiques (cf.
pp. 299-300). Un regret cependant: que n’apparaissent pas I’enquéte et les conclusions
de la Fédération protestante de I’enseignement, parues en 1957 sous le titre: «Laicité
et paix scolaire», avec notamment les contributions d’A. Philip et de P. Ricceur a la
recherche d’une solution. Mais il est vrai que la problématique n’est pas seulement
celle de ’école, ni méme de I’Etat, mais «le passage d’une société confessionnelle (...)
que nous ne savons plus nous représenter, a sa négation que nous ne savons trop
comment nommer, une société moderne, libérale, laique, ouverte» (p. 426). «Une
nouvelle laicité est née, o1 la reconnaissance mutuelle remplace I'exclusion réciproque;;
ne dirait-on pas mieux une nouvelle civilité, qui suppose, outre le désarmement des
passions religieuses, 'entrée, tous ensemble, dans un nouveau monde culturel?»
(p- 431) Cette promotion suppose que I'on soit conscient de la condition de possibilité
de I'esprit scientifique moderne, distingué de la vision biblique des Eglises chrétiennes
par un principe de réduction a trois niveaux: méthodologique, épistémologique,
idéologique, mais surtout par un quatrieme type de réduction que Poulat appelle
«déontologique», a savoir «une autocensure et une autocritique, un controle perpétuel
de soi qui impose de se forger une maniere de dire, un langage — mots et phrases —
dégagé, autant que faire se peut (...), de cette seconde nature que cultive toute
communauté d’appartenance. Nous véhiculons tous un monde d’évidences et de
présupposés, que Montesquieu a épinglé avec son fameux ‘Comment peut-on étre



BIBLIOGRAPHIE 459

Persan?’» (p. 415). Aprés les remous autour de Scorsese ou de Rushdie, comment ne
pas saluer la salubrité de cette ascese ainsi que la finesse des analyses qui en résulte?

Louis RuMPF

Hans HEBLY, Eastbound Ecumenism. A. Collection of Essays on the World
Council of Churches and Eastern Europe, Amsterdam, Free University
Press, 1986, 144 p.

Ce petit livre contient une information considérable et le plus souvent ignorée.
Combien de fois n’a-t-on pas accusé le Conseil (Ecuménique des Eglises d’étre tout a
fait partial dans ses jugements politiques et aveugle, timide, voire biaisé dans ses
attitudes envers des régimes communistes et les Eglises dépendant de ces régimes. La
cible constante de ses attaques serait I’Afrique du Sud, le capitalisme, les multinatio-
nales, etc. Pour la premiére fois, une analyse globale et compléte des relations
COE-Europe orientale a été réalisée par I'A.; analyse historique d’abord, des diffé-
rents rapports entre Eglise et Etat en Russie, Hongrie et RDA ensuite, des difficultés
pour le COE et pour sa politique de liberté religieuse enfin. Si je le comprends bien,
I’A. aboutit & une conclusion totalement différente de celle qu’on entend habituelle-
ment: les problemes que les Eglises — membres du COE — ont avec I'Est proviennent
du fait qu’elles imposent une conception globale et une vision tiersmondiste de
I'cecuménisme. Or, au lieu de croire que le méme modele est opératoire partout, il
faut comprendre que seul un cecuménisme régional peut nous conduire plus loin,
particulierement dans cet épineux probleme de la liberté religieuse (qui tend mainte-
nant a s’estomper un peu...). Les Eglises d’Europe orientale ne peuvent se conformer
a un modele venu d’ailleurs et congu pour elles; elles doivent développer une stratégie
d’intervention spécifique, adaptée & leur situation historique. Ce sont les Eglises
concernées qui peuvent agir; le COE ne le peut pas. Le processus de régionalisation
progresse, des solutions universelles sont exclues. Comme dans le domaine de la
théologie, le donné contextuel est désormais constitutif pour les relations Eglise-Etat.
— Tout le monde ne souscrira peut-étre pas a cette vision de l'auteur, mais les
informations et les réflexions qu’il donne de I'Europe orientale ne s’en trouvent pas
pour autant dévalorisées.

KLAUSPETER BLASER

LeEoNARDO et CLODOVIS BOFF, Qu'est-ce que la théologie de la libération?
(Foi vivante), Paris, Cerf, 1987, 61 p.

Voici un petit vade-mecum de la théologie de la libération telle qu’elle est comprise
principalement en Amérique latine et centrale. Avec beaucoup de clarté et dans un
langage tout a fait accessible & un large public, les deux auteurs précisent les enjeux
de cette nouvelle facon de faire de la théologie. En outre, ils y dessinent les trois
aspects professionnel, pastoral et communautaire qui la rendent populaire, au sens
ou elle n’est pas seulement produite pour le peuple des pauvres, mais surtout par
celui-ci. Cet ouvrage se présente donc comme une excellente introduction a un type
de réflexions et d’actions que nul ne peut désormais ignorer, d’autant plus qu’il
réinterroge notre interprétation de la foi chrétienne comme ferment de transformation
de I'histoire.

SERGE MOLLA



	Bibliographie

