Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 39 (1989)

Heft: 4

Artikel: Le péché a I'heure de la déculpabilisation
Autor: Basset, Lytta

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381396

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381396
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 121 (1989), P. 423-439

LE PECHE
A L’HEURE DE LA DECULPABILISATION

LyTTA BASSET

Il est un mot qui tend a disparaitre du discours de I’Eglise aujourd’hui, c’est
le mot «péché»: nous sommes loin du temps de la chasse a la gourmandise ou
a la concupiscence! Se sentant coupable d’avoir par trop culpabilisé, I’Eglise
¢vite I'usage d’un terme aussi chargé et, il faut bien le dire, quelque peu
demodé.

Mais ’annonce de la grace en est-elle devenue plus recevable et la procla-
mation du pardon plus crédible? Un exemple nous montre que I’on peut en
douter: la «mélancolie», qui, selon Jean Delumeau!, affecta profondément
I’élite européenne de la Renaissance, était incluse dans les péchés capitaux. Il
s’agissait des symptomes de la dépression nerveuse, pouvant conduire au
suicide et a la damnation: péché capital, car ’on avait désespéré du pardon
divin!

Or, si I’on ne dit plus aujourd’hui «ta <mélancolie» est un péché», mais «ta
dépression et tes sentiments de culpabilité font obstacle a la grace», cela ne
revient-il pas exactement au méme? Dans les deux cas, la personne est dou-
blement coupable: de ne pas pouvoir vivre de la grace ef de ne pas pouvoir se
déculpabiliser. Non seulement elle ne regoit pas la liberté de Dieu, mais on lui
suggere que c’est de sa faute. Il nous semble qu’il y a la une réalité profon-
dément humaine a prendre en compte si I'on veut annoncer I’Evangile
aujourd’hui.

C’est pourquoi nous nous proposons de montrer comment la notion de
péché s’est progressivement «anthropologisée» et vidée de son sens; puis de
faire apparaitre combien le discours théologique traditionnel, et encore actuel,
sur le péché reste sans prise sur la culpabilité profonde de I’étre humain; enfin
d’imaginer comment tenir ensemble ces deux grilles de lecture: une vision
anthropocentrique du péché et une vision théocentrique, en mettant en ceuvre
une phénoménologie du péché inspirée de I’existentialisme chrétien.

'J. DELUMEAU, Le péché et la peur. La culpabilisation en Occident, X1II*-XVIII®
siécles, Paris 1983, p. 197 s. ‘



424 LYTTA BASSET

I. UNE CULPABILITE DONT ON PEUT VENIR A BOUT

1) Le néoprotestantisme

Dans sa Dogmatique, Karl Barth montre comment s’est opéré historique-
ment le glissement vers une anthropologisation de la compréhension du
péché. La théologie de I'orthodoxie protestante du X VII® siécle, n’étant plus
centrée sur la révélation de Jésus-Christ, a di recourir au principe de la raison
a coté du principe scripturaire : nous avons une connaissance naturelle de la loi
et du péché¢; devenus juge et partie, nous pouvons monologuer sur notre cas:
«Au fond on en a fini avec I’homme pécheur. On en avait déja fini dés le
début. La lex naturae que I'on posséde dans son cceur n’empéche pas mais
exige, au contraire, qu’il en soit ainsi. Précisément parce qu’elle est écrite dans
notre cceur comme loi éternelle, elle nous confére la compétence et ’autorité
de nous juger nous-mémes; et parce que nous sommes, nous, I’lhomme du
péché, il nous est facile de nous tirer d’affaire a bon compte. Etant pleins de
confiance en nous-mémes, c’est avec plaisir que nous nous mettons a ’'ceuvre
pour satisfaire sans danger notre besoin de nous sentir en regle avec la voix
intérieure que nous confondons avec celle de Dieux2.

Or, selon K. Barth, I’histoire de la théologie du néoprotestantisme au XI1X¢
siecle ne fait que développer cette tendance: le péché apparait comme un
moment provisoire, prévu par Dieu qui peut bien nous pardonner puisqu’il
nous a donné¢ la faculté de pécher! Tout compte fait, c’est grace au péché que
nous pouvons nous eélever au vrai bien, développer nos dispositions naturelles
au bien; quant a la rédemption, elle est la possibilité de dépasser notre pécheé-
faiblesse pour accéder a la maturité de notre vouloir. Voila donc établie la
continuité ininterrompue entre la créature et son créateur. Et K. Barth de
conclure que cette conception du péché est «la conséquence fatale de 'acte
arbitraire par lequel 'homme lui-méme se met a établir le critére de la
connaissance du péché — en sorte que cette connaissance devient I’affaire
d’un monologue et ’homme son propre législateur, accusateur et juge» 3. Pour
K. Barth, il n’y a pas d’autre alternative: ou nous nous jugeons nous-mémes et
definissons le péché sans avoir besoin d’un autre critére, ou nous reconnais-
sons que la connaissance du péché ne peut venir que de la connaissance de
Jésus-Christ.

2) Quelques jalons philosophiques

De¢s la naissance de la philosophie occidentale en Grece, on distingue deux
courants extrémes — optimiste et pessimiste — que I’on retrouve jusqu’a nos

2 K. BARTH, Dogmatique §60, vol. 18: «L’orgueil et la chute de ’homme», Genéve
1966, p. 18.
3 Ibid. p. 34.



LE PECHE A L'HEURE DE LA DECULPABILISATION 425

jours: ou bien le mal est minimisé ou ni¢, ’ordre universel est rationnel, le mal
n’est qu'une apparence, une ignorance, une privation; ou bien le mal est
irréeductible, le tragique par excellence qui rend la vie absurde. Dans les deux
cas, on ne sort pas de la sphére humaine, et pour cause, puisqu’une réponse
philosophique au probléme du mal ne peut recourir a la Révélation qu’au prix
du sacrifice de la raison.

Le premier courant trouve son expression philosophique la plus élaborée
chez Spinoza*®. Dieu, la substance infinie, est aussi nécessaire que tout ce qui
existe: rien n’est contingent, I'univers est parfait en ce sens qu’il dérive
nécessairement de Dieu; donc le mal n’existe pas, il n’est qu’une erreur; la
connaissance parfaite — par la raison — nous indique que tout est parfait;
notre liberté consiste a voir les choses du point de vue de Dieu, de la nécessité.
Par la méme occasion, nous voila innocentés: nous sommes des étres finis,
tout ce qui nous arrive et tout ce qui arrive par nous reléve de la nécessité
¢ternelle; autant dire que le péché consiste a ne pas voir le monde avec les yeux
de Dieu.

Le deuxiéme courant, a 'autre extréme, identifie volontiers malheur et
chatiment; il s’exprimait déja dans la Gréce antique avec la conscience du
destin aveugle; ici le péché est une fatalité qui nous laisse enfermés dans la
sphére humaine du tragique. L’¢laboration philosophique la plus frappante de
ce courant se trouve chez Schopenhauer: ce monde est le fruit d’'une force
aveugle, d’'un vouloir-vivre absurde, car toute vie suppose l’action, toute
action l’effort et tout effort la souffrance, puisqu’il n’y a pas de désir sans
manque. Le seul péché, dans cette situation, est de ne pas nous détacher des
chaines du vouloir-vivre, par les moyens encore a disposition: art, morale, et
surtout ascétisme, c’est-a-dire anéantissement du désir.

Le premier courant vient a bout du mal en escamotant sa réalité; on peut
lui reprocher un idéalisme glacé qui jette encore de nos jours un discrédit sur
toute démarche philosophique: le mal n’entrant pas dans un systeme d’ex-
plication, on démontre son inexistence. Il est frappant de voir ce type de
penseurs parler du mal et rarement du péché: le mal est un probléme général
dont I'intelligence peut venir a bout; le péché concerne le quotidien d’une
relation a un Dieu plus ou moins connaissable, il est susceptible de variations
infinies, il se référe a la sphére de ’existant et, a ce titre, n’est guére systéma-
tisable.

Le deuxiéme courant conduit a jeter le bébé avec I’eau du bain sous pré-
texte que I’eau est sale; certes, c’est encore une fagon, difficile, de venir a bout
du probléme du mal, mais elle enferme I'individu dans sa sphere, ou il n’est

* Cf. deux ouvrages un peu anciens, mais qui donnent un tableau du probleme du
mal 4 travers I’histoire de la philosophie: C. WERNER, Le probléme du mal dans la
pensée humaine, Lausanne 1944, et A. D. SERTILLANGES, Le probléme du mal, Paris
1948.



426 LYTTA BASSET

responsable devant personne et ne peut méme pas accuser Dieu de 'avoir
cré¢, puisque Dieu lui-méme est dans le bain.

Nombreux sont pourtant les philosophes qui, prenant au sérieux la réalité
du mal et du péché, ont cherché a en rendre compte. C’est cette entreprise qui
retiendra notre attention dans la mesure ou, reprise encore aujourd’hui, elle
semble viser a innocenter ou Dieu ou nous-mémes. Le casse-téte philosophi-
que est le suivant:

— le mal existe; Dieu ne peut I'avoir créé, puisqu’il est bon;

— or le mal ne peut échapper a Dieu, puisque Dieu est tout-puissant;

— 1l faut donc sacrifier ou bien la bonté de Dieu, ce qui revient a I’élimi-
ner: Dieu permet le mal, donc je n’y crois plus; ou bien sa toute-
puissance: s’il ne peut empécher le mal, il n’est plus Dieu.

Or, I’erreur consiste au départ a présupposer connues les réalités du bien et
du mal. Ainsi notre raison nous permet-elle de définir Dieu, donc de nous
identifier a lui; en effet, il est le Bien par excellence, et, prétendant connaitre le
mal, nous connaissons nécessairement le bien par rapport auquel il est le mal.
Toute théodicée suppose que I’on se met a la place de Dieu, car pour défendre
quelqu’un, il faut connaitre son point de vue. Or ce qui fait passer un Leibniz a
coté de la réalité du péché, c’est qu’il évacue, d’'une part, le mysteére d’un
monde créé par Dieu, mais dont les critéres d’évaluation nous échappent
(Péruption d’un volcan, un hiver rigoureux sont-ils en soi des maux?), et,
d’autre part, la responsabilité réelle qui nous incombe: nous devenons des
pions sur un échiquier, méme si c’est le meilleur échiquier possible. Ainsi,
vouloir expliquer le mal conduit a faire intervenir le péché comme un incident
facheux au sein d’un monde régi par la loi du bien, que notre nature, notre
raison, notre sens moral nous permettent d’identifier avec Dieu lui-méme.
Tout nous porte alors a croire qu’avec un peu de bonne volonté et suffisam-
ment de raisonnement, il est possible de venir a bout du mal.

Certes, a la fin de sa carriere, Kant a développé la thése d’un penchant
naturel au mal; par «mal radical», il entendait une dette originelle antérieure a
tout bien r¢alisable: «le mal en effet, commente Roger Mehl, parait bien étre
inexorable et indéracinable et on ne voit pas comment il pourrait étre guéri par
une intervention humaine puisqu’il atteint ’homme dans cette liberté¢ méme
qui est le siége de toute décision» *; mais Kant rappelle que notre disposition
primitive est «bonne», que nous avons €té «créés pour le bien», que nous
gardons la possibilité d’un progrés constant, aidés en cela par le Fils de Dieu
considéré comme «’archétype de I'intention morale dans toute sa pureté»®. Il

SR. MEeHL, «Kant est-il un théologien chrétien?», dans R. STAUFFER (éd.), In
Necessariis Unitas, Paris 1984, p. 255-256.

6 E. KANT, La religion dans les limites de la simple raison, Paris 1968, p. 67, 70 s. et
82.



LE PECHE A L'HEURE DE LA DECULPABILISATION 427

serait simpliste, selon R. Mehl, de dire que Kant exclut la possibilité de la
grace: «le souci majeur de Kant ce n’est pas d’écarter I'intervention divine,
c’est de veiller que face a la grace de Dieu I’homme reste un sujet éthique»’. 11
n’empéche que dans l'optique d’une philosophie qui veut rester dans les
limites de la raison, la vision du péché ne peut étre qu’anthropocentrique.
Notre époque se fait I’écho du conseil de Kant: développons notre disposition
naturelle au bien et concluons avec lui: «la bonne voie ne conduit pas de la
rémission des péchés a la vertu, mais bien au contraire de la vertu a la
rémission des péchés»s.

3) Une psychanalyse «déculpabilisatrice»

«Je refuse d’étre «<sauvé», criait (...) a la télévision un orateur se disant
chrétien, je veux étre libéré»?. '

Parmi les sciences humaines, nous parlerons de la psychologie, plus par-
ticulierement de la méthode psychanalytique, parce qu’elle a certainement
autant d’écho dans notre civilisation européenne que les théologies de la
libération en Amérique latine. Ce qu’elles ont en commun, c’est la possibilité
qu’elles offrent, gu’elles le veuillent ou non, de prendre la libération pour le
salut, I’aliénation socio-politique et la culpabilité pour le péché.

C’est chez A. Hesnard que I’anthropologisation du péché prend I’allure la
plus caricaturale; nous le citons pour mieux faire apparaitre ’enjeu du débat :
«nous appellerons péché, écrit-il, cette culpabilité purement interne (...), fait
négatif — condamnation de la vie dans ses joies instinctuelles; agressif —
contre le sujet qui peut le projeter en accusation contre les autres; intériorisé
— 1irréalité interne d’angoisse, réalité subjective et égocentrique de I'univers
personnel» 1, Il n’y a plus de péché, mais une monstrueuse «mythomorale»
collective issue du judéo-christianisme, dont la psychanalyse nous aidera a
nous débarrasser. Et "auteur de plaider pour «une morale dédaigneuse de
Pintériorité du Mal, dite péché» !, Dans une société désaliénée et rationnel-
lement organisée, nous serions au moins débarrassés de la culpabilité inutile:
«la culpabilité intérieure, 'impureté de I’ame» '?; seul compterait le mal
réellement commis. Mais ce mal reste mystérieux, car réduit au néant de
Paction morale, c’est-a-dire a «tout ce qui est contraire a la vie et a son
mouvement» '3,

Nous retrouvons cette idée chez certains psychanalystes chrétiens qui
pourtant n’évacuent pas la réalité du péché, par exemple chez Frangoise

"R. MEHL, art. cit. p. 263.

8 E. KANT, op. cit. p. 262.

? Cardinal SUENENS, Culte du Moi et foi chrétienne, Paris 1985, p. 49.
10 A. HESNARD, Morale sans péché, Paris 1954, p. 2-3 et 42.

" Ibid. p. 137.

22 1bid. p. 145.

B3 1bid. p. 153.



428 LYTTA BASSET

Dolto: « A mes yeux le terme de péché ou de faute équivaut a la peur de vivre
et aux freins par lesquels nous entravons le mouvement de la vie» 4. Puisque
I’Evangile, a ses yeux, est «rencontre de Jésus clé du désir complétement
déculpabilisé» !5, qu’il suffit de le suivre sur la voie du désir qui méne a
I’amour pour venir a bout du péché, mettons fin au mécanisme qui nous fait
préter a Dieu nos propres sentiments vengeurs et fantasmes de punition '¢.
Cette vision du péché comme peur de se risquer pour vivre son désir parait
réductrice; en effet, c’est toujours moi qui reste le critére: si mon désir ne me
porte pas a secourir quelqu’un, ce sera simplement dommage pour moi, un
choix stérile. Au moins, nous I’avons dit, I’'Eglise ne culpabilise plus. L’idéal
¢tant de «me sentir bien dans ma peau», qu’est-ce qui peut me faire sortir de
cette peau, sinon ’appel de Dieu? Certes, F. Dolto relie explicitement le désir a
I’appel de Dieu: «L’Esprit de Jésus qui veut nous emmener plus loin ou
ailleurs, c’est de risquer sa vie... pas seulement le dixiéme, mais tout notre
avoir, tout notre étre! Tout. Et de nous situer dans le manque et le désir» !
Mais tout part, ou ne part pas, de ma bonne volonté; or, si je m’enferme dans
la non-vie, c’est que je ne peux pas faire autrement; vouloir étre libéré, c’est
déja le pouvoir; comment sortir de ma non-vie, de mon non-désir, de mon
péché si je suis moi-méme responsable d’un enfermement dont je n’ai méme
pas conscience ? Voila bien, jeté sur mes épaules, un poids aussi lourd que la
culpabilité des siécles passés.

Nous conviendrons ais¢ément qu’il faut casser le schéma psycho-religieux
illustré parla parabole du fils prodigue ou plutdt du pére non fouettard : besoin
d’autonomie-échec-culpabilité-repentance-retour a la dépendance, et dire
avec Thierry de Saussure et plusieurs autres psychanalystes chrétiens: «avec
ce Peére-la, les questions de culpabilite, de justice, de liberté et d’amour se
posent autrement que selon les images fagonnées par notre sur-moi et nos
anthropomorphismes spontanés» '8, Mais alors que devient le péché? Pour
T. de Saussure, et sur la base de Gn 3, il est le refus de notre réalité humaine
limitée, le désir d’absolu, de toute-puissance; les plus grands pécheurs seraient
les philosophes qui se sont posés en maitres de la connaissance du bien et du
mal, en cultivant cette illusion que nos fautes sont des accidents de parcours

4 F. Dorro, La foi au risque de la psychanalyse, Paris 1981, p. 85-86.

s Ibid. p. 111.

16 Dans la méme ligne, il faut citer J. POHIER, Quand je dis Dieu, Paris 1977,
notamment la troisiéme partie «La mort de Jésus de Nazareth»; et du méme auteur:
Dieu-fractures, Paris 1985, dans la deuxiéme partie «La culpabilité»; enfin A. VERGO-
TE, Dette et désir, Paris 1978, notamment p. 156-162, «La dette sacrificielle»: «Ima-
gine-t-on un phantasme plus obsessionnel que celui d’un Dieu qui exige le supplice
mort de son fils pour assouvir sa colére?» (p. 160-161).

I7F. Dovto, L’Evangile au risque de la psychanalyse, t. 2, Paris 1978, p. 135.

'8 T. DE SAUSSURE, «Sentiments de culpabilité et signification du péché. Approche
psychanalytique», dans RThPh 116, (1984), p. 207.



LE PECHE A L'HEURE DE LA DECULPABILISATION 429

sur la voie divine qui est la ndtre. Nous avions cru venir a bout du péché par
notre raisonnement, par nos efforts moraux, par notre identification a Dieu:
c’était une illusion! Mais voila que la psychanalyse nous propose d’en venir a
bout par I’acceptation de nos limites; I’Evangile nous libérerait de notre
hantise de toute-puissance: «c’est de cette culpabilité-la, illusoire, tyrannique
et stérile, de n’étre point I'idéal visé par notre désir, que Jésus parle d’affran-
chissement» 19,

Certes, mais plus que jamais nous restons le critére du péché et donc du
salut: en nous acceptant tels que nous sommes, nous nous libérons. En
admettant que nous y arrivions, n’y a-t-il plus de péché devant Dieu? Le
champ de notre responsabilité ne nous ouvre-t-il pas a toutes sortes de situa-
tions ou la foi, ’amour nous feront défaut? Un meurtrier peut s’accepter tel
qu’il est et en rester la, sans jamais se savoir accepté par Dieu. De plus, si Dieu
connait les mécanismes inconscients, comment peut-il considérer comme
péché notre désir d’absolu? Décidément, la vision anthropocentrique du
péché ne tient pas ses promesses: que nous nous prenions ou non pour Dieu,
nous ne venons pas a bout du péché.

II. UN PECHE DONT DIEU SEUL PEUT VENIR A BOUT

1) Perspectives bibliques sur le péché

La Bible affirme que tout vient de Dieu, y compris la foi, et que, donc, Dieu
seul vient a bout du péché. En Israél, on ne parle pas du péché en termes de
«nature» — ce qui serait une fagon de nous justifier: Dieu nous a créés
pécheurs. On confesse pourtant la radicalité du péché; mais le pessimisme
concernant la «méchanceté» humaine ne reléve d’aucune fatalité: le péché est
événement contingent; en effet, s’il ne s’agit pas de «nature», c’est que tout se
Jjoue dans notre relation a Dieu, relation dialogique fondée par lui et sans cesse
rompue par nous. Cette résistance/opposition profonde a Dieu, constamment
dénoncée par les prophétes, pour incompréhensible qu’elle soit, reste dans la
sphere de Dieu dont seule la fidélité permet une nouvelle alliance. Il faut
relever dans ’Ancien Testament a la fois Paffirmation de notre totale respon-
sabilité ef la proclamation d’un Dieu juste et parfait dans ses ceuvres.

Dans le Nouveau Testament, on ne trouve pas de définition indépendante
du péché; c’est le salut accepté qui fait apparaitre la nature du péché: «Le
péché, écrit Pierre Bonnard 2%, n’est vraiment connu que dans 'acte ecclésial
du baptéme qui en signifie la rémission». C’est au méme moment que le péché

Y Ibid. p. 215.

P, BONNARD, «Cing remarques bibliques sur le péché», maintenant dans 4na-
muésis. Recherches sur le Nouveau Testament (Cahiers de la RThPh, 3), 1980, p. 61-
70.



430 LYTTA BASSET

est reconnu et supprimé: avant la foi au Christ, il n’a pas de sens, et dans la foi
il n’en a plus. Le péché n’est plus malédiction, mais domination provisoire,
annulée par le Christ. Il ne peut plus nous séparer de Dieu, si ce n’est a titre
individuel quand nous refusons le salut, lequel est déja 1a, offert, opéré une fois
pour toutes. Il est frappant de voir dans les Evangiles synoptiques le lien étroit
entre ’appel a la repentance et 'annonce de la Bonne Nouvelle totalement
gratuite?. Or, c’est justement la relation entre le don de Dieu et lattitude
humaine qui fera probléme par la suite: peu a peu la repentance deviendra
condition de salut; 1a ou I’Evangile demande la foi (croire au pardon), on
voudra, en battant sa coulpe, mériter au moins un peu le don de Dieu: c’est ce
que nous avons appelé une vision anthropocentrique du péché. Le meilleur
exemple de cette déformation nous est fourni par I'interprétation de Luc 7,47,
ou Jésus dit de la pécheresse: «si elle montre beaucoup d’amour, ¢’est que ses
péchés si nombreux ont été pardonnés». Or, ce verset a souvent été traduit,
notamment par Segond: «ses péchés ont été pardonnés, car elle a beaucoup
aiméx»... autrement dit, elle méritait son salut. L’Evangile nous met devant
une seule alternative: ou nous croyons pouvoir dépasser notre péché, et c’est
I’échec du légalisme, ou nous acceptons le Christ comme Sauveur, mais cette
foi elle-méme est une grace; son irruption ne s’explique pas plus que laffir-
mation selon laquelle le péché n’a plus de prise sur nous.

Mentionnons encore, chez Jean, ’opposition entre la lumiére de la foi et les
ténebres de 'incrédulité. Cette opposition perd de sa clarté dés que nous
sommes impliqués: «si vous étiez des aveugles, vous n’auriez pas de péche.
Mais a présent vous dites <nous voyons»: votre péché demeure» (Jn 9, 41). La
question est simple: comment savons-nous si «nous voyons» réellement?

Faisons maintenant un pas de plus en direction de la vie de I’Eglise.
Comment expliquer que ’affirmation constante du Nouveau Testament selon
laquelle le rejet du Christ est la seule perdition ne suffise pas a nous libérer du
souci de justification? Pourquoi ce qui est dit, proclamé, confessé dimanche
aprés dimanche, a savoir la victoire du Christ sur les forces du mal, reste-t-il si
souvent lettre morte dans nos vies quotidiennes? Nous admettons avec I’apd-
tre Paul que le péché désigne notre état habituel d’autosuffisance, un rejet de
Dieu qui nous aliéne d’autant plus que nous n’en sommes pas conscients.
Nous comprenons bien que c’est dans cette réalité-1a que le Christ est censé
nous atteindre, qu’en lui nous sommes «morts au péché» (Ro 6, 2), recrées
libres pour la vie selon I’Esprit; mais ici la réflexion théologique se fourvoie
dans une sorte d’impasse. En effet, ou bien la grace nous révéle un état de
péché que nousignorions, et, comme elle le supprime en méme temps, nous né
connaissons jamais cette réalité; ou bien nous ne la connaissons que trop bien,
et il nous parait inconcevable que le Christ ait pu réellement assumer cette

2L Cf. TH. C. VRIEZEN, art. «Siinde und Schuld», in Die Religion in Geschichte und
Gegenwart, Tiibingen 19623, t. 6, col. 476-505.



LE PECHE A L'HEURE DE LA DECULPABILISATION 431

condition-la: s’il était Fils de Dieu, il n’a pas connu le péché; dés lors, croire a
notre pardon, a notre mort au péché, équivaut a croire en Dieu sans que
I'incarnation du Christ nous aide a comprendre comment il a assumé et
transfiguré notre condition pécheresse. La grace nous tombe dessus comme si
rien en nous ne pouvait la recevoir: elle vient tellement de Dieu que peu
importe comment elle est regue, et si nous ne parvenons pas a nous Savoir
libérés pour cette vie de ’Esprit, c’est la preuve que nous restons «aveugles»
par notre faute: nous voila doublement coupables.

2) Le péché et la peur en Occident

Dés saint Augustin s’élabore une doctrine du péché originel qui nous
enfoncera toujours davantage dans un état déchu, damné, ou notre respon-
sabilité, I'orgueil de la créature, est totale et notre liberté pervertie par notre
propre faute. Seule la grace peut nous libérer, et de fagon totalement incom-
pré¢hensible, doctrine que les Réformateurs reprendront d’ailleurs a leur
compte: il faut un désespoir total de soi1 pour découvrir la miséricorde divi-
ne.

En Occident «chrétien», la proclamation du péché au détriment du pardon
a une longue histoire} a cet égard, la lecture du livre de Jean Delumeau, Le
péché et la peur, a quelque chose du film d’épouvante. Pendant de longs
siécles, tout était mis en ceuvre pour faire désespérer de la grice, tant notre
culpabilité était jugée énorme et ’offense faite a Dieu impardonnable: «L’ac-
cent perpétuellement mis sur la faute tendait, par une inévitable contrepartie,
a grandir I'image terrible du Dieu juge» 22. Selon cet historien, c’est aux XVI¢-
XVII¢ siécles que la culpabilisation atteint son apogée, et la Réforme s’est fait
largement I’écho de cette vision du péché. Ce qu’il faut noter, c’est que cette
«pastorale de la peur» ou le public était «constamment soupgonné, €pié,
culpabilisé, accusé», avait pour visée unique d’annoncer le salut! «L’objectif
majeur était de culpabiliser pour <sauver»» 2. Le mécanisme de pensée semble
étre le suivant: puisque la grice est de toute fagon incompréhensible et que
tout le contexte la dément (épidémies, guerres, famines ¢taient comprises
comme des chatiments), essayons au moins de la mériter par nos confessions
et mortifications. Mais il y a peu d’élus, le purgatoire est plein, les aveux ne
sont jamais suffisants, bref la coupure est si totale entre Dieu et les humains
que la grace ne peut méme plus les rejoindre: on ne la comprend plus, c’est
donc le péché qui captive les esprits. Alors 'on tend a assimiler le péché au
délit. En somme, le péché, c’est notre affaire (aujourd’hui nous «gérons notre

22 J. DELUMEAU, op. cil. p. 325. Un exemple: «50 proverbes en usage en France au
XVI¢sigécle établissent une relation entre péché et punition et 5 seulement entre péché et
pardony», p. 326.

3 Ibid., p. 383.



432 LYTTA BASSET

culpabilité»), et le pardon, c’est I’affaire de Dieu. Mais comment prendrait-il
sur lui un péché qu’il est le premier a juger impardonnable?

Dans les positions catholiques officielles, on retrouve le «mystére» du
péché originel: c’est par notre faute que nous nous privons de la grace. Or la
culpabilisation du passé reposait sur I’espoir d’obtenir cette grace, ou plutot de
parvenir enfin a en vivre, dans cette vie et au-dela. Le Concile de Vatican II va
dans le méme sens: le péché est amoindrissement, la Bonne Nouvelle suffit a
opérer I’ceuvre de rénovation; mais dans notre contexte actuel, une déclara-
tion comme la suivante ne suggére-t-elle pas de parler, a la suite de J. Delu-
meau, pour le Moyen Age, de «faillite de la Rédemption»? «Le Seigneur en
personne est venu pour restaurer '’homme dans sa liberté et sa force, le
rénovant intérieurement, et jetant dehors le principe de ce monde qui le
retenait dans I’esclavage du péché» 4. S’agit-il seulement d’un langage sans
prise réelle sur la vie de nos contemporains ? Ne faut-il pas plutdt reconnaitre
que nous ne savons plus annoncer la grace a un monde qui ne veut plus
entendre parler de péché?

I1 faut noter du c6té catholique la chute spectaculaire de la pratique de la
confession: «Les statistiques sont pessimistes. Les deux tiers des catholiques
ne se confessent plus. Les autres trés rarement» 25, et, d’autre part, du coté
protestant, la disparition progressive des liturgies pénitentielles et la transfor-
mation du langage: nous «confessons nos limites». Force est de constater
qu’aujourd’hui I’Eglise tend a adopter une vision anthropocentrique du
péché: soucieuse de réparation, car elle a tant culpabilisé, elle risque, le péché
n’étant plus de mise, de renvoyer les fidéles a leur culpabilité, le cas échéant, au
cabinet du psychiatre. Des voix s’élévent contre ce mépris de la misére spi-
rituelle de nos contemporains: « Celui qui, en face de notre péché, vient nous
dire que c’est trés bien, celui qui nous fait croire, quel que soit le prétexte, qu’il
n’y a plus de péché, celui-la coopére finalement a un désespoir pire que tous les
rejets», écrit Bernard Bro 26,

3) La tentative de K. Barth

Avec K. Barth, le péché originel n’est plus du tout un savoir objectif: seul
Jésus-Christ est le «miroir» qui nous renvoie, nous révéle notre culpabilité. 11
est venu «nous libérer de notre culpabilité et de ses conséquences»?’, c’est-
a-dire de ’orgueil qui nous pousse a vouloir étre Dieu. Ceci nous renvoie 4 la
psychanalyse, a notre idéalisme et a notre désir inconscient d’absolu: «Que

24 Cité par L. SCHEFFCZYK, « Péché et péché originel» in Encyclopédie de la foi, Paris
1966, vol. 3, col. 382-402.

5 Cf. P. JACQUEMONT et F. MONFORT, « Faut-il encore nous confesser ?» dans Fétes
et saisons 387, aolt/sept. 1987, p. 4.

26 B. Bro, Le pouvoir du mal, Paris 1976, p. 143,

7K. BARTH, Dogmatique § 60, vol. 18, Genéve 1966, p. 54.



LE PECHE A L’'HEURE DE LA DECULPABILISATION 433

’homme veuille étre comme Dieu, c’est 1a une chose qui lui reste d’abord
complétement cachée. C’est pourquoi il faut que ce soit la Parole de Dieu qui
le lui dise» 8. Mais le monde n’est-il pas plein de chrétiens perfectionnistes
dont la Parole de Dieu ne suffit pas a révéler 'idéal inconscient d’absolu et le
besoin indéracinable de justification? Ainsi voyons-nous les deux types d’ap-
proches du péche, que nous avons appelées anthropocentrique et théocentri-
que, se renvoyer dos a dos: on peut s’accepter relatif sans accepter le salut en
Jésus-Christ, comme on peut se croire pardonné en Christ sans vivre réelle-
ment ce pardon dans I'acceptation de ses limites, et cela parce que la grace
reste heétérogene a I’étre profond.

Toutefois K. Barth a pris soin de développer le théme de I’humanité de
Dieu, et il vaut la peine de mentionner ici son analyse du néant dans lequel la
créature risque toujours d’étre engloutie. Il ne s’agit pas du «c6té sombre» de
la création (des épreuves, de la tristesse...), qui fait partie intégrante d’une
réalité tout entiere bonne, puisque voulue de Dieu. Le vrai néant est ce
«facteur étranger», cette puissance négative, nocive qui s'oppose et résiste a
Dieu dés le chaos des origines, mais que Dieu a domptée, vaincue en Christ
comme son ennemi personnel. Or K. Barth dit que notre expérience et notre
connaissance ne nous donnent acces ni au néant ni au péché réels, car cette
puissance est totalement éfrangére dans son opposition a la création. Mais ce
néant n’ayant rien d’absolu, puisqu’i/ n'a d’existence que par rapport a Dieu
qui 'a vaincu, «il ne convient pas de le prendre au sérieux et de le craindre
selon nos propres intuitions ou critéres» 2%, Il en résulte que des philosophes
comme M. Heidegger et J.-P. Sartre, n’ayant pas connu le Dieu véritable, et
bien que le néant ait été pour eux le probléme fondamental, n’ont pas connu
«le néant véritable», mais un néant somme toute inoffensif.

Nous demandons: qui, si ce n’est Dieu, peut affirmer qu’autrui n’est pas
confronté au néant véritable? Et I'incapacité de croire, loin de I’atténuer,
n'ajoute-t-elle pas encore a l'acuité de cette expérience? La griace devient
doublement irrecevable: parce que ’expérience du néant a pris toute la place
et parce que, privée de la réponse (la foi chrétienne), la question elle-méme est
€vacuée, car il n’y a pas de néant véritable pour quiconque n’a pas déja regu la
grace. La conclusion nous renvoie plus que jamais a un monde ou la grace n’a
pas de prise sur une existence décidément «aveuglée»: « Dieu permet que
nous ne voyions pas encore son régne et que nous soyons en conséquence
encore menacés par le néant (...). Dieu juge bon que nous ayons a exister
‘comme si’ — il y a vraiment lieu de dire ‘comme si’ — il n’en avait pas déja
fini lui-méme et en notre faveur avec le néant» 3.

B Ibid. p. 69.
¥ K. BARTH, op. cit. § 50, vol. 14: «Dieu et le néant», p. 44.
0 Ibid. p. 81.



434 LYTTA BASSET

111. JESUS-CHRIST, VRAI DIEU, VRAI HOMME

1) Dépasser son péché: une impasse

La voie active, qui consiste a se libérer de la culpabilité en acceptant sa
finitude ou a se libérer du péché en accédant progressivement au bien, conduit
dans les deux cas a évacuer la transcendance. Voie difficile, certes: il y faut une
ascése, une volonté d’assumer la condition humaine, un dépassement de soi
par la lutte contre les mécanismes habituels de pensée. Mais les limites de
I’horizon sont connues a ’avance: nous croyons savoir ce qu’est le bien vers
lequel nous tendons, nous croyons savoir de quoi la philosophie, la psycha-
nalyse ou les sciences humaines veulent nous libérer, nous croyons savoir qui
nous voulons et pouvons devenir. Il y a bien possibilité de vie nouvelle, mais
elle s’inscrira exactement dans le prolongement de notre histoire... Et si I’Es-
prit soufflait dans un autre sens? Cet enfermement dans des limites que nous
jugeons étre celles de la créature ne fait qu’accroitre la culpabilité: j’ai ce qu’il
faut pour me libérer; si je n’y arrive pas, je ne peux m’en prendre qu’a
moi-méme. Me voila coupable de me sentir encore coupable.

La voie passive consiste a étre libéré du péché, a se trouver, face au Christ,
«d’emblée appréhendé, mis hors de combat et incarcéré», selon ’expression
de K. Barth?!, et miraculeusement sauvé: tout ou rien..., et voila les critéres
absolus de notre idéalisme inconscient, diront les psychanalystes. L’expé-
rience humaine, chrétienne ou non, se situe bel et bien dans I’entre-deux, dans
un réel de la grace ou la pate humaine ne se volatilise pas, ou I’échec, le
désespoir, le remords, la misére humaine ne sont pas ignorés, marginalisés. Si
la grace est cette donnée radicalement autre qu’une théologie théocentrique se
plait a nous décrire, comment peut-elle se saisir de notre réalité pour la
transformer? Si I'annonce du pardon est censée mettre fin au régne de 'an-
goisse et de la culpabilité sans que rien en nous ne se prépare, ne se dispose a
I’entendre, elle se trouve renvoyée a son auteur, le Dieu Tout-Autre, si «au-
tre» qu’il ne peut méme pas concevoir notre péché. Nous voila enfermés dans
le péché radical: incapables de recevoir le pardon de Dieu. Ainsi, le clivage
n’est pas entre croyants et non-croyants, et ¢’est pourquoi nous n’avons pas
réservé le «péché» aux uns et la simple «culpabilité» aux autres, mais entre
deux grilles de lecture que I’on retrouve partout et qui aboutissent au méme
résultat: chacune croit pouvoir dépasser le péché en excluant I’autre, mais se
trouve renvoyée a une réalité humaine indépassable.

2) Une approche phénoménologique du péché

Malgré un certain nombre de réveils existentialistes tout au long de I’his-
toire de la pensée, c’est avec Kierkegaard que le sérieux de ’existence humaine

3L K. BARTH, op. cit. § 60, vol. 18, p. 36.



LE PECHE A L'HEURE DE LA DECULPABILISATION 435

fait son entrée explicite en philosophie: désormais, finies les spéculations sur
I'origine du mal, la seule réalité est la culpabilité des existants, celle qui
s’origine dans le simple fait d’exister. Les existentialistes chrétiens et athées
partagent la méme conception lucide de I’existence, que E. Mounier résume en
quelques themes?32: la contingence de I’étre humain, I'impuissance de sa rai-
son, son pouvoir étre, sa fragilité, son aliénation par le mal, les situations-
limites (souffrance, combat, faute) sur lesquelles il bute sans pouvoir les
dominer par I’esprit, sa solitude originelle, son néant (désir d’étre Dieu). Il faut
noter aussi le theme de la conversion personnelle: le mal étant congu comme
fermeture sur soi, exister signifie s’exposer, « étre en situation»; et le theme de
la transcendance interne a 1’étre: dépassement, débordement sensibles dans
les expériences de 'admiration ou du pardon, mais qui ne sont que rare grace.
De fait, les philosophes de notre époque qui s’intéressent aux expériences
humaines «négatives» (I’échec, la faute, la solitude, I’angoisse) sont largement
tributaires de I'inspiration existentialiste. Il parait désormais possible et trés
prometteur d’explorer ce champ de la réalit¢é humaine avec 'outil de la
méthode phénoménologique.

I1 s’agit de découvrir en quoi ces expériences sont privilégiées, notam-
ment celle de la faute. Par exemple, Kierkegaard essaie de comprendre le
mystére du péché originel en utilisant le concept psychologique de I’angoisse.
«Le genre humain a son histoire et dans celle-ci la peccabilité a son dérou-
lement quantitatif continu, mais 'innocence n’est sans cesse perdue que par le
saut qualitatif de I'individu»??. Or ce «saut» ne «s’explique» pas, mais
s’éclaire par le concept d’angoisse; commentant I'interdit donné par Dieu de
manger du fruit de I’arbre, Kierkegaard écrit: «La défense inquiéte Adam
parce qu’elle éveille en lui la possibilité de la liberté»34. Au mystére du péché
répond alors une Rédemption qui requiert le courage de croire, c’est-a-dire de
renoncer a ’angoisse toujours renaissante. On trouve également chez Kier-
kegaard une analyse profonde du désespoir, qui réside dans I'inconscience,
I’enfermement dans I'instant fini ou dans la conscience de la nécessité, ou
encore dans le défi, 'autopunition. Mais, dit Kierkegaard, affirmer son déses-
poir, c’est déja approcher de la guérison, car on a «pris conscience de sa
destinée spirituelle»3s.

De méme, le «mouvement de la réflexion» concernant les expériences de
’échec, de la faute et de la solitude est, selon Jean Nabert, « promesse de
libération»3¢: le sentiment de la faute déborde infiniment celui de notre

32 E. MOUNIER, Introduction aux existentialismes, Paris 1947, ch. 2: « La conception
dramatique de I’existence humaine», pp. 37-76.

33 S, KIERKEGAARD, Le concept d’angoisse, Paris 1935, p. 42.

3 [hid. p. 49.

3 Id. Traité du désespoir, Paris 1949, p. 84.

36 J. NABERT, Eléments pour une éthique, Paris 1943, p. 31. Voir aussi J. NABERT,
Essai sur le mal, Paris 1955.



436 LYTTA BASSET

responsabilité, il provoque une remise en question totale de notre valeur, dans
un contraste étonnant avec la foi que nous professons par ailleurs. Ce qui est
premier, alors, c’est un sentiment d’inégalité de notre étre a lui-méme.
L’échec, en provoquant un sentiment analogue a celui de la faute, nous incite a
un retour sur nous-meémes; sinon, «la conscience n’a qu’a suivre sa pente
naturelle pour substituer a une réflexion sur I’échec ’aveu de sa faute ou la
recherche des responsabilités»3?. Ainsi, le fameux «qu’est-ce que j’ai fait au
Ciel pour que...» se transforme en un acte de dépouillement qui permet de ne
plus confondre nos succeés contingents avec la satisfaction totale de notre désir
d’étre. De méme encore, ’approfondissement de la solitude permet de conce-
voir une solitude absolue, qui est la condition méme de la communication.
Des réflexions analogues ont €té menées concernant la mauvaise conscience,
le repentir, le mal 3 ... L’intérét qu’elles présentent, c’est qu’elles indiquent une
démarche qui est a la portée de tout existant.

L’enjeu est d’essayer de comprendre la genése du péché en nous, et de
découvrir que cette compréhension nous révele en méme temps, inscrites au
plus profond de nous, des possibilités insoupgonnées de rénovation de notre
étre. C’est Paul Ricoeur qui nous y invite: essayer de comprendre le mal par la
liberté, c’est déja attester notre liberté de prendre sur nous le mal; c’est sup-
poser une faillibilité inscrite en nous et une polarité tout aussi originaire entre
notre finitude et notre infinitude. P. Ricoeur voit dans la préférence de soi (ou
se constitue le soi différent des autres) la structure de faillibilité qui rend
possible la faute. Cependant «n’importe quelle limitation n’est pas possibilité
de faillir, mais cette limitation spécifique qui consiste pour la réalité humaine
ane pas coincider avec soi-mémex»3%. Or ceci ne se comprend que par 'idée de
disproportion: nous sommes disproportion de finitude (la «différenciation ou
négation existentielle») et d’infinitude («’affirmation originaire» par Dieu).
Cela explique pourquoi le mal ne peut étre pensé qu’a partir «de ce dont il
déchoit»: cette disproportion entre notre destination originaire et notre « me-
chanceté» historique nous indique a la fois qu’il y a transition de la faillibilité a
la faute et position du mal a partir d’un simple pouvoir: « Dire que ’homme
est faillible, c’est dire que la limitation propre a un étre qui ne coincide pas
avec lui-méme est la faiblesse originaire d’ou le mal procéde. Et pourtant le
mal ne proceéde de cette faiblesse que parce qu’il se pose» 4°. Que pouvons-nous
conclure de cela? Si c’est le mal une fois posé qui nous révéle la «bonté»

37]. NABERT, op. cil. p. 35.

38 Cf. V. JANKELEVITCH, Le mal, Grenoble/Paris 1947. Du méme auteur, La mau-
vaise conscience, Paris 1970 (nouv. éd.). Cf. aussi M. SCHELER, Le sens de la souffrance,
suivi de Essai sur le repentir, Paris 1936. Enfin: L. LAVELLE, Le mal et la souffrance,
Paris 1941.

3 P. RICOEUR, Finitude et culpabilité, Livre 1: «L’homme faillible», Paris 1960,
p. 15;22s.; 123-124; 149 s.

0 Ibid. p. 162.



LE PECHE A L'HEURE DE LA DECULPABILISATION 437

originaire dont il est déchu, si ce retour sur notre passé déchu est un appel a
refaire I'unité de notre €tre, alors la grace — le oui de Dieu sur notre desti-
nation originaire d'image de Dieu — ne nous tombe pas dessus de I’extérieur,
mais s’insinue au cceur méme de notre péché pour nous inciter a la recevoir:
c’est au sein méme de ce douloureux retour sur soi qu’elle met en lumiére les
possibilites de restauration de notre étre originaire.

Il s’agit d’accueillir la grace, de vivre le dénuement de la solitude, de la
faute ou de I’échec non comme une injustice, mais comme |’occasion d’une
régénération de soi: « L’opération intérieure, écrit J. Nabert, par laquelle le
moi refuse d’étre vaincu par son passé et par ses fautes lui cotte infiniment
plus que ne lui cotiterait le maintien d’'une condamnation de soi qui se ter-
minerait en quelque sorte a elle-méme et repousserait toute idée d’intégrité a
reconquerir ou a refaire»*!. S’enfermer dans la conscience du péché ou dans
les limites d’'un moi relativisé revient au méme. C’est méconnaitre les traces
de la transcendance en nous: transcendance a nous-mémes, transcendance des
autres, transcendance de Dieu. C’est méconnaitre notre participation a I’éter-
nite de Dieu, qui se dévoile dans la réalit¢ humaine du pardon: le pardon
immotivé est irruption d’éternité, fulguration, scandale et folie, jaillissement
de vie insoupgonnée. Echappant aux normes rationnelles et morales, il n’exige
pas le repentir, il se meut dans I'incommensurable: dette infinie, don infini.
Mais le pardon humain n’instaure pas le régne de Dieu, il en est la parabole, le
réceptacle de la griace en nous: «Sur la croix, écrit A. Gouhier, Jésus est
'amour du Pére bénissant et déifiant ce qu’il y a de plus authentique dans
'amour de I’homme, le don de soi»*2. N’avons-nous pas le meilleur indice
que la clé de compréhension de la grace divine se trouve dans notre possibilité
de pardonner, avec la demande du Notre Pere: « pardonne-nous nos offenses
comme nous pardonnons a ceux qui nous ont offensés» ? Autrement dit, nous
pouvons comprendre la grace et en vivre dans la mesure ou nous laissons
murir et fructifier des possibilités de don, de pardon, de vie, aussi profondé-
ment humaines que celles de la cloture sur soi et du refus de la transcendan-
ce,

Qu’est-ce que les philosophies existentialistes nous ont appris, sinon
’abandon des idéalismes mutilants? L’étre humain n’est pas exclusivement
raison, morale ou vouloir aveugle; quand les expériences «négatives» trou-
vent leur place dans la réflexion, une voie s’ouvre pour comprendre comment
une régénération de I’étre tout entier est possible, sans €tre automatique.

3) Jésus-Christ vrai homme, vrai Dieu

Si Jésus a vécu comme un homme a part entiére, il a partagé toute notre
condition: il a connu le processus d’autonomisation avec les deuils qu’il

41 J. NABERT, op. cit. p. 31.

42 A. GOUHIER, Pour une métaphysique du pardon, Paris 1969, p. 584. On trouve une
analyse philosophique du pardon chez V. JANKELEVITCH, Le pardon, Paris 1967,



438 LYTTA BASSET

implique (a I’dge de 12 ans, aux noces de Cana), I’échec des relations (avec les
Pharisiens, les gens de Nazareth, etc.), le sentiment d’impuissance (devant la
femme syro-phénicienne, le tombeau de Lazare ou la vue de Jérusalem-
qui-tue-les-prophétes); il a connu la tentation, I’angoisse devant la souffrance
et la mort (au jardin de Gethsémané) et la déréliction sur la croix. Puisque les
évangélistes racontent sa compassion et sa colére (contre les marchands du
Temple), nous n’avons aucune raison de penser qu’il n’a pas connu les sen-
timents liés aux «situations-limites» que nous avons décrites. Mais en pro-
fessant qu’il est vrai Dieu, ne disons-nous pas qu’il est allé jusqu’au bout des
possibilités que Dieu a mises en ’homme de se dépasser infiniment par
I’amour, le don de soi, le pardon, I’accueil, la solidarité, d’entrer en relation, de
partager son espérance, sa foi, en un mot qu’il a vécu totalement ’humanité
créée par Dieu a son image ? Pour reprendre les termes de P. Ricceur, en Jésus
la «disproportion» n’est plus fatale: le fini se laisse traverser par I'infini et
I'infini se rend fini sans jamais s’enfermer dans le fini. C’est en cela, pouvons-
nous dire, que Jésus a connu la faillibilité, mais non le péché.

Que Jésus soit a /a fois vrai homme et vrai Dieu, c’est ce que récusent nos
deux grilles de lecture: la grille théocentrique, en accentuant « vrai Dieu», fait
de la grace quelque chose de totalement exceptionnel — Jésus est si extraor-
dinaire que le salut offert en lui, s’il ne nous atteint pas, nous enfonce encore
davantage dans une humanité décidément irrécupérable. La grille anthropo-
centrigue, en accentuant « vrai homme», nous installe dans I'illusion qu’avec
Jésus pour modéle, nous pouvons dépasser le péché. Alors nous dénoncerons
le Dieu absolu auquel nous voulons ressembler, voire nous substituer, sans
comprendre que [’acceptation de notre étre relatif suppose quelque chose par
rapport a quoi nous sommes relatifs. Ce qui nous empéche de penser Jésus a la
fois comme vrai homme et vrai Dieu, c’est le fossé infranchissable que nous
avons creusé entre Dieu et nous: par peur des anthropomorphismes, nous
parlons d’un Dieu Tout-Autre (comme s’il était possible d’en savoir quelque
chose!), oubliant que ce fameux absolu se fait connaitre dans une relation,
c’est-a-dire dans une altérité qui n’est pas absolue. Avec le Christ, humanité et
divinité entrent en relation et tout devient possible en son nom: «n’a-t-il pas
€té écrit dans votre loi: j’ai dit <vous étes des dieux»>? Il arrive donc a la loi
d’appeler dieux ceux auxquels la parole de Dieu fut adressée» 3. La loi: la
pierre d’achoppement . Jésus est cet homme qui ne relégue pas Dieu au ciel. La
parole de Dieu: le lieu du dialogue ou le péché est appelé a disparaitre et 1’étre
humain a devenir semblable a Dieu, tel qu’il I'a créé.

Sile péché est avant tout Iésion du lien personnel instauré par Dieu avec les
humains, le seul lien ou il trouve son expression n’est-il pas celui de la ren-
contre, du partage de la Parole ? En d’autres termes, dépasser sa culpabilité est
une entreprise individuelle et titanesque; mais confesser son péché au sein

43 Jn 10, 34-35; cf. Ps. 82, 6.



LE PECHE A L'HEURE DE LA DECULPABILISATION 439

d’une communauté¢ dans la référence constante a un Christ vrai homme et vrai
Dieu, c’est se replacer toujours dans cette altérité créatrice de vie imprévue:
altérité et proximité du Christ, de nous-mémes et des autres. Proximité qui
comprend échec, solitude, faute, angoisse, comme toute relation; altérité qui
nous renvoie tous a un Amour dont nous ne saurons jamais ni I’origine ni la
fin. C’est ce paradoxe de proximité et d’altérité qui nous permet, dans la
confession, de nous présenter devant Dieu dans notre misere de creatures-
sans-Dieu, car Dieu la partage en Jésus-Christ; mais par ailleurs, ’accueil de la
grace suppose que nous nous dépouillions de nos autojustifications, auto-
punitions ou autosuffisances..., sans quoi c’est notre conscience qui restera
¢ternellement notre juge.






	Le péché à l'heure de la déculpabilisation

