
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 39 (1989)

Heft: 3

Artikel: Haman dans le livre d'Esther

Autor: Lacocque, André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381390

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381390
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 121 (1989), P. 307-322

HAMAN DANS LE LIVRE D'ESTHER*

André Lacocque

L Haman dans la «nouvelle» d'Esther

Les critiques du livre d'Esther ont souvent souligné que ce récit est le moins
religieux de toute la Bible. Il n'est, en effet, fait mention ici ni de Dieu, ni de

l'histoire d'Israël, ou de sa terre, de la Loi, de la prière, du sacrifice ou de quoi
que ce soit de sacré. Pourtant, le récit met en scène le Juif Mardochée et

l'«Agaguite» Haman. De plus, au fur et à mesure que l'histoire se déroule, il
est clair que leur conflit ne relève pas de leur incompatibilité de tempéraments,

mais de leurs interprétations divergentes du monde, ou comme le texte
en fait foi, de leurs conceptions rivales de la Loi. Le simple énoncé de cette
relation problématique entre les deux personnages souligne le caractère
idéologique de leur rivalité. Dès lors, le rôle central de la Torah dans le Judaïsme

postexilique n'est probablement pas étranger au livre d'Esther. En d'autres
termes, on peut penser qu'il existe un niveau de compréhension du texte plus
profond derrière la surface narrative.

D'autre part, le récit est ponctué de revers de fortune amenant progressivement

les Juifs de Perse au niveau privilégié de leurs ennemis et, subtilement,

à la révélation de leur destinée historique. Ces péripéties, pour reprendre

le terme d'Aristote, deviennent ici une véritable théologie implicite,
comme M. Fox l'a montré '. Esther commence par être une personne parfaitement

insignifiante dans l'empire perse, mais la chute de Vashti l'élève au
rang de reine. Aucune péripétie n'est plus «miraculeuse», évidemment, que
celle de la pendaison de Haman en lieu et place de Mardochée, et celle de la
destruction des organisateurs du pogrome au lieu de leurs victimes désignées.
La péripétie permet au récit d'être entièrement construit sur le principe que
l'histoire est imprévisible. Dans le déterminisme semble-t-il infrangible de la
relation de cause à effet, il faut toujours compter sur la possibilité (ou doit-on
parler de foi?) que la délivrance vienne «d'un autre côté» (4,14, mi-maqom
oher). Ainsi qu'il est dit si justement par Esther 9,1, «le contraire arriva» de ce
que l'oppresseur avait projeté2.

On sait que l'histoire d'Esther est censée se passer sous le règne de Xerxès Ier
(5e siècle). En fait, la composition d'Esther se situe au 2e siècle dans la Dias-

* Cet article est une version française de l'original anglais paru dans Hebrew Annual
Review, Ohio State University, vol. II, 1987, pp. 207-222.

' Pour les références, cf. notre bibliographie à la fin de cet article.
2 Egalement, quand le roi perse décide quelque chose, «le contraire arriva»!



308 ANDRÉ LACOCQUE

pora orientale. Cela ne préjuge en rien, d'ailleurs, des origines qui peuvent être

lointaines, au moins pour certaines parties de l'histoire. Quoi qu'il en soit de

ces antécédents, on trouvera dans la version actuelle une accumulation d'ira-
nismes qui ne laissent aucun doute quant à la situation géographique dans

laquelle elle fut composée. Même les noms des personnages nous situent dans

la région du Tigre. Déjà en 1890, Heinrich Zimmern et Peter Jensen avaient

rapproché les noms de Mardochée et d'Esther de ceux de Marduk et d'Ishtar.
De même, Haman et Vashti rappellent les dieux élamites Humman et Mashti.
Ces chercheurs allemands en concluaient par conséquent que l'histoire d'Esther

fut un ancien mythe historicisé pour la circonstance3. En 1950, Theodor
Gaster avança la suggestion que le prototype de la fête des Pourim n'était autre

que celle du nouvel an perse. Il considérait le livre d'Esther simplement
«comme une adaptation juive d'une nouvelle populaire perse»4.

Une théorie fort intéressante a été proposée par Robert Gordis dans un

article de 1981. Le savant juif y insiste sur le caratère unique d'Esther dans

toute la Bible. L'histoire se présente, en effet, comme ayant été composée sous

la forme d'une chronique de la cour perse, et écrite par un scribe non juif.
L'auteur aurait employé cet artifice littéraire pour «assurer la crédibilité de

son récit auprès des Juifs»5. Gordis en appelle au parallèle fameux constitué

par la Lettre d'Aristée, apologie des Juifs qui se présente comme écrite par un

non-Juif.
Il n'est pas nécessaire d'accepter cette théorie dans son intégralité; ce qu'on

en retiendra cependant, c'est que le récit d'Esther convient parfaitement à un

milieu de diaspora. Non seulement l'histoire est censée se passer à la cour

perse avec des personnages juifs de la diaspora orientale, mais le genre
littéraire du récit relève de ce que les critiques allemands ont appelé la
Diasporanovelle. On entend par là une épopée relatant une situation conflictuelle et

ses conséquences pour un individu ou un groupe. Sa fonction est de montrer

que ce qui semble fortuit est en fait providentiel. C'est pourquoi, à un moment

donné, le récit change abruptement de caractère et s'oriente vers une résolution

inattendue, mais logique du conflit. Généralement, cette issue heureuse

est aussi une «catharsis» pour le ou les héros.

Un autre exemple biblique de novella est constitué par l'histoire de Joseph

dans le livre de la Genèse. Les ressemblances entre les deux récits sont non

seulement d'ordre idéologique mais aussi philologique. Dans l'histoire de

Joseph également, ilya une sorte d'éclipsé de Dieu en terre étrangère (voir Gn

37,1-46,2). Ici aussi, c'est le cours lui-même des événements qui est chargé, en

quelque sorte, de témoigner par une série de coïncidences surprenantes ou

miraculeuses de la présence divine dans l'histoire et la nature. André Neher

3 Cf. P. Jensen (1892), pp. 47-70, 209-226; H. Zimmern (1891), pp. 157-169.
4 Cf. T. Gaster (1950), p. 35; H. Ringgren (1955), partage aussi cet avis.
5 Cf. R. Gordis (1981), p. 375.



HAMAN DANS LE LIVRE D'ESTHER 309

pense que c'est l'environnement étranger de l'histoire de Joseph qui rend
impropre l'intervention directe de Dieu. Le dialogue théophanique ne se

produit qu'en terre d'Israël. A l'étranger, la relation Dieu-homme est seulement

indirecte, par l'intermédiaire de songes, par exemple, ou à l'occasion
d'événements providentiels, de coïncidences inattendues6.

L'auteur du livre d'Esther va plus loin. Il évite toute mention de Dieu et
même toute allusion à la divinité. Il adopte un langage entièrement dégagé de

toute religiosité. Bref, il semble inviter à la conclusion qu'il existe une certaine
manière de parler de Dieu en Palestine, et une autre façon d'en parler (ou de
n'en pas parler) en diaspora. Il y a un langage approprié à ceux du dedans et un
autre langage pour ceux du dehors. Ce phénomène est d'autant plus compréhensible

lorsqu'on se souvient de la différence de situation dans les deux
endroits. Le problème d'Esther est la survivance des Juifs de Perse menacés de

génocide. A ce problème, Esther donne une solution inspirée non par le
modèle de l'exode d'Egypte sous la conduite de Moïse, mais par celui du sage

gouvernement des affaires égyptiennes par Joseph. Car il ne s'agit pas de

quitter la Perse, mais d'y rester et de contribuer à la prospérité et à la paix des

Juifs et des autochtones. Dans l'histoire d'Esther, comme dans celle de Joseph,
le danger vient de l'environnement même. C'est un danger mortel et de tous
les instants, car les non-Juifs sont terriblement capricieux et leurs intentions
sont imprévisibles. Ils peuvent tantôt décider que tous les Juifs seront
massacrés dans tout l'empire, tantôt élever l'un d'eux à un rang quasi royal et

promettre la moitié du royaume à un autre sans autre raison qu'il ou elle est
sexuellement désirable. Tant de légèreté est dangereusement ambiguë et
arbitraire.

Par rapport à Joseph, Esther reflète la situation réelle des Juifs de la diaspora,

qui ne peuvent compter sur des rêves prémonitoires ou sur le triomphe
de l'innocence par décret divin. Certes, il arrive que des Juifs de la diaspora
occupent des situations de pouvoir dans l'Etat, obtenues parfois grâce à des
facteurs extrêmement superficiels. Ceux-là peuvent alors intervenir pour le
salut de leur peuple, quand ils ne craignent pas trop de perdre leur position
enviable ou même la vie. De toute façon, les Juifs tiennent leur propre destinée
en main. Il n'y a aucune garantie ordinaire ou extraordinaire que tout finira
par s'arranger en ce qui les concerne. Leur survivance est un fait historique
dont il est peut-être possible de tirer des conclusions théologiques et même
une «preuve» de l'existence de Dieu, mais le passé ne dicte pas le futur et,
d'ailleurs, il est toujours possible de donner au phénomène une explication
rationnelle et minimisante qui laisse augurer des lendemains bien différents.
Quoi qu'il en soit, il n'y a nulle spéculation dans le livre d'Esther sur
l'intervention d'un deus ex machina. A l'hésitante Esther, Mardochée dit seulement
Que, si elle n'est pas disposée à prendre le parti de son peuple menacé d'ex-

'¦(T. A. Nl-lli-R (1970), p. 29ss.



310 ANDRÉ LACOCQUE

termination, une aide viendra d'ailleurs, mais cet ailleurs est laissé dans la plus

grande incertitude. On peut dire que de théocentrique, le balancier de l'idéologie

a oscillé dans le livre d'Esther au «judéo-centrique»7 : l'action humaine,

l'action juive, s'oppose à la causalité profonde des événements ou elle y

correspond. Dans ce dernier cas, l'histoire devient une chaîne de péripéties
heureuses digne d'une célébration solennelle lorsqu'il s'avère que l'aboutissement

de ce chapitre particulier de l'histoire, ou de l'histoire dans sa totalité

figurée par ce chapitre, est le salut des Juifs.
Il nous faut maintenant explorer ce que signifie le judéo-centnsme du livre.

Ce caractère du récit est encore souligné lorsque nous prenons conscience du

fait qu'il y a un arrière-fond de tradition religieuse à l'histoire telle qu'elle nous

est contée. Car, de fait, le livre se présente, selon W. McKane, comme la

continuation et l'achèvement d'une affaire laissée en suspens en 1 Samuel 15.

Dans ce texte antérieur, il nous est raconté comment le roi Saul épargna la vie

au roi Agag et permit aux Israélites de s'emparer du butin des Amalécites

vaincus, au lieu de se conformer au commandement divin de mettre à mort

Agag et de consacrer par interdit (herem) la propriété amalécite. Cette
désobéissance de Saul devint la raison de son rejet comme roi et le commencement
de sa chute.

Or, dans le livre d'Esther, Mardochée est présenté comme un descendant

benjaminite de Kish, père de Saul (2,5). Il refuse de se prosterner devant

Haman, en flagrante violation des ordres du roi, et cette attitude rebelle est

« expliquée» dans le texte par le fait que Mardochée est un Juif. Les témoins de

son insubordination, nous est-il dit, étaient dans l'attente de voir «si les

paroles de Mardochée s'accompliraient, car il leur avait dit qu'il était juif»
(3,4). Ce verset nous resterait incompréhensible sans l'information fournie

quelques lignes plus haut (3,1), que Haman était «le fils de Hammedata

l'Agaguite», donc un descendant de Agag l'Amalécite épargné par l'ancêtre de

Mardochée! Les deux ennemis sont donc à nouveau face à face, Saul et Agag,

Israël et Amalek. Dans cette perspective, le développement ultime de
l'histoire d'Esther peut indiquer rétrospectivement la raison qui poussa Mardochée

à recommander à sa nièce de ne pas révéler ses origines juives lors de sa

promotion à la cour royale. Une proclamation intempestive par Esther dans

ce sens aurait court-circuité les plans de Haman, alors que Mardochée, au

contraire, attendait que son ennemi se démasque afin de mieux l'écraser.

Peut-être jugera-t-on qu'il y a là beaucoup de machiavélisme et que l'enjeu de

l'affaire n'étant rien moins que la vie ou la mort de tout son peuple, c'était de la

part de Mardochée un terrible risque à courir. Mais l'ironie est un des caractères

principaux du récit — nous y reviendrons —, et il convient parfaitement
à la situation donnée. Haman a la conviction tout au long de l'histoire qu'il

7 J'entends par là que la «judaïcité» des personnages est centrale pour l'histoire
racontée.



HAMAN DANS LE LIVRE D'ESTHER 311

dispose du pouvoir de vie et de mort sur Mardochée et le peuple juif, alors
qu'en vérité, il est manipulé par sa victime désignée. S'il en est bien ainsi, il
faut alors concevoir Mardochée comme comptant sur les instincts meurtriers
de l'Amalécite et sachant à l'avance que la soifde sang juif le pousserait à toute
extrémité. Le moment viendrait où la bête oublierait toute prudence et
s'exposerait elle-même au châtiment. Deux éléments de l'histoire au moins sont
ainsi expliqués : le secret maintenu par Esther sur ses origines et, d'autre part,
l'attitude mystérieuse et la désobéissance civile de Mardochée. Ils appartiennent

à un grand dessein, impliquant il est vrai un risque énorme pour toute la
communauté juive orientale, afin de vaincre une bonne fois l'Ennemi. Le Juif,
une fois encore, affronte l'adversaire avec une fronde ridicule jusqu'à ce
qu'elle tue son Goliath.

Haman doit se sentir autorisé à donner libre cours à sa rage meurtrière
contre les Juifs et ainsi connaître sa destinée fatale, de peur qu'il n'engendre
une autre génération d'« Amalécites» au plus grand dam d'Israël. Avec la mort
d'Haman et de son nid de serpents, grâce à la ruse de Mardochée, il s'agit de
bien plus que d'un simple épisode dans l'histoire d'une communauté juive
locale. L'événement mérite d'être célébré «de génération en génération» (9,
28). Car, ainsi qu'il est démontré par le livre d'Esther, Amalek est le symbole
de la présence pérenne du mal dans le monde; il est l'ennemi qu'Israël
rencontre sur sa route où qu'il aille8.

D'ailleurs, tous les personnages de l'intrigue sont, selon les termes de C. A.
Moore, «dépeints superficiellement». En particulier, Haman est moins un
individu que le stéréotype de son peuple Amalek. A travers lui, c'est toute sa

race qui est humiliée en Esther 6 et détruite au chapitre 7; il est «pendu à la

potence qu'il avait érigée pour Mardochée» (7, 10)9! Il est constamment
appelé «l'ennemi des Juifs» et ce cliché contribue évidemment à en faire une
figure typée. D'une manière caractéristique, il dirige ses attaques contre les
Juifs au point le plus sensible. C'est un peuple aux lois étranges, dit-il. Et
puisqu'ils sont différents, ajoute-t-il avec une légèreté étonnante, mais dont
l'histoire ancienne et moderne a donné des exemples innombrables, ils sont
intolérables (3,8). Leurs lois les rend impossibles à gouverner. Certes, on
Pourrait les disperser dans tout l'empire et, les ayant ainsi divisés pour mieux
régner sur eux, on les occuperait à s'assimiler à des populations inconnues. La
déportation de nations entières avait des précédents notoires en Mésopotamie.

Mais les Juifs sont déjà dispersés dans l'empire perse; par conséquent,
Haman ne voit d'autre solution que de «tous les détruire, massacrer, exter-

8 Si l'on suit D. J. A. Clines (1984), il se peut que l'histoire de Mardochée et de
Haman constitue la version originale du livre d'Esther.

'Sandra B. Berg (1979) a souligné le paradoxe comique de «l'élévation» de
Haman par le roi jusqu'à ce qu'il soit à la fin «élevé» physiquement sur la potence
Porrne qu'il avait dressée (7,9-10).



312 ANDRÉLACOCQUE

miner, jeunes et vieux, femmes et enfants, en un seul jour... et de piller leurs

possessions» (3,13). L'accumulation des verbes de destruction en dit long sur
la furie du Himmler de cette époque. Tous ces termes ont une qualité
descriptive qui ne peut manquer d'évoquer dans l'esprit de nos contemporains
l'image familière du sort de ceux que ne protège plus la police du roi. Ils sont

privés de tous leurs droits civils et deviennent des abstractions administratives.

Ils peuvent être persécutés, pillés, tués avec impunité10.

2. Haman l'Amaléclte

Les versions grecques d'Esther ont été composées peu de temps après le

texte hébreu. L'histoire textuelle du livre semble d'ailleurs s'être déroulée

comme suit. Selon C. A. Moore, une première version de l'histoire d'Esther
fut composée au 4e siècle, ou durant la période perse. Mais la version finale,
telle qu'elle nous est rapportée dans le texte massorétique, est de la période
hellénistique. Puisque le second livre des Macchabées connaît Esther et
Mardochée — le «Jour de Nicanor» tombe la veille du «Jour de Mardochée»
(15,36; 1 Macc. 7,49) —, le terminus ad quem du texte hébreu d'Esther est à la

charnière entre le 2e et le 1er siècle. Ruth Stiehl pense à une date voisine de 140

avant J.-C. Quant au texte grec, un colophon indique une date de composition
autour de 77-78".

Quoi qu'il en soit, il est clair, à partir du texte de la Septante, que le livre fut
interprété immédiatement comme porteur d'un message religieux. Les
allusions à la confrontation entre Israël et Amalek dans le récit furent comprises et

elles furent amplifiées, dans un sens particulier, il est vrai. Dans le grec de 9,24

ainsi que dans l'Addition à 8,12 16,10), Haman est appelé un Makedon. Il
est dit de lui qu'il était «un Macédonien, un étranger, en fait», et, d'après le

verset 14, qu'il complotait «de transférer aux Macédoniens la souveraineté
actuellement aux mains des Perses». En revanche, les Juifs sont appelés par le

roi lui-même, «nos loyaux sujets perses» (v. 23). Cette tradition sur les

origines métèques de Haman devint très populaire auprès des Juifs. Dans une

paraphrase hébraïque du 10e siècle appelée Yosippon12, Haman est «l'ami des

Grecs». C'est ce que sont aussi Bigtan et Teresh, ces hommes qui conspirèrent
de tuer le roi en Esther 6,2. Leurs vues ultimes étaient de livrer la Perse aux
Grecs.

On trouve, d'ailleurs, d'autres indications dans la Septante d'Esther, que
Haman était un étranger en Perse. En 3,1, 8,3.5 et 9,10.24, il est rappelé qu'il

10 Les exemples modernes de ce processus de déshumanisation sont trop évidents

pour qu'on les mentionne ici.
11 Cf. E. Bickerman (1944), p. 362; sur le texte grec en général, cf. C. A. Moore

(1977).
12 Sur le Yosippon, cf. Israel Levy (1933), p. 166-171; Ency. Jud., s.v. «Josippon»,

vol. 10, col. 296-298.



HAMAN DANS LE LIVRE D'ESTHER 313

est un Agaguite (un Amalécite) ou, probablement par jeu de mots, un Goguite,
c'est-à-dire un habitant de la ville maudite de Gog. Plus étrange est le Codex
Sinaïticus, revu par le Correcteur en Esther 9,24. Ici, Haman est un Ebugaios,
terme qui reste inexpliqué mais en assonance avec un autre terme des Additions

en 12,6, où Haman est appelé un «Buguéen». En tout cas, Haman est
présenté comme un espion à la solde des Grecs, un parasite en Perse, un
homme dont les protestations de fidélité au roi couvrent des intentions
meurtrières. Ceux qu'il accuse de ses propres crimes, les Juifs, sont en réalité
de «loyaux citoyens». C'est d'eux que vient le salut de la vie du roi, bien qu'un
tel signe de leur respect des lois et de leur dévouement à leur terre d'adoption
reste d'abord non reconnu.

Les Juifs des générations suivantes purent de la sorte faire de Haman le
ressortissant de la nation ou du groupe qui leur était alors hostile. C'est
probablement de ce côté qu'il faut chercher la signification du terme
Ebugaios; par contre, «Goguite» est une appellation symbolique qui résiste à tout
essai de datation. Elle eschatologise Haman et en fait le dernier ennemi qui
doit être vaincu. C'est là un pas décisif fait par le traducteur grec du livre
d'Esther. C'est la première évidence que nous possédons de la tradition bien
établie qui voit la présence d'Amalek en chaque génération, jusqu'au jour où le

«Goguite» est enfin vaincu et le Royaume eschatologique établi sur la terre.
Aujourd'hui encore, dans toutes les congrégations juives durant le sabbat qui
précède Pourim, on lit solennellement le commandement d'effacer le nom
d'Amalek de toute mémoire (cf. Sanhédrin 20b). Amalek constitue le dernier
obstacle sur la route qui conduit au triomphe de Dieu (Midrash Shocher Tob
9,10).

Le fait que, dans l'Ecriture, la malédiction d'Amalek est répétée si souvent
(Ex 17,8-16, Nb 24,7, Dt 25,17-19, 1 Sam. 15, 1 Chr. 4,42 sq.) montre que le

Midrash n'est que le résultat d'une longue tradition. C'est pourquoi nous
sommes invités par le texte grec d'Esther à lire le livre dans la perspective de

l'accomplissement par la diaspora orientale du commandement regardant
Amalek. Mais, s'il en est ainsi, alors il faut bien dire que le récit d'Esther nous
rapporte avec un extraordinaire sens de la litote un événement décisif dans

l'histoire de la guerre des Juifs contre le mal dans le monde. En d'autres
termes, le but caché du livre serait eschatologique. Comme l'écrit R. M. Hais à

propos de Ruth et de 1 Sam. 17, «(...) une histoire peut avoir un but décidément

théologique alors que l'auteur lui-même ne parle pas du tout de Dieu
directement. Il peut choisir de laisser ses personnages (ajoutons: ou les

événements eux-mêmes) parler pour lui (...)»13.

1 Cf. R.M. Hals (1969), p. 4, note 7.



314 ANDRÉ LACOCQUE

3. La destruction de Haman

Pour beaucoup de lecteurs du livre d'Esther, la fin de l'histoire, avec son

accent de vengeance sanglante, est ressentie comme renversant purement et

simplement les rôles, faisant ainsi des Juifs de Perse les vrais méchants du

récit! L'animosité contre Amalek, si longtemps après les événements de

l'Exode, semble s'opposer aux vertus bibliques de générosité et de pardon.
C'est une des raisons — une autre étant le langage non religieux du livre14 —

pour lesquelles le conte n'est pas particulièrement apprécié dans l'Eglise. Il
provoque souvent des protestations vertueuses contre un texte qui n'hésite

pas à évoquer avec une certaine complaisance le massacre de 75 000 personnes

dans le pays et la pendaison de Haman et de ses dix fils.
C'est là charité mal placée, car elle est le résultat d'un malentendu. Elle se

méprend sur ce qu'Amalek représente et elle réduit le symbole à l'immédiat du
littéral. L'intrigue du récit constitue une réponse anticipée aux protestations
humanitaires. Haman, homme d'Amalek, n'est pas tué de sang-froid parce
qu'il se fait qu'il est «fils d'Hammedata l'Agaguite». Ses intentions mauvaises

et ses desseins meurtriers s'expriment sans provocation de qui que ce soit. Sa

rage injustifiée contre un individu se nourrit d'elle-même et devient génocide.
C'est même cette fureur aveugle qui permet à Mardochée de prendre les rênes

en main. Haman provoque sa propre destruction. Il est vaincu en un combat
régulier, sans deus ex machina, sans immunité parlementaire pour Esther et
Mardochée. Haman pendu à sa propre potence équivaut à un suicide par
pendaison.

Le Midrash insiste sur l'ironie inhérente au récit, par exemple au chapitre

5. Il l'amplifie encore en lisant le chapitre 6 d'une manière ostensiblement
tendancieuse. Pendant l'insomnie du roi, dont il est question dans ce chapitre,
le monarque a l'intuition soudaine que ce que Haman complote n'est pas
seulement le meurtre de Mardochée, mais le sien propre. Pour cette raison, il
décide de forcer Haman à honorer Mardochée, son ennemi suprême (cf. Rab
Shlomo Henoch, Eben Shoham, ad loc). Dans une veine semblable, le roi
affecte d'être furieux contre Haman quand il le voit penché sur la couche où
Esther est étendue (Salomon Halévy, Midrash Meguillah Esther). De plus,
Meguillah 16a souligne l'ambiguïté du terme «pour lui» en Esther 6,4. Certes,
le contexte demande que nous comprenions «pour Mardochée», mais, puisque

ce sera Haman en définitive qui sera pendu à la potence qu'il a lui-même
préparée, «pour lui» signifie aussi «pour Haman»!

Il n'y a donc ici aucune intervention divine, par exemple sous la forme d'un
prodige ou d'un durcissement du cœur d'un personnage, ou autre extrémité du
même ordrels. Haman est responsable de son sort. D'ailleurs, sa femme et ses

14 Ne devrait-on pas plutôt voir dans ce livre une grande réussite en ce temps devenu
si indifférent au jargon religieux?

15 Cf. Ex 4,21; 7,3; 10,17; 11,10; Rom. 9,18.



HAMAN DANS LE LIVRE D'ESTHER 315

amis l'avaient prévenu en conséquence (6,13). Le récit n'est pas exempt du
thème de la manipulation, mais celle-ci a pour agents des humains. Esther et

Mardochée sont très forts à ce jeu-là, mais c'est une force innée, et elle a contre
elle un tel écheveau de puissances et un tel concours de circonstances contraires

que le rapport des probabilités est de très loin en faveur de leurs ennemis.
De même que l'histoire de Judith se déroule sur fond de l'immense armée

assyrienne, miroir de la puissance formidable de Nébuchadnetsar, qu'une
veuve doit vaincre par ses propres forces, dans le livre d'Esther, l'arrière-fond
est constitué par la richesse illimitée et l'omnipotence d'Assuérus, qu'une
Juive doit neutraliser au risque de sa vie. La puissance dramatique d'un tel
déséquilibre est bien connue des contes populaires, qu'il s'agisse de la confrontation

entre David et Goliath, ou entre saint Georges et le Dragon.
Et de fait, dans le conte d'Esther, Haman n'est pas loin d'être typé comme

un monstre «disant des paroles monstrueuses»16. Mais il est aussi une figure
historique, avec une lignée généalogique l'identifiant comme un « Agaguite»,
un Amalécite. Cette jonction du mythe et de l'histoire — un trait fréquemment
illustré dans la littérature biblique tout entière — contribue fortement à ce que
Gillis Gerleman décrit comme «la désacralisation et déthéologisation
consciente et systématique de la tradition centrale de l'histoire du salut»17. Cette

tradition est en filigrane tout au long du récit d'Esther, dont elle constitue la

référence. Ainsi, par exemple, Haman fait par défi tirer au sort les destins le 13

Nisan, c'est-à-dire la veille de la Pâque juive, au premier mois de l'année

liturgique. Le sort désigne le 13 du dernier mois, Adar, pour le massacre des

Juifs, juste un mois donc avant la Pâque suivante (3,7). En tout ceci cependant,
le récit ne mentionne pas une seule fois la fête.

Il est bien clair qu'une telle absence est loin d'être accidentelle. Signifie-
t-elle une désaffection de la diaspora pour l'ancienne fête célébrée en Palestine,

et son remplacement par celle des Pouriml C'est l'avis de Gerleman. Je

proposerais plutôt de la mettre sur le même plan que l'interdiction de
Mardochée à Esther de révéler ses origines juives. Le salut des Juifs à l'étranger
vient des Juifs eux-mêmes. C'est là que le livre d'Esther se distingue de

l'Exode, avec lequel il partage cependant la même problématique, celle de la

rédemption. C'est aussi ce qui rapproche Esther du livre des Juges. On trouve,
en effet, ici et là, un même schéma des événements: menace des ennemis,
délivrance, vengeance sur les adversaires, triomphe. Un thème supplémentaire

en Esther est celui de la fête commémorative. Celui-ci mérite un traitement

à part. Qu'il suffise ici de rappeler que Pourim est célébrée les 14 et 15

Adar (dernier mois), ce qui correspond évidemment à la fête de Pâque les 14 et
15 Nisan (premier mois). L'une et l'autre doivent être respectées «pour tou-

16 Cf. Dan 7,8.11.
17 Cf. G. Gerleman (1973), p. 23.



316 ANDRÉLACOCQUE

jours» (Ex. 12,24-27; Est 9,19). L'une et l'autre commémorent la destruction
de l'ennemi du peuple de l'Alliance et la libération d'Israël de l'oppression.

Si l'on manque ces parallèles (ainsi que d'autres encore) avec l'histoire du

salut, on se condamne à ne pas comprendre le livre d'Esther. David J. A.
Clines nous fournit un exemple de ce qu'il ne faut pas faire, dans son livre
publié en 1984. En particulier en ce qui concerne les événements des 14 et 15

Adar, l'auteur se méprend complètement sur leur nature. Il est vrai qu'ils sont
relatés avec discrétion et sobriété et que beaucoup de détails restent inexprimés.

Il n'y a cependant pas d'excuse au fait que Clines veuille nous faire croire

qu'avec le renversement de fortune de Mardochée, tous les Perses sont devenus

des philosémites Dès lors, les Juifs n'ont plus d'ennemis devant eux pour
les attaquer et se prévaloir de la licence que leur conférait le premier décret

royal. Pour rappel, il était alors permis non seulement de massacrer les Juifs,
mais surtout de piller leurs biens et de saisir leurs propriétés. Pour Clines
donc1S, l'histoire qui avait commencé par le thème de l'autodéfense se change
à mi-course en celui du massacre gratuit d'une population paisible et innocente

que le contre-espionnage juif affecte de voir comme des ennemis et des

antisémites (Est 9,1.5.16) On est alors amené à attribuer au livre d'Esther des

sentiments ultranationalistes et un complexe de supériorité selon lequel les

Juifs sont supérieurs au reste du genre humain19.

Mais, s'il y a effectivement une opposition entre la première partie de
l'histoire (la menace) et la seconde (la délivrance), la cause n'en vient pas d'un
changement d'intrigue au beau milieu de la narration, mais des nécessités

imposées à l'auteur par le thème central du parallèle entre les événements dans
la diaspora perse, d'une part, et ceux qui se produisirent entre Saul et Agag
dans la Palestine du 1 Ie siècle, d'autre part. La structure de 1 Sam 15 s'est

imposée au livre d'Esther. De même, par exemple, que la confrontation dans
le livre de Samuel s'était faite entre deux rois, de même Haman et Mardochée
devaient être investis d'une autorité royale. Ainsi, le roi perse donne son
anneau-cachet, d'abord à Haman (3,10), puis à Mardochée (8,8). Semblable-
ment, après qu'Haman est élevé à une position de représentant personnel du
roi (3,1-2), Mardochée est revêtu de la gloire royale en 6,8-11 (proleptique-
ment) et en 8,15 (définitivement). 1 Sam 15 montre deux armées au combat ; il
fallait donc que Mardochée et Haman ne représentassent pas seulement eux-
mêmes, mais des peuples ou des groupes. A aucun moment Haman ne peut
apparaître isolé, abandonné par sa horde d'«Amalécites». Tout cela, dans
l'esprit de Haman, a commencé par une haine personnelle contre Mardochée ;

18 Sur ce point, Clines suit L. B. Patton (1908, p. 280: «si complet fut le retour de
fortune qu'il était devenu dangereux de ne pas être un Juif»), Pour une opinion très
différente, cf. Moore (1971), p. 82.

"Cf. W. McKane(1961), p. 261.



HAMAN DANS LE LIVRE D'ESTHER 317

mais l'auteur du livre veut justement montrer que cette haine n'en reste pas à

ce niveau, mais devient immédiatement collective, révélant sa véritable identité

de génocide. Le résultat final doit, évidemment, être à l'image de ce qui le

produit. Le triomphe de Haman serait la victoire d'Amalek; celui de
Mardochée ne reste pas non plus personnel, c'est tout Israël qui gagne la guerre.
Comme Clines pense que le livre d'Esther subit une altération de son intrigue à

mi-course, il ne sait que faire de certains éléments de l'histoire. Il se demande,

par exemple, pourquoi Esther «établit Mardochée sur toutes les possessions
de Haman» (8,2). Il écrit: «Rien ne sort de tout cela Cette phrase dans le

texte massorétique est gratuite (...)»20 (sic).
Bref, rien ne nous oblige à penser qu'un esprit malade a imaginé de placer à

cet endroit de la narration un massacre de gens innocents pour l'unique raison

qu'ils n'étaient pas juifs. Le contraire s'est produit si souvent dans l'histoire
réelle qu'une telle lecture du livre d'Esther ne peut qu'éveiller la suspicion que
le but inavoué de l'exègète est d'exonérer les antisémites en chargeant les

victimes des mêmes crimes en d'autres circonstances. En fait, l'auteur d'Esther

n'a pas eu à déguiser d'innocents spectateurs des événements en féroces

organisateurs de pogromes. Esther 9,15-16 montre, au contraire, qu'il se

trouvait assez de Perses pour se ranger parmi les irrédentistes antisémites
prêts à tenter leur chance contre les Juifs, selon les termes du premier décret

royal, lequel n'avait pas été abrogé par le second (8,8.11). Lorsque leurs
ennemis sont mis en déroute par les Juifs perses, ce n'est pas parce qu'ils se

trouvaient désarmés et surpris dans leurs occupations paisibles, mais, dit le

texte, parce que «la crainte des Juifs était tombée sur eux» (9,2).
Dans la perspective esquissée plus haut de l'histoire universelle si souvent

ponctuée de pogromes — un terme, entre parenthèses, qui signifie «destruction

totale» et qui convient donc particulièrement bien ici —, la description
d'une juste revanche des Juifs sur leurs adversaires appartient manifestement
à la fantaisie populaire. Aucune victime, probablement, ne peut garder sa

santé mentale sans imaginer un concours de circonstances qui peut se traduire,
en termes du livre d'Esther, par «la crainte des Juifs tomba sur eux»...
Fantaisie, donc, mais, dans une société traditionnelle surtout, la mémoire collective

façonne à sa manière les imaginations. Ainsi, la petite Juive devenue reine
de Perse est conçue sur le modèle de cet esclave juif qui était devenu le bras

droit du Pharaon d'Egypte, passant en une ascension vertigineuse de
l'oubliette au trône. Mardochée ne vient pas non plus de nulle part. Il est fait
descendant de Saul, et Haman le descendant d'Agag. C'est là un artifice
littéraire signalant au lecteur que tous les personnages sont prêts à accomplir
leurs rôles respectifs. Lorsque le drame se produit, chacun comprend que
l'épisodique a fait place au typique, ou, si l'on veut, l'acte s'efface devant sa

20 Clines (1984), p. 104.



318 ANDRE LACOCQUE

référence. «Agag» est tué par «Saul»21. L'histoire d'Israël, après avoir été si

longtemps désorientée par l'impasse de 1 Sam 15, est enfin réorientée. Chacun

reçoit son dû. Chacun rencontre sa destinée. La fête peut commencer.
Pourtant, n'y a-t-il pas un paradoxe gênant dans le fait que les Juifs tuent

75 000 hommes mais «ne cherchent pas à mettre la main sur le butin» (9,10.

15.16)? Cette mention répétée dans le texte soulève, évidemment, un grave
problème. Un problème de logique, d'abord. Le roi Assuérus avait donné aux
Juifs la permission de piller (8,11). Un problème historique, ensuite. En effet,
si le parallèle avec 1 Sam 15 est valable, la réserve dont les Juifs font preuve au

temps d'Esther s'explique mal. Dieu n'avait-il pas commandé à Saul de passer
la propriété amalécite par l'interdit, c'est-à-dire de la détruire entièrement?
Pourquoi, aujourd'hui, la laisser intacte? Une première méprise à écarter est

celle défendue par McKane. Elle consiste à interpréter la retenue juive au

temps d'Esther comme un manque d'intérêt pour l'ancienne conception de

l'interdit. Dans la même ligne de pensée, McKane voit dans la destruction de

la maison de Haman «un motif de revanche peu compliqué et non-théologique»,

car l'auteur d'Esther croyait à «la supériorité intrinsèque des Juifs sur
les gentils»22.

Rien n'est plus éloigné de la vérité. Le parallèle avec 1 Sam 15 montre
justement dans quelle direction il faut chercher. La permission royale accordée

aux Juifs de piller leurs adversaires contredit le commandement divin à

Saul. Là, le péché d'Israël a consisté précisément dans le pillage d'Amalek. Au
temps d'Esther, les Juifs ne reproduisent pas l'infidélité de leurs ancêtres. Ils se

refusent même à toucher à la propriété de leurs ennemis (9,10.15.16). D'autant
plus que cette propriété est à présent de deux provenances différentes. Il y a la
possession de Haman (Agag), et il y a celle des Perses. La destruction par
interdit eût été mal avisée en situation de diaspora. Il était bien plus sage de

démontrer au roi qu'il ne perdait rien en fait d'impôts23. Pour rappel, l'appétit
de lucre n'était pas absent lors de la publication du premier édit royal en 3,9
(cf. 7,40), ni d'ailleurs lors du faux pas de Saül, des siècles auparavant. La
tradition exégétique juive insiste aussi sur le besoin de démontrer que les Juifs
n'avaient en cette affaire aucun intérêt mercantile24, au contraire de ceux qui
les attaquaient.

21 Certes, Agag fut tué par Samuel (1 Sam 15,33), mais, disent différentes sources
juives, Agag avait eu le temps d'engendrer un fils, cf. Megillah 13a; Tg. Sheni sur Est
4,13; le Sidur (éd. Singer, p. 277).

22 Comme l'écrit de son côté Clines (1984), p. 30. Il voit dans l'abstention juive de
piller, «une faiblesse dans la conception de l'intrigue» (sic). Il a cependant raison de
souligner que l'auteur a mis en sourdine le thème de la victoire. D'ailleurs, le texte
qualifie la fête commémorative des événements de «jours de repos».

23 Ainsi Rashi. Ibn Ezra, et al.
24 Rab Valerio, Yad Hammelekh sur Est. 9,15 (16e siècle, cité par The Megillah,

1979, p. 123).



HAMAN DANS LE LIVRE D'ESTHER 319

En définitive, McKane n'a pas été attentif à un point crucial. 1 Sam 15

rapportait des événements qui se sont produits en Palestine. Esther 9 transporte

le lecteur en Perse, dans la diaspora juive à Suse. Le commandement de

l'interdit au temps de Saül concernait le butin de guerre avec Amalek. En
Perse, cependant, la propriété des ennemis des Juifs n'est pas un butin de

guerre, et elle n'est même pas amalécite à proprement parler. Quant à

l'autorisation royale, elle permettait seulement de prendre, non de détruire. Il en
est tout autrement, bien sûr, des possessions de Haman et de sa maison. Mais à

supposer que Mardochée ait eu le désir de détruire les assises foncières de son
ennemi, il n'en avait pas l'autorisation. La seule manière de réaliser l'esprit de
1 Sam 15 à Suse était de l'interpréter comme le fait le livre d'Esther: le roi
donna la propriété de Haman à Esther (8,1.7)... et quel est le fou qui détruirait
un cadeau royal? Esther, en tout cas, n'était pas folle. Elle donna la charge à

Mardochée, le descendant de Saül, de gérer les biens de Haman l'Agaguite
(voir 8,2). La vraisemblance du récit exigeait cette conclusion.

4. Un exemple d'interprétation des Ecritures en diaspora

Ainsi, le livre d'Esther est un témoin de l'interprétation des Ecritures en

Diaspora, c'est-à-dire en des circonstances et des conditions nouvelles de
lecture. Nous avons ici in ovo le genre d'herméneutique qui prévalut de plus en
plus dans un judaïsme privé de pays, d'Etat, de temple, d'institutions, de
cadres. Diasporanovelle, le livre d'Esther constitue un des premiers fleurons
d'un judaïsme étonnamment souple qui dure jusqu'à ce jour. Il est par conséquent

du plus haut intérêt de situer le livre d'Esther dans la trajectoire
herméneutique qui relie le passé le plus lointain au futur le plus ultime. J'entends

que l'histoire d'Esther commence en fait avec Gn 36,12.16: Amalek naît de

l'union impure d'Esaü (le haï de Dieu, selon Mal 1,2) et de sa concubine Timna
(dont le nom signifie «prohibée»), sœur de Lotan le Hourite (donc un Cananéen

dont le nom veut peut-être dire «séparation»), Amalek devient, selon

Balaam, «la primeur des nations», mais son avenir «n'est que ruine pour
toujours» (Nb 24,20). Il n'est pas surprenant, selon la logique biblique, que les

descendants d'une union de si mauvais augure montent une attaque par
derrière contre les fils de Jacob, dans le désert, plus précisément à Refidim (Ex
17,8-16; Dt 25,18-10). C'est alors que YHWH promet d'effacer jusqu'au
souvenir d'Amalek. Moïse fait écho à cette promesse, «puisqu'une main s'est

levée contre le trône du Seigneur, c'est la guerre entre le Seigneur et Amalek
d'âge en âge» (Ex 17,16).

L'ordre de Dieu à Saül est d'en finir avec cet obstacle sur la route du salut.

Saül, nous le savons, ne s'exécute pas. David, son successeur, reprend l'œuvre
laissée inachevée et passe les Amalécites au fil de l'épée, selon l'expression
biblique. Il libère les prisonniers qu'ils avaient faits ainsi que le butin amassé

par les ennemis (1 Sam 30). Or, il est remarquable, à cette occasion, que la



320 ANDRÉ LACOCQUE

question du butin soit de nouveau une pomme de discorde entre les Israélites

(voyez les versets 22 sq.). David résout ce problème en faisant preuve de

générosité à l'égard de l'arrière-garde de son armée et des Anciens de Juda

(versets 26-31), un acte auquel il est fait écho en Esther 9,19.22. Finalement,
Esther 9 rachète la faute de Saül, Haman est pendu à la potence qu'il avait
érigée pour le Juif Mardochée. L'histoire est réorientée.

Mais ce n'est pas encore la fin de la route qui conduit à la libération,
seulement un tournant. La mort du tyran, dit Clines, «n'a rien résolu, ne

dénoue rien. [Haman] lui-même est peut-être mort, mais le mal qu'il représente

est bien vivant. Il continue à vivre sous la bannière de la loi inaltérable
des Perses»25. Il y a encore des Hamans dans l'histoire humaine et
particulièrement dans l'histoire juive. Après les événements de 70, les rabbins
identifient Rome à Amalek, ou à son grand-père Esaü, affirmant ainsi, une fois de

plus, le caractère symbolique de ces noms propres. Psiqta Rabbati 47b invite la

communauté à s'abstenir désormais de haïr un Edomite ou un Egyptien, mais
dit en ce qui concerne Amalek: «Souviens-toi de ce que Amalek t'a fait».
Dans d'autres textes rabbiniques, cette distinction entre les nations ennemies

reçoit quelque justification logique. Les Edomites et les Egyptiens, nous est-il
dit, ont fait face à Israël avec l'épée (Nb 29,18), «mais à l'égard de ceux qui
tentèrent de faire pécher Israël (c'est-à-dire ici Moab et Ammon), il est prescrit
de ne jamais les laisser entrer dans la congrégation du Seigneur (Dt 23,3)»
[Tanhuma B, Pinehas 76a infine]. Origene, d'autre part, ne s'est pas trompé
sur le caractère typique ou métaphorique d'Amalek. Il écrit: «Il n'est pas bon

que nous épargnions cet Amalek invisible qui s'oppose à ceux qui veulent
monter d'Egypte et échapper aux ténèbres de ce monde pour aller dans la terre
promise, et qui nous attaque» (Horn, in Num. XIX, 1 ; Migne, col. 722, B). Il
ajoute: «... il faut comprendre tout ceci comme se référant aux combats des

saints en guerre contre le péché» (In Lib. Jesu Nave, Vili, 7; Migne, col. 870,

B). Cette introversion d'Origène est partagée par un texte très intéressant du
Talmud, qui nous transmet la haggadah suivante (Sanhédrin 99b) : Timna (la
Hourite; elle a été mentionnée plus haut) désirait devenir une prosélyte, mais
elle fut rabrouée par Abraham, Isaac et Jacob. Alors, elle devint la concubine
du fils d'Esaü, Eliphaz, car elle se dit : « Plutôt devenir servante de cette nation
que princesse ailleurs» [Elle était princesse de naissance selon Gn
36,10.12.29]. Son fils Amalek «provoqua en Israël beaucoup de souffrance.
Pourquoi? Parce qu'ils n'auraient pas dû la rejeter»26.

25 Clines (1984), p. 18. Le critique anglais pense que ce thème fut ajouté plus tard à

une histoire originale correspondant plus ou moins au texte A du grec. Elle se terminait
par une simple révocation de l'édit royal.

26 La traduction de la plupart des textes rabbiniques cités dans cet essai suit
l'anthologie anglaise de C G. Montefiore et H. Loewe, A Rabbinic Anthology (1974).



HAMAN DANS LE LIVRE D'ESTHER 321

Cependant, si Haman a des avatars historiques, Mardochée aussi est
perpétué. Esther 10,1 -3 insiste sur la durabilité des bienfaits de Mardochée envers
son peuple: «Mardochée le Juif était le second du royaume, après Assuérus,
grand parmi les Juifs, aimé de la multitude de ses frères, cherchant le bien de

son peuple et déclarant la paix à toute sa descendance». Et c'est le dernier mot
du livre d'Esther, une parole de paix pour toutes les générations. Cela, dit
Clines, «étend la portée du livre au-delà de la période qu'il couvre» et assure

que l'histoire contient en elle-même «ses propres règles herméneutiques. Elle
dit comment elle veut être lue et ce qu'elle signifie vraiment»27. C'est tout à

fait vrai. Dans la perspective que je tiens pour fondamentale pour la lecture du
livre, Esther, en dépit de l'absence de religiosité qui le caractérise, est investi
d'un sens théologique considérable.

BIBLIOGRAPHIE

J. G. Baldwin, Esther (TOTC), Londres, 1984.
E. K. Bennett, A History of the German Novellefrom Goethe to Thomas Mann,

Cambridge, 1934.
S. B. Berg, The Book ofEsther: Motifs, Themes and Structure. Missoula, Montana,

1979.
E. Bickerman, «The Colophon of the Greek Book of Esther», dans Journal ofBiblical

Literature, 68 (1944), p. 339-362.
Four Strange Books of the Bible, New York, 1967.

D. J. A. Clines, The Esther Scroll: The Story ofthe Story. (JSOT Sup. Serie 30), Shef¬

field, 1984.
M. Fox, «The Structure of the Book of Esther», dans Isac Leo Seeligmann Volume

(Vol. Ill), éd. par A. Rofé et Y. Zakovitch. Jerusalem, 1983.

M. Gan, «The Book of Esther in the Light of the Story ofJoseph in Egypt» (en hébreu),
dans Tarbiz, 31 (1961-62). p. 144-149.

T. Gaster, Purim and Hanukkah in Custom and Tradition, New York. 1950.
G. Gerleman. Esther (BKAT 21), Neukirchen-Vluyn, 1973.
R. Gordis, « Religion. Wisdom and History in the Book of Esther — A New Solution to

an Ancient Crux», dans Journal ofBiblical Literature, 100 (1981), p. 359-388.
M. Haller, Esther (HAT), Tübingen, 1940.
R. M. Hals, The Theology of the Book of Ruth. Philadelphie, 1969.
P. Jensen. «Elamitische Eigennamen», dans Wiener Zeitschrift für die Kunde des

Morgenlandes, 6 (1892), p. 47-70 et p. 209-226.
E. Kautzsch, éd.. Die Apokryphen und Pseudepigraphen des A. T., 2 vols., 1900.
I. Levy, Texte hébreu du Yosippon avec traduction et discussion, dans Revue des Etudes

Juives, 95 (1933), p. 166-171.
W. McKane, «A Note on Esther IX and 1 Samuel XV», dans Journal of Theological

Studies. 12(1961), p. 260-261.

27 Clines (1984), p. 25.



322 ANDRÉ LACOCQUE

A. Meinhold, «Die Gattung der Josephgeschichte und des Estherbuches: Diaspora¬
novelle I », dans Zeitschrift für die Alttestamentliche II 'issensehati. 87 1975). p. 306-
324.

«Die Gattung der Josephgeschichte und des Estherbuches: Diasporanovelle II».
dans Zeitschrift für die Alttestamentliche Wissenschaft. 88 (1976). p. 72-93.

C. G. Montefiore et H. Loewe, A Rabbinic Anthology. New York. 1974.
C. A. Moore, Esther (AB), Garden City, New York. 1971.

Daniel, Esther, and Jeremiah: The Additions (AB). Garden City. New York,
1977.

A. Neher, L'Exil de la Parole; du silence biblique au silence d'Auschwitz. Paris,
1970.

L. B. Patton, A Critical and Exegetical Commentary on the Book of Esther (ICC),
Edimbourg, 1908.

H. Ringgren. «Esther and Purim». dans Svensk exegetisk àrsbok. (1955). p. 5-24.
Esther (ATD), Göttingen, 1958.

R. Stiel, « Das Buch Esther», dans Wiener Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes.
53 (1956), p. 4-22.

H. Zimmern, «Zur Frage nach dem Ursprung des Purimfestes». dans Zeitschrift für
die Alttestamentliche Wissenschaft. 11 (1891). p. 157-169.

M. Zlotowitz, The Megillah. New York, 1976.


	Haman dans le livre d'Esther

