Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 39 (1989)

Heft: 3

Artikel: Haman dans le livre d'Esther

Autor: Lacocque, André

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381390

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381390
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 121 (1989), P. 307-322

HAMAN DANS LE LIVRE D’ESTHER*
ANDRE LACOCQUE

1. Haman dans la «nouvelle» d’Esther

Les critiques du livre d’Esther ont souvent souligné que ce récit est le moins
religieux de toute la Bible. Il n’est, en effet, fait mention ici ni de Dieu, ni de
I’histoire d’Israél, ou de sa terre, de la Loi, de la priére, du sacrifice ou de quoi
que ce soit de sacré. Pourtant, le récit met en scéne le Juif Mardochée et
I'«Agaguite» Haman. De plus, au fur et a mesure que I’histoire se déroule, il
est clair que leur conflit ne reléve pas de leur incompatibilité de tempéra-
ments, mais de leurs interprétations divergentes du monde, ou comme le texte
en fait foi, de leurs conceptions rivales de la Loi. Le simple énoncé de cette
relation problématique entre les deux personnages souligne le caractére idéo-
logique de leur rivalité. Dés lors, le role central de la Torah dans le Judaisme
postexilique n’est probablement pas étranger au livre d’Esther. En d’autres
termes, on peut penser qu’il existe un niveau de compréhension du texte plus
profond derriére la surface narrative.

D’autre part, le récit est ponctué de revers de fortune amenant progressi-
vement les Juifs de Perse au niveau privilégié de leurs ennemis et, subtile-
ment, a la révélation de leur destinée historique. Ces péripéties, pour repren-
dre le terme d’Aristote, deviennent ici une véritable théologie implicite,
comme M. Fox I’a montré!. Esther commence par étre une personne parfai-
tement insignifiante dans ’empire perse, mais la chute de Vashti I’éléve au
rang de reine. Aucune péripétie n’est plus «miraculeuse», évidemment, que
celle de 1a pendaison de Haman en lieu et place de Mardochée, et celle de la
destruction des organisateurs du pogrome au lieu de leurs victimes désignées.
La péripétie permet au récit d’étre entiérement construit sur le principe que
Phistoire est imprévisible. Dans le déterminisme semble-t-il infrangible de la
relation de cause a effet, il faut toujours compter sur la possibilité (ou doit-on
parler de foi?) que la délivrance vienne «d’un autre cdté» (4,14, mi-magom
aher). Ainsi qu’il est dit si justement par Esther 9,1, «le contraire arriva» de ce
que 'oppresseur avait projeté2.

On sait que I’histoire d’Esther est censée se passer sous le régne de Xerxeés I°7
(5¢ siécle). En fait, la composition d’Esther se situe au 2 siécle dans la Dias-

* Cet article est une version francaise de ’original anglais paru dans Hebrew Annual
Review, Ohio State University, vol. II, 1987, pp. 207-222.

" Pour les références, cf. notre bibliographie a la fin de cet article.

? Egalement, quand le roi perse décide quelque chose, «le contraire arriva»!



308 ANDRE LACOCQUE

pora orientale. Cela ne préjuge en rien, d’ailleurs, des origines qui peuvent étre
lointaines, au moins pour certaines parties de ’histoire. Quoi qu’il en soit de
ces antécédents, on trouvera dans la version actuelle une accumulation d’ira-
nismes qui ne laissent aucun doute quant a la situation géographique dans
laquelle elle fut composée. Méme les noms des personnages nous situent dans
la région du Tigre. Déja en 1890, Heinrich Zimmern et Peter Jensen avaient
rapproché les noms de Mardochée et d’Esther de ceux de Marduk et d’Ishtar.
De méme, Haman et Vashti rappellent les dieux élamites Humman et Mashti.
Ces chercheurs allemands en concluaient par conséquent que I’histoire d’Es-
ther fut un ancien mythe historicisé pour la circonstance?. En 1950, Theodor
Gaster avanga la suggestion que le prototype de la féte des Pourim n’était autre
que celle du nouvel an perse. Il considérait le livre d’Esther simplement
«comme une adaptation juive d’une nouvelle populaire perse»*.

Une théorie fort intéressante a été proposée par Robert Gordis dans un
article de 1981.' Le savant juif y insiste sur le caratére unique d’Esther dans
toute la Bible. L’histoire se présente, en effet, comme ayant été composée sous
la forme d’une chronique de la cour perse, et écrite par un scribe non juif.
L’auteur aurait employé cet artifice littéraire pour «assurer la crédibilité de
son récit auprés des Juifs» 5. Gordis en appelle au paralléle fameux constitué
par la Lettre d’Aristée, apologie des Juifs qui se présente comme écrite par un
non-Juif.

Il n’est pas nécessaire d’accepter cette théorie dans son intégralité; ce qu'on
en retiendra cependant, c’est que le récit d’Esther convient parfaitement a un
milieu de diaspora. Non seulement I’histoire est censée se passer a la cour
perse avec des personnages juifs de la diaspora orientale, mais le genre litté-
raire du récit reléve de ce que les critiques allemands ont appelé la Diaspo-
ranovelle. On entend par la une épopée relatant une situation conflictuelle et
ses conséquences pour un individu ou un groupe. Sa fonction est de montrer
que ce qui semble fortuit est en fait providentiel. C’est pourquoi, 8 un moment
donné, le récit change abruptement de caractére et s’oriente vers une résolu-
tion inattendue, mais logique du conflit. Généralement, cette issue heureuse
est aussi une «catharsis» pour le ou les héros.

Un autre exemple biblique de novella est constitué par I’histoire de Joseph
dans le livre de la Genése. Les ressemblances entre les deux récits sont non
seulement d’ordre idéologique mais aussi philologique. Dans I’histoire de
Joseph également, il y a une sorte d’éclipse de Dieu en terre étrangére (voir Gn
37,1-46,2). Ici aussi, c’est le cours lui-méme des événements qui est chargé, en
quelque sorte, de témoigner par une série de coincidences surprenantes ou
miraculeuses de la présence divine dans I’histoire et la nature. André Neher

3 Cf. P. JENSEN (1892), pp. 47-70, 209-226; H. ZIMMERN (1891), pp. 157-169.
* Cf. T. GASTER (1950), p. 35; H. RINGGREN (1955), partage aussi cet avis.
3 Cf. R. Gorpis (1981), p. 375.



HAMAN DANS LE LIVRE D’ESTHER 309

pense que c’est I’environnement étranger de I’histoire de Joseph qui rend
impropre I'intervention directe de Dieu. Le dialogue théophanique ne se
produit qu’en terre d’Israél. A I’étranger, la relation Dieu-homme est seule-
ment indirecte, par I'intermédiaire de songes, par exemple, ou a ’occasion
d’événements providentiels, de coincidences inattenduess.

L’auteur du livre d’Esther va plus loin. Il évite toute mention de Dieu et
méme toute allusion a la divinité. Il adopte un langage entiérement dégagé de
toute religiosité. Bref, il semble inviter a la conclusion qu’il existe une certaine
maniére de parler de Dieu en Palestine, et une autre fagon d’en parler (ou de
n’en pas parler) en diaspora. Il y a un langage appropri¢ a ceux du dedans et un
autre langage pour ceux du dehors. Ce phénomene est d’autant plus compre-
hensible lorsqu’on se souvient de la différence de situation dans les deux
endroits. Le probléme d’Esther est la survivance des Juifs de Perse menaces de
génocide. A ce probléme, Esther donne une solution inspirée non par le
modeéle de I’exode d’Egypte sous la conduite de Moise, mais par celui du sage
gouvernement des affaires égyptiennes par Joseph. Car il ne s’agit pas de
quitter la Perse, mais d’y rester et de contribuer a la prospérité et a la paix des
Juifs et des autochtones. Dans I’histoire d’Esther, comme dans celle de Joseph,
le danger vient de I’environnement méme. C’est un danger mortel et de tous
les instants, car les non-Juifs sont terriblement capricieux et leurs intentions
sont imprévisibles. Ils peuvent tantot decider que tous les Juifs seront mas-
sacrés dans tout I'empire, tantdt élever 'un d’eux a un rang quasi royal et
promettre la moitié du royaume a un autre sans autre raison qu’il ou elle est
sexuellement désirable. Tant de légéreté est dangereusement ambigué et arbi-
traire,

Par rapport 'a Joseph, Esther refléte la situation réelle des Juifs de la dias-
pora, qui ne peuvent compter sur des réves prémonitoires ou sur le triomphe
de 'innocence par décret divin. Certes, il arrive que des Juifs de la diaspora
occupent des situations de pouvoir dans I’Etat, obtenues parfois grace a des
facteurs extrémement superficiels. Ceux-la peuvent alors intervenir pour le
salut de leur peuple, quand ils ne craignent pas trop de perdre leur position
enviable ou méme la vie. De toute fagon, les Juifs tiennent leur propre destinée
€n main. Il n’y a aucune garantie ordinaire ou extraordinaire que tout finira
par s’arranger en ce qui les concerne. Leur survivance est un fait historique
dont il est peut-&tre possible de tirer des conclusions théologiques et méme
une «preuve» de I’existence de Dieu, mais le passé ne dicte pas le futur et,
d’ailleurs, il est toujours possible de donner au phénoméne une explication
rationnelle et minimisante qui laisse augurer des lendemains bien différents.
Quoi qu’il en soit, il n’y a nulle spéculation dans le livre d’Esther sur I'inter-
vention d’un deus ex machina. A I’hésitante Esther, Mardochée dit seulement
que, si elle n’est pas disposée a prendre le parti de son peuple menacé d’ex-

“ClL AL Nener (1970), p. 29ss.



310 ANDRE LACOCQUE

termination, une aide viendra d’ailleurs, mais cet ailleurs est laissé dans la plus
grande incertitude. On peut dire que de théocentrique, le balancier de I'idéo-
logie a oscillé dans le livre d’Esther au «judéo-centrique»’: ’action humaine,
’action juive, s’oppose a la causalité profonde des événements ou elle y
correspond. Dans ce dernier cas, ’histoire devient une chaine de péripéties
heureuses digne d’une célébration solennelle lorsqu’il s’avére que I’aboutis-
sement de ce chapitre particulier de ’histoire, ou de I’histoire dans sa totalité
figurée par ce chapitre, est le salut des Juifs.

Il nous faut maintenant explorer ce que signifie le judéo-centrisme du livre.
Ce caractére du récit est encore souligné lorsque nous prenons conscience du
fait qu’il y a un arriére-fond de tradition religieuse a I’histoire telle qu’elle nous
est contée. Car, de fait, le livre se présente, selon W. McKane, comme la
continuation et 'achévement d’une affaire laissée en suspens en 1 Samuel 13.
Dans ce texte antérieur, il nous est raconté comment le roi Saiil épargna la vie
au roi Agag et permit aux Israélites de s’emparer du butin des Amalécites
vaincus, au lieu de se conformer au commandement divin de mettre a mort
Agag et de consacrer par interdit (herem) la propriété amalécite. Cette déso-
béissance de Saiil devint la raison de son rejet comme roi et le commencement
de sa chute.

Or, dans le livre d’Esther, Mardochée est présenté comme un descendant
benjaminite de Kish, pére de Saiil (2,5). Il refuse de se prosterner devant
Haman, en flagrante violation des ordres du roi, et cette attitude rebelle est
«expliquée» dans le texte par le fait que Mardochée est un Juif. Les témoinsde
son insubordination, nous est-il dit, étaient dans l’attente de voir «si les
paroles de Mardochée s’accompliraient, car il leur avait dit qu’il était juif»
(3,4). Ce verset nous resterait incompréhensible sans I'information fournie
quelques lignes plus haut (3,1), que Haman était «le fils de Hammedata
I’Agaguite», donc un descendant de Agag I’Amalécite épargné par 'ancétre de
Mardochée! Les deux ennemis sont donc a nouveau face a face, Saiil et Agag,
Isra€l et Amalek. Dans cette perspective, le développement ultime de I'his-
toire d’Esther peut indiquer rétrospectivement la raison qui poussa Mardo-
chée a recommander a sa niéce de ne pas révéler ses origines juives lors de sa
promotion a la cour royale. Une proclamation intempestive par Esther dans
ce sens aurait court-circuité les plans de Haman, alors que Mardochée, au
contraire, attendait que son ennemi se démasque afin de mieux I’écraser.
Peut-étre jugera-t-on qu’il y a 14 beaucoup de machiavélisme et que I'enjeu d
I’affaire n’étant rien moins que la vie ou la mort de tout son peuple, c’était de la
part de Mardochée un terrible risque & courir. Mais I'ironie est un des carac-
teres principaux du récit — nous y reviendrons —, et il convient parfaitement
a la situation donnée. Haman a la conviction tout au long de I’histoire quil

’ J’entends par la que la «judaicité» des personnages est centrale pour I’histoi
racontée.



HAMAN DANS LE LIVRE D’ESTHER 311

dispose du pouvoir de vie et de mort sur Mardochée et le peuple juif, alors
qu’en vérite, il est manipulé par sa victime designée. S’il en est bien ainsi, il
faut alors concevoir Mardochée comme comptant sur les instincts meurtriers
de ’Amalécite et sachant a I’avance que la soif de sang juifle pousserait a toute
extremité. Le moment viendrait ou la béte oublierait toute prudence et s’ex-
poserait elle-méme au chatiment. Deux éléments de I’histoire au moins sont
ainsi expliqués: le secret maintenu par Esther sur ses origines et, d’autre part,
lattitude mystérieuse et la désobéissance civile de Mardochée. Ils appartien-
nent a un grand dessein, impliquant il est vrai un risque énorme pour toute la
communauté juive orientale, afin de vaincre une bonne fois 'Ennemi. Le Juif,
une fois encore, affronte 'adversaire avec une fronde ridicule jusqu’a ce
qu’elle tue son Goliath.

Haman doit se sentir autorisé a donner libre cours a sa rage meurtriére
contre les Juifs et ainsi connaitre sa destinée fatale, de peur qu’il n’engendre
une autre genération d’« Amalecites» au plus grand dam d’Israél. Avecla mort
d’Haman et de son nid de serpents, griace a la ruse de Mardochée, il s’agit de
bien plus que d’un simple épisode dans I'histoire d’'une communauté juive
locale. L’événement mérite d’étre célébré «de génération en génération» (9,
28). Car, ainsi qu’il est démontré par le livre d’Esther, Amalek est le symbole
de la présence pérenne du mal dans le monde; il est 'ennemi qu’Israél ren-
contre sur sa route ou qu’il aille®.

Drailleurs, tous les personnages de I'intrigue sont, selon les termes de C. A.
Moore, «dépeints superficiellement». En particulier, Haman est moins un
individu que le stéréotype de son peuple Amalek. A travers lui, c’est toute sa
race qui est humiliée en Esther 6 et détruite au chapitre 7; il est «pendu a la
potence qu’il avait érigée pour Mardochée» (7, 10)°! Il est constamment
appelé «I’ennemi des Juifs» et ce cliché contribue évidemment a en faire une
figure typée. D’une maniére caractéristique, il dirige ses attaques contre les
Juifs au point le plus sensible. C’est un peuple aux lois étranges, dit-il. Et
puisqu’ils sont différents, ajoute-t-il avec une légéreté étonnante, mais dont
Phistoire ancienne et moderne a donné des exemples innombrables, ils sont
intolérables (3,8). Leurs lois les rend impossibles a gouverner. Certes, on
pourrait les disperser dans tout I'empire et, les ayant ainsi divisés pour mieux
régner sur eux, on les occuperait a s’assimiler a des populations inconnues. La
déportation de nations entiéres avait des précédents notoires en Mésopota-
mie. Mais les Juifs sont déja dispersés dans ’empire perse; par conséquent,
Haman ne voit d’autre solution que de «tous les détruire, massacrer, exter-

¥Si on suit D. J. A. CLINES (1984), il se peut que I’histoire de Mardochée et de
Haman constitue la version originale du livre d’Esther.

"SANDRA B. BERG (1979) a souligné le paradoxe comique de «I'élévation» de
Haman par le roi jusqu’a ce qu’il soit 4 la fin «élevé» physiquement sur la potence
thorme qu’il avait dressée (7,9-10).



312 ANDRE LACOCQUE

miner, jeunes et vieux, femmes et enfants, en un seul jour... et de piller leurs
possessions» (3,13). L’accumulation des verbes de destruction en dit long sur
la furie du Himmler de cette époque. Tous ces termes ont une qualité des-
criptive qui ne peut manquer d’évoquer dans ’esprit de nos contemporains
I'image familiére du sort de ceux que ne protége plus la police du roi. Ils sont
privés de tous leurs droits civils et deviennent des abstractions administrati-
ves. IlIs peuvent étre persécutés, pillés, tués avec impunité !0,

2. Haman ’Amalécite

Les versions grecques d’Esther ont été composées peu de temps apres le
texte hébreu. L’histoire textuelle du livre semble d’ailleurs s’étre déroulée
comme suit. Selon C. A. Moore, une premiére version de I’histoire d’Esther
fut composée au 4°¢ siécle, ou durant la période perse. Mais la version finale,
telle qu’elle nous est rapportée dans le texte massorétique, est de la période
hellénistique. Puisque le second livre des Macchabées connait Esther et Mar-
dochée — le «Jour de Nicanor» tombe la veille du «Jour de Mardochée»
(15,36; 1 Macc. 7,49) —, le terminus ad quem du texte hébreu d’Esther est a la
charniére entre le 2¢ et le 1°" siécle. Ruth Stiehl pense a une date voisine de 140
avant J.-C. Quant au texte grec, un colophon indique une date de composition
autour de 77-7811,

Quoi qu’il en soit, il est clair, a partir du texte de la Septante, que le livre fut
interprété immeédiatement comme porteur d’'un message religieux. Les allu-
sions a la confrontation entre Israél et Amalek dans le récit furent comprises et
elles furent amplifiées, dans un sens particulier, il est vrai. Dans le grec de 9,24
ainsi que dans I’Addition a 8,12 (= 16,10), Haman est appelé un Makedon. 1l
est dit de lui qu’il était «un Macédonien, un étranger, en fait», et, d’apreés le
verset 14, qu’il complotait «de transférer aux Macédoniens la souveraineté
actuellement aux mains des Perses». En revanche, les Juifs sont appelés par le
roi lui-méme, «nos loyaux sujets perses» (v. 23). Cette tradition sur les ori-
gines méteques de Haman devint trés populaire auprés des Juifs. Dans une
paraphrase hébraique du 10° siécle appelée Yosippon 2, Haman est «’ami des
Grecs». C’est ce que sont aussi Bigtan et Teresh, ces hommes qui conspirerent
de tuer le roi en Esther 6,2. Leurs vues ultimes étaient de livrer la Perse aux
Grecs.

On trouve, d’ailleurs, d’autres indications dans la Septante d’Esther, que
Haman était un étranger en Perse. En 3,1, 8,3.5 et 9,10.24, il est rappelé qu'il

10 Les exemples modernes de ce processus de déshumanisation sont trop évidents
pour qu’on les mentionne ici.

' Cf. E. BICKERMAN (1944), p. 362; sur le texte grec en général, cf. C. A. MOORE
(1977).

12 Sur le Yosippon, cf. ISRAEL LEvY (1933), p. 166-171; Ency. Jud., s.v. «Josippon»,
vol. 10, col. 296-298.



HAMAN DANS LE LIVRE D’ESTHER 313

est un Agaguite (un Amalécite) ou, probablement par jeu de mots, un Goguite,
c’est-a-dire un habitant de la ville maudite de Gog. Plus étrange est le Codex
Sinaiticus, revu par le Correcteur en Esther 9,24, Ici, Haman est un Ebugaios,
terme qui reste inexpliqué mais en assonance avec un autre terme des Addi-
tions en 12,6, ou Haman est appelé un «Buguéen». En tout cas, Haman est
présenté comme un espion a la solde des Grecs, un parasite en Perse, un
homme dont les protestations de fidélité au roi couvrent des intentions
meurtriéres. Ceux qu’il accuse de ses propres crimes, les Juifs, sont en réalité
de «loyaux citoyens». C’est d’eux que vient le salut de la vie du roi, bien qu’un
tel signe de leur respect des lois et de leur dévouement a leur terre d’adoption
reste d’abord non reconnu.

Les Juifs des générations suivantes purent de la sorte faire de Haman le
ressortissant de la nation ou du groupe qui leur était alors hostile. C’est
probablement de ce c6té qu’il faut chercher la signification du terme Ebu-
gaios; par contre, « Goguite» est une appellation symbolique qui résiste a tout
essal de datation. Elle eschatologise Haman et en fait le dernier ennemi qui
doit étre vaincu. C’est 1a un pas décisif fait par le traducteur grec du livre
d’Esther. C’est la premiére évidence que nous possédons de la tradition bien
établie qui voit la présence d’Amalek en chaque génération, jusqu’au jour ou le
«Goguite» est enfin vaincu et le Royaume eschatologique établi sur la terre.
Aujourd’hui encore, dans toutes les congrégations juives durant le sabbat qui
précéde Pourim, on lit solennellement le commandement d’effacer le nom
d’Amalek de toute mémoire (cf. Sanhedrin 20b). Amalek constitue le dernier
obstacle sur la route qui conduit au triomphe de Dieu (Midrash Shocher Tob
210

Le fait que, dans I’Ecriture, la malédiction d’Amalek est répétée si souvent
(Ex 17,8-16, Nb 24,7, Dt 25,17-19, 1 Sam. 15, 1 Chr. 4,42 sq.) montre que le
Midrash n’est que le résultat d’une longue tradition. C’est pourquoi nous
sommes invités par le texte grec d’Esther a lire le livre dans la perspective de
Paccomplissement par la diaspora orientale du commandement regardant
Amalek. Mais, s’il en est ainsi, alors il faut bien dire que le récit d’Esther nous
rapporte avec un extraordinaire sens de la litote un événement décisif dans
Phistoire de la guerre des Juifs contre le mal dans le monde. En d’autres
termes, le but caché du livre serait eschatologique. Comme I’écrit R. M. Hals a
propos de Ruth et de 1 Sam. 17, «(...) une histoire peut avoir un but décide-
ment théologique alors que I'auteur lui-méme ne parle pas du tout de Dieu
directement. Il peut choisir de laisser ses personnages (ajoutons: ou les évé-
nements eux-mémes) parler pour lui (...)»13.

13 Cf. R.M. HALS (1969), p. 4, note 7.



314 ANDRE LACOCQUE

3. La destruction de Haman

Pour beaucoup de lecteurs du livre d’Esther, la fin de I’histoire, avec son
accent de vengeance sanglante, est ressentie comme renversant purement et
simplement les réles, faisant ainsi des Juifs de Perse les vrais méchants du
récit! L’animosité contre Amalek, si longtemps aprés les ¢vénements de
’Exode, semble s’opposer aux vertus bibliques de générosité et de pardon.
C’est une des raisons — une autre étant le langage non religieux du livre 14 —
pour lesquelles le conte n’est pas particuliérement apprécié¢ dans I’Eglise. Il
provoque souvent des protestations vertueuses contre un texte qui n’hésite
pas a évoquer avec une certaine complaisance le massacre de 75 000 person-
nes dans le pays et la pendaison de Haman et de ses dix fils.

C’est 1a charité mal placée, car elle est le résultat d’un malentendu. Elle se
méprend sur ce qu’Amalek représente et elle réduit le symbole a 'immédiat du
littéral. L’intrigue du récit constitue une réponse anticipée aux protestations
humanitaires. Haman, homme d’Amalek, n’est pas tué¢ de sang-froid parce
qu’il se fait qu’il est «fils ’Hammedata I’Agaguite». Ses intentions mauvaises
et ses desseins meurtriers s’expriment sans provocation de qui que ce soit. Sa
rage injustifiée contre un individu se nourrit d’elle-méme et devient génocide.
C’est méme cette fureur aveugle qui permet a Mardochée de prendre les rénes
en main. Haman provoque sa propre destruction. Il est vaincu en un combat
régulier, sans deus ex machina, sans immunité parlementaire pour Esther et
Mardochée. Haman pendu a sa propre potence équivaut a un suicide par
pendaison.

Le Midrash insiste sur I'ironie inhérente au récit, par exemple au chapi-
tre 5. I1 'amplifie encore en lisant le chapitre 6 d’une maniére ostensiblement
tendancieuse. Pendant 'insomnie du roi, dont il est question dans ce chapitre,
le monarque a I'intuition soudaine que ce que Haman complote n’est pas
seulement le meurtre de Mardochée, mais le sien propre. Pour cette raison, il
décide de forcer Haman a honorer Mardochée, son ennemi supréme (cf. Rab
Shlomo Henoch, Eben Shoham, ad loc.). Dans une veine semblable, le roi
affecte d’étre furieux contre Haman quand il le voit penché sur la couche ou
Esther est ¢tendue (Salomon Halevy, Midrash Meguillah Esther). De plus,
Meguillah 16a souligne ’ambiguité du terme « pour lui» en Esther 6,4. Certes,
le contexte demande que nous comprenions «pour Mardochée», mais, puis-
que ce sera Haman en définitive qui sera pendu a la potence qu’il a lui-méme
préparée, «pour lui» signifie aussi «pour Haman» !

IIn’y a donc ici aucune intervention divine, par exemple sous la forme d’un
prodige ou d’un durcissement du cceur d’un personnage, ou autre extrémité du
méme ordre '*. Haman est responsable de son sort. D’ailleurs, sa femme et ses

14 Ne devrait-on pas plutot voir dans ce livre une grande réussite en ce temps devenu
si indifférent au jargon religieux ?
15 Cf. Ex 4,215 7,3; 10,17; 11,10; Rom. 9,18.



HAMAN DANS LE LIVRE D’ESTHER 315

amis I’avaient prévenu en conséquence (6,13). Le récit n’est pas exempt du
théme de la manipulation, mais celle-ci a pour agents des humains. Esther et
Mardochée sont trés forts a ce jeu-1a, mais c’est une force innée, et elle a contre
elle un tel écheveau de puissances et un tel concours de circonstances contrai-
res que le rapport des probabilités est de trés loin en faveur de leurs ennemis.
De méme que I'histoire de Judith se déroule sur fond de I'immense armée
assyrienne, miroir de la puissance formidable de Nébuchadnetsar, qu’une
veuve doit vaincre par ses propres forces, dans le livre d’Esther, ’arriére-fond
est constitué par la richesse illimitée et 'omnipotence d’Assuérus, qu’une
Juive doit neutraliser au risque de sa vie. La puissance dramatique d’un tel
déséquilibre est bien connue des contes populaires, qu’il s’agisse de la confron-
tation entre David et Golidth, ou entre saint Georges et le Dragon.

Et de fait, dans le conte d’Esther, Haman n’est pas loin d’étre typé comme
un monstre «disant des paroles monstrueuses» !¢, Mais il est aussi une figure
historique, avec une lignée généalogique I'identifiant comme un « Agaguite»,
un Amalécite. Cette jonction du mythe et de I’histoire — un trait fréquemment
illustré dans la littérature biblique tout entiére — contribue fortement a ce que
Gillis Gerleman décrit comme «la désacralisation et déthéologisation cons-
ciente et systématique de la tradition centrale de I’histoire du salut» 7. Cette
tradition est en filigrane tout au long du récit d’Esther, dont elle constitue la
référence. Ainsi, par exemple, Haman fait par défi tirer au sort les destins le 13
Nisan, c’est-a-dire la veille de la Paque juive, au premier mois de ’année
liturgique. Le sort désigne le 13 du dernier mois, Adar, pour le massacre des
Juifs, juste un mois donc avant la Pique suivante (3,7). En tout ceci cependant,
le récit ne mentionne pas une seule fois la féte.

Il est bien clair qu’une telle absence est loin d’étre accidentelle. Signifie-
t-elle une désaffection de la diaspora pour I’ancienne féte célébrée en Pales-
tine, et son remplacement par celle des Pourim? C’est ’avis de Gerleman. Je
proposerais plutét de la mettre sur le méme plan que I'interdiction de Mar-
dochée a Esther de révéler ses origines juives. Le salut des Juifs a I’étranger
vient des Juifs eux-mémes. C’est 1a que le livre d’Esther se distingue de
I’Exode, avec lequel il partage cependant la méme problématique, celle de la
redemption. C’est aussi ce qui rapproche Esther du livre des Juges. On trouve,
en effet, ici et 1a, un méme schéma des événements: menace des ennemis,
delivrance, vengeance sur les adversaires, triomphe. Un théme supplémen-
taire en Esther est celui de la féte commémorative. Celui-ci mérite un traite-
ment a part. Qu’il suffise ici de rappeler que Pourim est célebrée les 14 et 15
Adar (dernier mois), ce qui correspond évidemment a la féte de Paque les 14 et
15 Nisan (premier mois). L’une et I'autre doivent €tre respectées « pour tou-

16 Cf. Dan 7,8.11.
17 Cf. G. GERLEMAN (1973), p. 23.



316 ANDRE LACOCQUE

jours» (Ex. 12,24-27; Est 9,19). L’une et I’autre commémorent la destruction
de I'ennemi du peuple de I’Alliance et la libération d’Israél de 1'oppres-
sion.

Si ’on manque ces paralléles (ainsi que d’autres encore) avec I’histoire du
salut, on se condamne a ne pas comprendre le livre d’Esther. David J. A.
Clines nous fournit un exemple de ce qu’il ne faut pas faire, dans son livre
publié en 1984. En particulier en ce qui concerne les événements des 14 et 15
Adar, l’auteur se méprend complétement sur leur nature. Il est vrai qu’ils sont
relatés avec discrétion et sobriété et que beaucoup de détails restent inexpri-
més. Il n’y a cependant pas d’excuse au fait que Clines veuille nous faire croire
qu'avec le renversement de fortune de Mardochée, tous les Perses sont deve-
nus des philosémites! Dés lors, les Juifs n’ont plus d’ennemis devant eux pour
les attaquer et se prévaloir de la licence que leur conférait le premier décret
royal. Pour rappel, il était alors permis non seulement de massacrer les Juifs,
mais surtout de piller leurs biens et de saisir leurs propriétés. Pour Clines
donc '8, I’histoire qui avait commencé par le théme de "autodéfense se change
a mi-course en celui du massacre gratuit d’une population paisible et inno-
cente que le contre-espionnage juif affecte de voir comme des ennemis et des
antisémites (Est 9,1.5.16)! On est alors amené a attribuer au livre d’Esther des
sentiments ultranationalistes et un complexe de supériorité selon lequel les
Juifs sont supérieurs au reste du genre humain '°.

Mais, §’il y a effectivement une opposition entre la premiére partie de
I’histoire (la menace) et la seconde (la délivrance), la cause n’en vient pas d’un
changement d’intrigue au beau milieu de la narration, mais des nécessités
imposées a ’auteur par le théme central du paralléle entre les événements dans
la diaspora perse, d’une part, et ceux qui se produisirent entre Saiil et Agag
dans la Palestine du 11€ siécle, d’autre part. La structure de 1 Sam 15 s’est
imposée au livre d’Esther. De méme, par exemple, que la confrontation dans
le livre de Samuel s’était faite entre deux rois, de méme Haman et Mardochée
devaient étre investis d’une autorité royale. Ainsi, le roi perse donne son
anneau-cachet, d’abord a Haman (3,10), puis a Mardochée (8,8). Semblable-
ment, aprés qu’Haman est élevé a une position de représentant personnel du
roi (3,1-2), Mardochée est revétu de la gloire royale en 6,8-11 (proleptique-
ment) eten 8,15 (définitivement). 1 Sam 15 montre deux armées au combat; il
fallait donc que Mardochée et Haman ne représentassent pas seulement eux-
mémes, mais des peuples ou des groupes. A aucun moment Haman ne peut
apparaitre isolé, abandonné par sa horde d’« Amalécites». Tout cela, dans
I’esprit de Haman, a commencé par une haine personnelle contre Mardochée;

' Sur ce point, CLINES suit L. B. PATTON (1908, p. 280: «si complet fut le retour de

fortune qu’il était devenu dangereux de ne pas étre un Juif»). Pour une opinion trés
différente, cf. MOORE (1971), p. 82.

19 Cf. W. McKANE (1961), p. 261.



HAMAN DANS LE LIVRE D’ESTHER 317

mais ’auteur du livre veut justement montrer que cette haine n’en reste pas a
ce niveau, mais devient immédiatement collective, révélant sa véritable iden-
tité de génocide. Le résultat final doit, évidemment, €tre a 'image de ce qui le
produit. Le triomphe de Haman serait la victoire d’Amalek; celui de Mar-
dochée ne reste pas non plus personnel, c’est tout Israél qui gagne la guerre.
Comme Clines pense que le livre d’Esther subit une altération de son intrigue a
mi-course, il ne sait que faire de certains élements de ’histoire. Il se demande,
par exemple, pourquoi Esther «établit Mardochée sur toutes les possessions
de Haman» (8,2). Il écrit: «Rien ne sort de tout cela (...). Cette phrase dans le
texte massorétique est gratuite (...)» 2 (sic).

Bref, rien ne nous oblige a penser qu’un esprit malade a imaginé de placer a
cet endroit de la narration un massacre de gens innocents pour I’unique raison
qu’ils n’étaient pas juifs. Le contraire s’est produit si souvent dans I’histoire
réelle qu’une telle lecture du livre d’Esther ne peut qu’éveiller la suspicion que
le but inavoué de I’exégete est d’exonérer les antisémites en chargeant les
victimes des mémes crimes en d’autres circonstances. En fait, I’auteur d’Es-
ther n’a pas eu a déguiser d’innocents spectateurs des événements en féroces
organisateurs de pogromes. Esther 9,15-16 montre, au contraire, qu’il se
trouvait assez de Perses pour se ranger parmi les irrédentistes antisémites
préts a tenter leur chance contre les Juifs, selon les termes du premier décret
royal, lequel n’avait pas été abrogé par le second (8,8.11). Lorsque leurs
ennemis sont mis en déroute par les Juifs perses, ce n’est pas parce qu’ils se
trouvaient désarmés et surpris dans leurs occupations paisibles, mais, dit le
texte, parce que «la crainte des Juifs était tombée sur eux» (9,2).

Dans la perspective esquissée plus haut de I’histoire universelle si souvent
ponctuée de pogromes — un terme, entre parenthéses, qui signifie «destruc-
tion totale» et qui convient donc particulierement bien ici —, la description
d’une juste revanche des Juifs sur leurs adversaires appartient manifestement
a la fantaisie populaire. Aucune victime, probablement, ne peut garder sa
santé mentale sans imaginer un concours de circonstances qui peut se traduire,
en termes du livre d’Esther, par «la crainte des Juifs tomba sur eux»... Fan-
taisie, donc, mais, dans une société traditionnelle surtout, la mémoire collec-
tive fagonne a sa maniére les imaginations. Ainsi, la petite Juive devenue reine
de Perse est congue sur le modéle de cet esclave juif qui était devenu le bras
droit du Pharaon d’Egypte, passant en une ascension vertigineuse de I’ou-
bliette au trone. Mardochée ne vient pas non plus de nulle part. Il est fait
descendant de Saiil, et Haman le descendant d’Agag. C’est la un artifice
littéraire signalant au lecteur que tous les personnages sont préts a accomplir
leurs roles respectifs. Lorsque le drame se produit, chacun comprend que
I’épisodique a fait place au typique, ou, si ’on veut, I’acte s’efface devant sa

20 CLINES (1984), p. 104.



318 ANDRE LACOCQUE

référence. « Agag» est tué par «Saiil»2!. L’histoire d’Israél, aprés avoir ¢té si
longtemps désorientée par I'impasse de 1 Sam 15, est enfin réorientée. Chacun
regoit son di. Chacun rencontre sa destinée. La féte peut commencer.

Pourtant, n’y a-t-il pas un paradoxe génant dans le fait que les Juifs tuent
75 000 hommes mais «ne cherchent pas a mettre la main sur le butin» (9, 10.
15.16)? Cette mention répétée dans le texte souléve, évidemment, un grave
probléme. Un probléme de logique, d’abord. Le roi Assuérus avait donné aux
Juifs la permission de piller (8,11). Un probléme historique, ensuite. En effet,
sile paralléle avec 1 Sam 15 est valable, la réserve dont les Juifs font preuve au
temps d’Esther s’explique mal. Dieu n’avait-il pas commandé a Saiil de passer
la propriété amalécite par I'interdit, c’est-a-dire de la détruire entiérement?
Pourquoi, aujourd’hui, la laisser intacte? Une premiére méprise a €carter est
celle défendue par McKane. Elle consiste a interpréter la retenue juive au
temps d’Esther comme un manque d’intérét pour I’ancienne conception de
I'interdit. Dans la méme ligne de pensée, McKane voit dans la destruction de
la maison de Haman «un motif de revanche peu compliqué et non-théologi-
quey, car 'auteur d’Esther croyait a «la supériorité intrinséque des Juifs sur
les gentils» 22,

Rien n’est plus éloigné de la vérité. Le paralléle avec 1 Sam 15 montre
justement dans quelle direction il faut chercher. La permission royale accor-
dée aux Juifs de piller leurs adversaires contredit le commandement divin a
Saiil. La, le péché d’Israél a consisté précisément dans le pillage d’Amalek. Au
temps d’Esther, les Juifs ne reproduisent pas I’infidélité de leurs ancétres. Ils se
refusent méme a toucher a la propriété de leurs ennemis (9,10.15.16). D’autant
plus que cette propriété est a présent de deux provenances différentes. Il y a la
possession de Haman (Agag), et il y a celle des Perses. La destruction par
interdit elit ét¢ mal avisée en situation de diaspora. Il était bien plus sage de
démontrer au roi qu’il ne perdait rien en fait d’impdts 23. Pour rappel, ’appétit
de lucre n’était pas absent lors de la publication du premier édit royal en 3,9
(cf. 7,40), ni d’ailleurs lors du faux pas de Saiil, des siécles auparavant. La
tradition exégétique juive insiste aussi sur le besoin de démontrer que les Juifs
n’avaient en cette affaire aucun intérét mercantile24, au contraire de ceux qui
les attaquaient.

o ! Certes, Agag fut tué par Samuel (1 Sam 15,33), mais, disent différentes sources
Juives, Agag avait eu le temps d’engendrer un fils, cf. Megillah 13a; Tg. Sheni sur Est
4,13 le Sidur (éd. Singer, p. 277).

22 Comme I’écrit de son cdté CLINES (1984), p. 30. 11 voit dans I'abstention juive de
piller, «une faiblesse dans la conception de I'intrigue» (sic). Il a cependant raison de
souligner que 'auteur a mis en sourdine le théme de la victoire., Drailleurs, le texte
qualifie la féte commémorative des événements de «jours de repos».

23 Ainsi Rashi. Ibn Ezra, et al.

* Rab Valerio, Yad Hammelekh sur Est. 9,15 (16¢ siécle, cité par The Megillah,
1979, p. 123).



HAMAN DANS LE LIVRE D’ESTHER 319

En définitive, McKane n’a pas été attentif a un point crucial. 1 Sam 15
rapportait des événements qui se sont produits en Palestine. Esther 9 trans-
porte le lecteur en Perse, dans la diaspora juive a Suse. Le commandement de
I'interdit au temps de Saiil concernait le butin de guerre avec Amalek. En
Perse, cependant, la propriété des ennemis des Juifs n’est pas un butin de
guerre, et elle n’est méme pas amalécite a proprement parler. Quant a I’au-
torisation royale, elle permettait seulement de prendre, non de détruire. Il en
est tout autrement, bien sir, des possessions de Haman et de sa maison. Mais a
supposer que Mardochée ait eu le désir de détruire les assises fonciéres de son
ennemi, il n’en avait pas ’autorisation. La seule maniére de réaliser I’esprit de
1 Sam 15 a Suse était de I'interpréter comme le fait le livre d’Esther: le roi
donna la propriété de Haman a Esther (8,1.7)... et quel est le fou qui détruirait
un cadeau royal? Esther, en tout cas, n’était pas folle. Elle donna la charge a
Mardochée, le descendant de Saiil, de gérer les biens de Haman 1’Agaguite
(voir 8,2). La vraisemblance du récit exigeait cette conclusion.

4. Un exemple d’interprétation des Ecritures en diaspora

Ainsi, le livre d’Esther est un témoin de 'interprétation des Ecritures en
Diaspora, c’est-a-dire en des circonstances et des conditions nouvelles de
lecture. Nous avons ici iz ovo le genre d’herméneutique qui prévalut de plus en
plus dans un judaisme privé de pays, d’Etat, de temple, d’institutions, de
cadres. Diasporanovelle, le livre d’Esther constitue un des premiers fleurons
d’un judaisme étonnamment souple qui dure jusqu’a ce jour. Il est par consé-
quent du plus haut intérét de situer le livre d’Esther dans la trajectoire her-
méneutique qui relie le passé le plus lointain au futur le plus ultime. J’entends
que I’histoire d’Esther commence en fait avec Gn 36,12.16: Amalek nait de
'union impure d’Esaii (le hai de Dieu, selon Mal 1,2) et de sa concubine Timna
(dont le nom signifie « prohibée»), sceur de Lotan le Hourite (donc un Cana-
néen dont le nom veut peut-étre dire «séparation»). Amalek devient, selon
Balaam, «la primeur des nations», mais son avenir «n’est que ruine pour
toujours» (Nb 24,20). Il n’est pas surprenant, selon la logique biblique, que les
descendants d’une union de si mauvais augure montent une attaque par
derriére contre les fils de Jacob, dans le désert, plus précisément a Refidim (Ex
17,8-16; Dt 25,18-10). Cest alors que YHWH promet d’effacer jusqu’au
souvenir d’Amalek. Moise fait écho a cette promesse, « puisqu’une main s’est
levée contre le trone du Seigneur, c’est la guerre entre le Seigneur et Amalek
d’age en age» (Ex 17,16).

L’ordre de Dieu a Saiil est d’en finir avec cet obstacle sur la route du salut.
Saiil, nous le savons, ne s’exécute pas. David, son successeur, reprend I’ceuvre
laissée inachevée et passe les Amalécites au fil de ’épée, selon I’expression
biblique. Il libére les prisonniers qu’ils avaient faits ainsi que le butin amassé
par les ennemis (1 Sam 30). Or, il est remarquable, a cette occasion, que la



320 ANDRE LACOCQUE

question du butin soit de nouveau une pomme de discorde entre les Israélites
(voyez les versets 22 sq.). David résout ce probléme en faisant preuve de
générosité a ’égard de I’arriére-garde de son armée et des Anciens de Juda
(versets 26-31), un acte auquel il est fait écho en Esther 9,19.22. Finalement,
Esther 9 rachéte la faute de Saiil, Haman est pendu a la potence qu’il avait
érigée pour le Juif Mardochée. L’histoire est réorientée.

Mais ce n’est pas encore la fin de la route qui conduit a la libération,
seulement un tournant. La mort du tyran, dit Clines, «n’a rien résolu, ne
dénoue rien. [Haman] lui-méme est peut-étre mort, mais le mal qu’il repre-
sente est bien vivant. Il continue a vivre sous la banniére de la loi inaltérable
des Perses»25. Il y a encore des Hamans dans I’histoire humaine et particu-
liérement dans I’histoire juive. Aprés les événements de 70, les rabbins iden-
tifient Rome a Amalek, ou a son grand-pére Esaii, affirmant ainsi, une fois de
plus, le caractére symbolique de ces noms propres. Psigta Rabbati 47b invite la
communauté a s’abstenir désormais de hair un Edomite ou un Egyptien, mais
dit en ce qui concerne Amalek: «Souviens-toi de ce que Amalek t’a fait».
Dans d’autres textes rabbiniques, cette distinction entre les nations ennemies
recoit quelque justification logique. Les Edomites et les Egyptiens, nous est-il
dit, ont fait face a Isra€l avec I’épée (Nb 29,18), «mais a I’égard de ceux qui
tentérent de faire pécher Israél (c’est-a-dire ici Moab et Ammon), il est prescrit
de ne jamais les laisser entrer dans la congrégation du Seigneur (Dt 23,3)»
[Tanhuma B, Pinehas 76a in fine]. Origéne, d’autre part, ne s’est pas trompé
sur le caractére typique ou métaphorique d’Amalek. Il écrit: «Il n’est pas bon
que nous épargnions cet Amalek invisible qui s’oppose a ceux qui veulent
monter d’Egypte et échapper aux ténébres de ce monde pour aller dans la terre
promise, et qui nous attaque» (Hom. in Num. XIX, 1; Migne, col. 722, B). Il
ajoute: «... il faut comprendre tout ceci comme se référant aux combats des
saints en guerre contre le péché» (In Lib. Jesu Nave, VIII, 7; Migne, col. 870,
B). Cette introversion d’Origéne est partagée par un texte trés intéressant du
Talmud, qui nous transmet la haggadah suivante (Sanhedrin 99b): Timna (la
Hourite; elle a ét¢ mentionnée plus haut) désirait devenir une prosélyte, mais
elle fut rabrouée par Abraham, Isaac et Jacob. Alors, elle devint la concubine
du fils d’Esati, Eliphaz, car elle se dit: « Plutdot devenir servante de cette nation
que princesse ailleurs» [Elle était princesse de naissance selon Gn
36,10.12.29]. Son fils Amalek «provoqua en Israél beaucoup de souffrance.
Pourquoi? Parce qu’ils n’auraient pas dil la rejeter» 26,

2> CLINES (1984), p. 18. Le critique anglais pense que ce théme fut ajouté plus tard a
une histoire originale correspondant plus ou moins au texte A du grec. Elle se terminait
par une simple révocation de I’édit royal.

26 La traduction de la plupart des textes rabbiniques cités dans cet essai suit ’an-
thologie anglaise de C. G. MONTEFIORE et H. LOEWE, A Rabbinic Anthology (1974).



HAMAN DANS LE LIVRE D’ESTHER 321

Cependant, st Haman a des avatars historiques, Mardochée aussi est per-
pétué. Esther 10,1-3 insiste sur la durabilité des bienfaits de Mardochée envers
son peuple: « Mardochée le Juif était le second du royaume, apres Assuérus,
grand parmi les Juifs, aimé de la multitude de ses fréres, cherchant le bien de
son peuple et déclarant la paix a toute sa descendance». Et c’est le dernier mot
du livre d’Esther, une parole de paix pour toutes les générations. Cela, dit
Clines, «étend la portée du livre au-dela de la période qu’il couvre» et assure
que I’histoire contient en elle-méme «ses propres régles herméneutiques. Elle
dit comment elle veut étre lue et ce qu’elle signifie vraiment»??. C’est tout a
fait vrai. Dans la perspective que je tiens pour fondamentale pour la lecture du
livre, Esther, en dépit de ’absence de religiosité qui le caractérise, est investi
d’un sens théologique considérable.

BIBLIOGRAPHIE

J. G. BALDWIN, Esther (TOTC), Londres, 1984.

E. K. BENNETT, A History of the German Novelle from Goethe to Thomas Mann, Cam-
bridge, 1934.

S. B. BERG, The Book of Esther: Motifs, Themes and Structure, Missoula, Montana,
1979.

E. BickerMAN, « The Colophon of the Greek Book of Esther», dans Journal of Biblical
Literature, 68 (1944), p. 339-362.

— — Four Strange Books of the Bible, New York, 1967.

D. ]J. A. CLINES, The Esther Scroll: The Story of the Story. (JSOT Sup. Serie 30), Shef-
field, 1984.

M. Fox, «The Structure of the Book of Esther», dans Isac Leo Seeligmann Volume
(Vol. III), éd. par A. Rofé et Y. Zakovitch, Jerusalem, 1983.

M. GAN, « The Book of Esther in the Light of the Story of Joseph in Egypt» (en hébreu),
dans Tarbiz, 31 (1961-62), p. 144-149,

T. GASTER, Purim and Hanukkah in Custom and Tradition, New York, 1950.

G. GERLEMAN, Esther (BKAT 21), Neukirchen-Vluyn, 1973.

R. Gorpis, « Religion, Wisdom and History in the Book of Esther — A New Solution to
an Ancient Crux», dans Journal of Biblical Literature, 100 (1981), p. 359-388.

M. HALLER, Esther (HAT), Tiibingen, 1940.

R. M. HaLs, The Theology of the Book of Ruth. Philadelphie, 1969.

P. JENSEN, «Elamitische Eigennamen», dans Wiener Zeitschrift fiir die Kunde des
Morgenlandes, 6 (1892), p. 47-70 et p. 209-226.

E. KAuTZSCH, éd., Die Apokryphen und Pseudepigraphen des A.T., 2 vols., 1900.

I. LEvy, Texte hébreu du Yosippon avec traduction et discussion, dans Revue des Etudes
Juives, 95 (1933), p. 166-171.

W. McKANE, «A Note on Esther IX and 1 Samuel XV», dans Journal of Theological
Studies, 12 (1961), p. 260-261.

27 CLINES (1984), p. 25.



322 ANDRE LACOCQUE

A. MEINHOLD, «Die Gattung der Josephgeschichte und des Estherbuches: Diaspora-
novelle I », dans Zeitschrift fiir die Alttestamentliche Wissenschati. 87 (1975). p. 306-
324.

— — «Die Gattung der Josephgeschichte und des Estherbuches: Diasporanovelle 11»,
dans Zeitschrift fiir die Alttestamentliche Wissenschafi. 88 (1976). p. 72-93.

C. G. MONTEFIORE et H. LOEWE, A Rabbinic Anthology. New York. 1974,

C. A. MOORE, Esther (AB), Garden City, New York. 1971.

—— Daniel, Esther, and Jeremiah: The Additions (AB). Garden Citv. New York,
1977.

A. NEHER, L’Exil de la Parole; du silence biblique au silence d’4uschwitz, Paris,
1970.

L. B. PATTON, 4 Critical and Exegetical Commentary on the Book of Esther (1CC),
Edimbourg, 1908.

H. RINGGREN, «Esther and Purim», dans Svensk exegetisk darsbok. (19353). p. 5-24.

— — Esther (ATD), Gottingen, 1958.

R. STIEL, « Das Buch Esther», dans Wiener Zeitschrift fiir die Kunde des Morgenlandes,
53 (1956), p. 4-22.

H. ZIMMERN, «Zur Frage nach dem Ursprung des Purimfestes». dans Zeitschrift fiir
die Alttestamentliche Wissenschafi, 11 (1891). p. 157-169.

M. Zrotowitz, The Megillah, New York, 1976.



	Haman dans le livre d'Esther

