Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 39 (1989)

Heft: 3

Artikel: La parole et le geste : les actes symboliques des prophétes et la
théologie pratique aujourd'hui

Autor: Mottu, Henry

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381389

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381389
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 121 (1989). P. 291-306

LA PAROLE ET LE GESTE

Les actes symboliques des prophétes
et la théologie pratique aujourd hui*

HENRY MOTTU

«La Parole et le Geste»: cet intitulé désigne d’emblée 1’objet de la disci-
pline qu’on nomme «théologie pratique». Il s’agit d’abord de théologie, d’une
Parole qui, nous étant adressée d’en haut, ne vient pas de nous et transcende la
réalité humaine. C’est donc intentionnellement que nous avons inverseé le titre
d’un ouvrage célébre de ’ethnologue frangais Leroi-Gourhan: «Le Geste et la
Parole» !. Si ’anthropologue part du geste pour exposer le point de départ de
ensemble des techniques grace auxquelles les humains ont entrepris de mai-
triser le monde, le théologien fait le mouvement inverse: la Parole de Dieu est
premiére. Mais, d’autre part, il s’agit de théologie pratique, c’est-a-dire d’une
réflexion sur les conditions de ’action au nom et au service de cette Parole
souveraine.

Or l’action humaine se dit et se déploie a I'occasion de gestes concrets, que
ce soient ceux de la vie quotidienne, de I'intimité, de la vie collective, ou ceux
qui marquent les actes centraux de la liturgie. Car la liturgie, comme I’a
rappelé avec force Louis-Marie Chauvet, n’est pas une -/ogie, c’est une -urgie,
et sa loi fondamentale peut se résumer ainsi: « Ne dites pas ce que vous faites,
[aites ce que vous dites» 2. On voit bien cette liaison entre parole et acte dans
les emplois que le frangais fait du mot «geste»: «I’action et le mouvement du
corps, dit le dictionnaire, et particuliérement des bras et des mains, action et
mouvement employés a signifier quelque chose»; aucun geste humain n’est
donc neutre, mécanique, mais il est chargé par nous d’exprimer quelque
chose; le geste parle pour nous (et parfois contre nous, ou tout au moins en
dépit de ce que nous voulions exprimer): bref, le geste est symbole d’autre
chose, signe pour une Parole. Sans le geste, la Parole flotterait en Iair ou
«battrait seulement & nos oreilles», comme disait Calvin. La Parole de Dieu

.* Legon inaugurale donnée le 21 novembre 1988 a la Faculté autonome de théo-
logie protestante de I'Université de Genéve.

" Cf. ANDRE LEROI-GOURHAN, Le geste et la parole. 1. Technique et langageet 11. La
Memoire et les rythines, Paris, Albin Michel, 1964 et 1965.
, * Cf. Louis-MARIE CHAUVET, Syimbole et sacrement. Une relecture sacramentelle de
lexistence chrétienne, Paris, Cerf (coll. Cogitatio Fidei. 144), 1987, p. 334 (on lira dans

33213161 Revue notre étude critique sur cet ouvrage. in RThPh 121, 1989/11, p. 211-
)



292 HENRY MOTTU

ne s’est pas faite discours, mais chair, histoire, finitude singuliére. Le geste est
donc d’abord, théologiquement parlant, 'incarnation de la Parole, et 'objet de
la théologie pratique sera d’examiner de maniére critique a quelle condition la
Parole atteint son but (c’est-a-dire ses destinataires), ou pourquoi elle demeure
sans effet. D’autre part, le praticien, prenant appui sur les travaux des experts,
s’attachera & montrer la fécondité humaine de la gestuelle biblique qui, pré-
cisément, raconte comment la Parole est devenue chair de notre chair. Ainsi la
théologie pratique s’inspire-t-elle des «faits et gestes» des protagonistes bibli-
ques, et en particulier de leur conduite «considérée dans ses détails», comme
dit encore le dictionnaire. La théologie pratique, c’est ce rappel dérangeant,
inquiétant mais salutaire, que Dieu habite les détails de nos existences.

¥ k %k

C’est la raison pour laquelle nous nous proposons d’examiner cette liaison
entre la Parole et le Geste, en prenant pour point de départ ce qu’on a appelé
les actes symboliques des prophétes bibliques. La théologie pratique étant un
champ immense, il nous a paru nécessaire de nous concentrer sur un point
assez particulier en apparence, mais dont nous allons nous efforcer de démon-
trer la portée. Ce n’est pas le lieu de décrire ici toutes les actions symboliques
des prophetes de la Bible; elles sont en effet nombreuses et complexes (plus
d’une trentaine dans le corpus de la Bible hébraique), et certaines sont d’'une
interprétation délicate. Evoquons seulement, a titre d’exemples, quelques-
unes de ces actions: Ahiyya de Silo déchire son manteau en douze morceaux
pour désigner la déchirure du Royaune du Nord et de Juda aprés la mort de
Salomon; Osée regoit ’ordre étonnant d’épouser une prostituée sacrée pour
symboliser I'apostasie de son peuple; Jérémie est chargé de porter un joug sur
ses épaules pour signifier aux habitants de Jérusalem la réalité prochaine de
’occupation babylonienne; la main du Seigneur présente un livre a Ezéchiel et
lui demande de le manger pour en faire sa nourriture avant d’aller parler a ses
compatriotes. Le grand Esaie lui-méme doit se promener nu et déchaussé dans
les rues de Jérusalem pour représenter la captivité des soldats de I’Egypte en
qui la cour fondait illusoirement ses espoirs — et cela « pendant trois ans», ce
qui fait écrire aux commentateurs de la Traduction ecuménique de la Bible
dans une note: «Cette action a été entreprise sur ’ordre du Seigneur en 714 et
elle a duré trois ans, de fagon intermittente sans doute»...3 Remarque qui
montre la grande peur des interprétes, reflétant d’ailleurs la nétre, devant les
gestes parfois incongrus des héros bibliques, dont la glorieuse liberté nous
effraie parfois.

La forme littéraire du compte rendu de ces récits assez particuliers, dont
certains — n’en déplaise aux théologiens — sont proches de la mentalité dite

3 TOB, Esaie 20,3 note w).



LA PAROLE ET LE GESTE 293

«magique» analysée naguere par l’ethnologue écossais James Georges
Frazer?, a été isolée et décrite avec précision par les savants>. Certes, cette
forme varie, mais elle comprend en principe, quand le récit est complet, trois
¢léments:

1. Pordre donné par Dieu au prophéte d’exécuter I’acte, introduit générale-
ment par la formule: «Le Seigneur parla a N.», suivi d’un récit a la troi-
siéme personne; soit par cette autre formule: « Le Seigneur me parla», récit
a la premiére personne, avec I'impératif: «prends» un vase, une ceinture,
une brique, du blé, un arc, etc., ou «va», «descends», «fabrique-toi»,
«achéte-toi», par exemple;

2. la description de I'acte accompli par le prophéte, la plupart du temps
devant témoins;

3. la signification de I’acte, parfois introduite par ’expression: « Ainsi parle le
Seigneur» ou «oracle du Seigneur» ou encore, plus subtilement, entrecou-
pée par cette remarque chez Jérémie, par exemple: « Alors je compris qu’il
s’agissait d’une Parole du Seigneur» (Jér. 32,8). Ce troisiéme élément
concernant 'interprétation de I’acte est trés important aux yeux des écri-
vains bibliques, dans la mesure ou I’on s’intéresse, non pas a la contrainte
sur Dieu que serait censé exercer le prophéte-magicien, mais a la libre
volonté du Seigneur, qui atteste son action a venir, jugement ou promesse,
par ’acte de son témoin: «Ainsi parle le Seigneur: JE brise ce peuple et
cette ville comme on brise I'ceuvre du potier qui ne peut plus ensuite étre
réparée» (Jér. 19,11, par exemple). L’acte métaphorique «de méme que...
de méme» et son efficacité dépendent donc de ’engagement du Seigneur
dans ce qui est signifié. Cette réflexion sur le lien entre acte et ’événement
qu’il symbolise est la plus développée chez Jérémie et Ezéchiel, qui sont
justement aux prises avec I'utilisation mimétique et mécanique du geste de
la part des faux prophétes.

4 Cf. JaAMES GEORGES FRAZER, Le Rameau d’Or, trad. de The Golden Bough (2¢ éd.,
1900), Paris, Laffont, 1981, cf. en particulier: chap. III: « La magie sympathique» p. 41
$8. et chap. IV: « Magie et religion», p. 140ss. Une discussion intéressante des vues de cet
ethnologue se trouve dans: FRANCOIS ISAMBERT, Rite et efficacité symbolique, Paris, Cerf
(coll. Rites et symboles, 8), 1979, chap. I: «Magie et religion», p. 27-61.

*Cf. I'étude classique de GEORG FOHRER, Die symbolischen Handlungen der Pro-
Pheten, Zurich et Stuttgart, Zwingli Verlag (Abhandlungen zur Theologie des Alten und
Neuen Testaments, 54), 1968, 2¢ éd. Sur la relation entre acte symbolique et sacrement,
¢f. H. WHEELER ROBINSON, « Prophetic Symbolism», in Old Testament Essays, éd. par
T. H. ROBINSON, Londres, 1927, p. 1-17 (passage du «spoken word» a I’«acted word»).
En francais, cf, SAMUEL AMSLER, Les actes des prophétes, Genéve, Labor et Fides (coll.
Essais bibliques, 9), 1985, ainsi que DANIELLE CLERC, «Des actes pour parler», in
Jérémie. Un prophéte en temps de crise, Genéve, Labor et Fides (coll. Essais bibliques,
10), 1985, chap. 6, p. 107-147.



294 HENRY MOTTU

Ces questions formelles sont d’une grande importance si I’on se place
maintenant du point de vue pratique. Mais deux remarques préalables nous
paraissent nécessaires. Tout d’abord, les actes prophétiques, méme si certains
d’entre eux, rares au demeurant$, furent accomplis en privé, ont dans la régle
pour témoins le peuple, les proches, les anciens et surtout les lecteurs, contem-
porains ou potentiels. L’acte prophétique authentique est toujours un acte
public. On a méme dit que ce qui différencie ’acte magique de I’acte prophé-
tique est que, si le premier cherche a faire pression sur la divinité au nom du
groupe, le second fait au contraire pression sur le peuple au nom de Dieu’.
Quoi qu’il en soit, ce sont toujours les destinataires qui sont visés et qu’il s’agit
de convaincre, et méme de forcer a obéir au Seigneur, par ce symbole en
action. Ainsi, un acte liturgique (par exemple bénir, pardonner, promettre,
imposer les mains, rompre le pain, baptiser, accompagner) n’est pas un sup-
plément ou un appendice a la Parole, fait en catimini a titre d’acte initiatique.
Le christianisme n’est pas une religion d’initiés, c’est une religion publique. Il
faut nous en'souvenir a I’heure des replis et des attitudes réactives diverses
dont I’histoire récente témoigne, et qui ne laissent pas d’inquiéter. Emile
Durkheim le disait déja: «Le magicien a une clientéle, non une Eglise»?®. Ce
qui veut dire que 'interprétation publique de I’acte symbolique fait partie de
son efficacité?.

Ce qui nous intéresse comme praticien, d’autre part, c’est que, dans la
plupart des cas !, ces actes significatifs ou démonstratifs sont précédés, nous
I’'avons vu, d’un ordre du Seigneur. On ne devrait, dans la pratique, accomplir
aucune action, que ce soit rendre visite a quelqu’un, baptiser telle personne,
celébrer la Céne, s’engager dans un groupe de réflexion et d’action, sans en
avoir ’intime conviction. Combien de projets ont avorté, combien de réfor-
mes se sont ensablées, combien d’efforts ont été neutralisés parce que les
acteurs n’avaient pas attendu le kairos, le moment favorable pour agir, et

¢ Sur ces exceptions, cf. FOHRER, op. cit., p. 83. Dans le cas difficile de Jér. 13,1-11, et
méme si cet épisode est raconté sans témoins, la double interprétation des versets 10 et
Il montre que le geste s’adresse a tout le moins aux lecteurs potentiels, cf. DANIEL
BOURGUET, «La métaphore de la ceinture: Jérémie 13,1-11», in Etudes théologiques et
religieuses, 62, 1987, 11, p. 165-184.

7 Cf. BOURGUET, art. cit., p. 182.

8 Cf. EMILE DURKHEIM, Les formes élémentaires de la vie religieuse, Paris, Alcan,
1912, p.62.

% « The proper interpretation of the sacramental act belongs to its sacramental effi-
cacy», H. WHEELER ROBINSON, « Hebrew sacrifice and prophetic symbolism», in Jour-
nal of Theological Studies, 43, 1942, p. 136 (129-139).

10 Seuls quatre récits ne comportent pas I'ordre du Seigneur (et il est intéressant de
voir dans quel contexte): I Rois 11,29-31 (Ahiyya de Silo); I Rois 22,11 (les cornes de fer
dg prophete Cidgiyahou); Jér. 28,10-11 (Hanania) et 51,59-64 (le livre jeté dans I'Eu-
phrate).



LA PAROLE ET LE GESTE 293

n’étaient pas habités et travaillés par la Parole qu’ils étaient censé porter. Or,
pour la Bible, on ne dit pas seulement la Parole, on la porte. Les prophétes ont
toujours attendu que celle-ci devienne réalité pour eux. Pendant de longues
périodes, Jérémie est demeuré silencieux, etil y a des moments ou le silence est
autant, sinon plus que les mots, révélateur de I'authenticité d’un service. La
régle d’or demeure donc: écouter avant de parler, et ne composer que ce que
'on aura entendu (comme I’a fait Mozart, selon Karl Barth!). Pour la Bible en
effet, le plus troublant dans la question de I’efficacité d’un acte symbolique,
c’est que celle-ci dépend de la liberté souveraine de Dieu. On aura beau
s’activer tous azimuts, marier et baptiser, célébrer tant et plus, précher excel-
lemment, tous ces actes ne feront symbole que si Dieu consent a y mettre la
main. Selon la foi réformée, Dieu ne se révéle que lorsque et 1a ou il juge bon de
le faire (ubi et quando visum est Deo), car c’est nous qui nous engageons dans ce
que nous faisons; et nous ne pouvons que prier et invoquer ’intervention du
Dieu vivant toujours libre sur ce que nous accomplissons en son nom. Ce
point nous parait crucial aujourd’hui ol nous voyons partout des humains,
bien ou moins bien intentionnés vis-a-vis de leurs voisins, proches ou loin-
tains, prétendre agir et parler «au nom» d’un Dieu dont ils oublient le visage
humain et fraternel.

Nous nous proposons maintenant de décrire quatre caractéristiques des
actes prophétiques de la Bible, choisis pour leur rapport direct avec la
conjoncture présente, et de prolonger chaque fois leur signification dans le
champ pratique.

1) La crise de la communication

On sait que I’acte symbolique présente une forme de réponse a une crise de
la communication du message. A vrai dire, cette crise ne date pas d’au-
jourd’hui. Le prophétisme hébreu pourrait &tre en effet tout entier caractérisé
comme une réflexion sur la crise qui préside a toute prise de parole, et I’ac-
compagne, au nom du Seigneur de la vie. A cet égard, c’est peut-étre avec
Ezéchiel que ’on touche de plus prés a cette difficulté. Si ce prophéte recourt a
Paction symbolique, c’est, plus encore que chez ceux qui I’ont précédé, pour
Provoquer une réaction de la part de ses auditeurs-spectateurs, afin qu’ils
brennent la mesure de ce qui se passe sous leurs yeux. «Ils ont des yeux pour
Voir et ne voient pas, des oreilles pour entendre et ils n’entendent pas» (Ez.
12,2; voir aussi Fz. 33,32-33). Le prophéte va donc se tourner vers ce que
Watzlawick appelle aujourd’hui un langage «analogique» (qui concerne le jeu
des interactions entre émetteur et le récepteur de la communication), plus
que vers un langage simplement «digital» (qui porte sur le contenu de I'in-



296 HENRY MOTTU

formation)!!. En ce sens, I’acte prophétique «prolonge la communication
lorsque la parole est entrée en crise» '2. Ce langage du geste, moins précis certes
que la parole, s’adresse en revanche a toute la personne, tant du c6té de
I’émetteur du message que du récepteur. C’est ainsi que nous voyons Ezéchiel
mimer, mettre en scéne, représenter son message (au sens d’une «représen-
tation» thédtrale): le voici qui prend une brique sur laquelle figure la ville de
Jérusalem, dont il simule le siége; plus loin, il anticipe la famine & venir en
rationnant sa nourriture et sa boisson; plus tard encore, nous le voyons faire
ses bagages en plein jour, au vu et au su de tout le monde, et les charger le soir
sur ses épaules, tel le baluchon du déporté. Notre prétre devenu prophéte veut
signifier par ces paraboles mimées que Dieu accompagne son peuple jusque
dans I’exil, et que la gloire du Seigneur peut se manifester méme sur une terre
étrangere. On a parlé d’un prophéte baroque et méme de théatre de rue.
Mais I’essentiel n’est pas la. Avec Ezéchiel, le prophétisme prend cons-
cience qu’il faut proclamer le message autrement. Il y a quelque chose de
pédagogique chez lui, et son livre nous rapporte les interrogations de ses
auditeurs: « Ne nous expliqueras-tu pas ce que signifie pour nous ce que tu
fais?» (Ez. 19,9; 21,12; 24,19; 37,18), lui demande-t-on a plusieurs reprises.
Ailleurs, dans la grande vision des ossements desséchés que la Parole du
Seigneur fait revivre, le peuple soupire: « Nos ossements sont desséchés, notre
espérance a disparu, nous sommes en piéces» (37,11; cf. aussi 33,11, par
exemple). Notre espérance a disparu! Ezéchiel est ce prophéte qui s’est adressé
a ses compatriotes par des gestes et, dans la souffrance, a pris sur lui la
déréliction de son peuple. En langage moderne, nous pourrions dire qu’il s’est
penche sur la dépression d’autrui et qu’il a cherché a y remédier par des actes
porteurs de ’action de Dieu lui-méme («Je I’ai dit et je le ferai», Ez. 37,14).
Assis devant sa maison, Ezéchiel a passé sa vie a expliquer ce qu’il faisait et ce
que Dieu faisait a travers lui a chacun de ses interlocuteurs, souvent déses-
pérés, venus le consulter dans une terre d’exil. Plus que d’autres, il a été attentif
a I'individu et a la particularité de chaque situation humaine, de sorte qu'ona
pu dire de lui qu’il avait été I'inventeur de la cure d’ame!3. Cette belle
expression, un peu vieillie, désignant le souci, le soin des Ames (I’allemand
Seelsorge est meilleur), n’a pas été remplacée, et nous sommes d’avis qu’il ne
faut pas I’abandonner. Ce n’est pas un hasard si la célébre parole de conso-

W Cf. P. WATZLAWICK, J. HELMICK BEAVIN, DON D. JACKSON, Une logique de la
communication, Paris, Seuil (coll. Points, 102), 1972, p. 57-65.

12 Cf. AMSLER, op. cit., p. 62.

13 Cf. GERHARD VON RAD, Théologie de I'Ancien Testament,Genéve, Labor et Fides,
1972, tome II, p. 198-201; voir aussi 4 ce sujet WILHELM VISCHER, «Alttestamentliche
Vorbilder unseres Pfarramtes», in Gottesdienst-Menschendienst, Eduard Thurneysen
zum 70. Geburtstag, Zurich, EVZ, 1958, p. 251-275, qui analyse les images du berger, du
prétre, du sage et du prophéte.



LA PAROLE ET LE GESTE 297

lation et de pardon se trouve dans son livre, parole liturgique s’il en est:
«Prendrais-je plaisir a la mort du méchant et non plutét a ce qu’il se détourne
de ses chemins et qu’il vive ?» (Ez. 18,23). Le désir de Dieu, c’est que je vive,
non que je meure, car Dieu a encore de grands projets pour moi, quelle que soit
la situation dans laquelle je me trouve. Voila le message d’Ezéchiel, chez qui
nous rencontrons les images du Berger, recherchant la brebis perdue, que Jésus
reprendra (Ez. 34,4), ce Berger qui «vient chercher» lui-méme son troupeau
pour «en prendre soin» (34,11 et 12) 4, de la sentinelle (Ez. 3 et 33), du pasteur
visionnaire qui se tient sans cesse «sur la bréche» pour le bien du pays
(Ez. 13,5 et 22,30). On pourrait a cet égard se demander si le langage «ana-
logique» d’Ezéchiel, si central dans la cure d’Ame, n’est pas I’avenir de la
théologie pratique, en un temps comme le notre de grande fatigue et de
découragement spirituel.

En somme, le geste symbolique est chez Ezéchiel un medium praedicatio-
nis, c’est-a-dire un moyen autre d’annoncer la Parole et de la traduire en
paraboles vivantes. Tel geste significatif compte bien plus, on le sait et on
Pexpérimente chaque jour, que toutes les paroles possibles et imaginables.
Accueillir des réfugiés, en dépit de toutes les difficultés et incompréhensions;
proposer un parcours biblique s’adressant a tout I’étre humain, jusque dans
son corps, et non a I’intellect seulement; prendre du temps pour s’arréter avec
autrui et faire le point a ses cOtés; voila ce qui nous est demandé. Alors, la
prédication se trouve recentrée non sur le monologue d’un seul, mais sur
Pinterprétation commune et dialoguée de ce qui est faif par la communauté au
nom du Seigneur. Elle devient explicitation de la praxis tant personnelle que
communautaire des croyants.

2) La vie du prophéte comme parabole

Le second trait a prendre en compte est que I’acte symbolique du prophéte
engage celui-ci au plus profond de son étre, dans sa personne tout enticre. Il
faut en effet préciser que par acte symbolique, nous n’entendons pas un geste
seulement, au sens courant de ’expression «faire un geste», notamment a
propos de la contribution financiére a tel groupe ou a telle Eglise, dite d’autant
plus symbolique que son montant est plus faible! Nous appelons symbolique
au contraire un acte qui engage deux partenaires, ou méme trois: le prophéte,
son peuple et Dieu. Quand Osée regoit I'ordre de prendre pour femme Gomer
— probablement une prostituée sacrée, peut-étre attachée au culte d’un sanc-
tuaire d’origine cananéenne — et de I'aimer en dépit de son infidélité, cet

"1l est intéressant de relever a ce propos qu'Ezéchiel, en 34,11-12, emploie inten-
_annel]ement le verbe bgr («prendre soin de», «se soucier de»; cf. Ps. 27,4: «prendre
Joie a»), qui lui est familier, alors que Jér. 23,1-2, dans un passage antérieur a Ezéchiel
surles mauvais pasteurs, utilisait encore le verbe pdg, « visiter», «s’occuper de», au sens
d’un jugement.



298 HENRY MOTTU

extravagant mariage est une action symbolique, en ce sens que cette union est
une parabole vécue de ce que Dieu fait pour son peuple: «Car tel est 'amour
du Seigneur pour les fils d’Israél, tandis qu’ils se tournent, eux, vers d’autres
dieux...» (Os. 3,1). Les rapports du prophete et de son €pouse, ainsi que les
noms symboliques donnés a leurs enfants, figurent donc au deuxiéme degré la
relation conflictuelle entre Dieu et son peuple qui est aimé, accepté, en dépit
de ce qu’il fait et de ce qu’il est. Le livre d’Osée est tout entier construit sur une
parabole humaine figurant la tendresse et la loyauté de Dieu, ce Dieu qui,
décrit dans le livre sous des traits maternels, a appris a marcher a son peuple,
I’a pris dans ses bras, I’a guidé «avec des attaches humaines, avec des liens
d’amour», I’a approché de sa joue comme on souléve un nourrisson pour lui
tendre de quoi manger (Os. 11, 3-4). Avec Ezéchiel, Dieu avait un projet pour
moi; avec Osée, Dieu a un cceur pour son peuple. Plus Dieu est Dieu, plus Il
souffre d’aimer. Plus Il est saint, moins Il condamne. Dieu se dit dans la
passion humaine la plus centrale, la passion d’amour, qui inclut 1’élan et la
souffrance. Comme I’écrivait le regretté André Neher, le symbolisme conjugal
«n’a pas été seulement pensé par les prophétes, il a été vécu par eux» !5
Avec Osée donc, ce prophéte de la non-violence de Dieu, qui sera suivi sur
cette voie par Jérémie et d’autres, nous en arrivons a ceci, que le visage de Dieu
se signifie par aventure existentielle et apparemment insensée du prophete
lui-méme dans sa personne et sa relation a autrui. Il y a 1a un élément de
démarcation digne d’étre souligné par rapport 4 la mentalité traditionnelle
(pour éviter d’utiliser le mot «magique»), qui repose sur cette idée que le
semblable agit sur le semblable et que le symbole est un moyen d’action
privilégié sur ce qui est symbolisé. Ainsi, briser un arc et ses fléches dans un
lieu donné par le magicien entrainerait par anticipation la destruction des
armées ennemies. Frazer appelait cette procédure la «sympathie» par conta-
gion ou imitation !5, Or, la Bible hébraique, qui n’ignore certes pas ce genre de
procédure, renverse ici une telle logique mimétique et considére au contraire
que ce qu’il y a d’efficace et de vrai dans le symbole, c’est le porteur lui-méme
du symbole. Ce qui fait symbole, ce n’est plus le passage du semblable au
semblable, mais la disproportion entre ce qui est symbolisé, I’ceuvre para-
doxale de Dieu, et le destin du prophéte lui-méme. Ici, c’est le dissemblable

15 L'Essence du prophétisme, Paris, PUF, 1955, 17 éd., p. 349.

' FRAZER évoquait le concept de «magie sympathique» pour opposer non pas
magie et religion, mais magie et science. Il prenait le mot «sympathie» au sens étroit et
au sens large; au sens étroit: «la magie sympathique, que nous avons appelée magi¢
copta’giet.:se (contagious magic), procéde de I'idée suivante: les choses qui ont été une
fo:s.reumes, et sont ensuite séparées, restent néanmoins, malgré 1’éloignement, unies par
un lien de sympathie si puissant que tout ce qu’on fait a I'une affecte également l'autre»,
op. cit., p. 113; au sens large, 'autre forme de magie est appelée «imitative» ou encoré
« homéo_pathique», et c’est la mimetic magic, qui repose sur le principe de similitude,
par quoi tout semblable appelle son semblable et agit sur lui, op. cit., p. 41.



LA PAROLE ET LE GESTE 299

qui signifie. Plus nous somme désorientés, plus nous nous réorientons. Autre-
ment dit, ’efficacité symbolique se déplace du mimétisme a I’existentialité.
C’est désormais la personne qui va porter le message : «Je fais de toi un présage
pour la maison d’Israél» (Ez. 12,6. 11; 24,24.27; cf. Es. 20,3) ou «un signe»
(Es. 20,3; Ez. 4,3; cf. aussi Es. 8,18). C’est donc le prophéte lui-méme et sa
famille qui deviennent symbole.

Si nous soulignons ’existentialité du symbolisme biblique, c’est, pensons-
nous, parce que le prophétisme est non seulement une préfiguration de ce que
signifie en christianisme ’incarnation, mais encore le rappel de toute la portée
de 'incarnation en vue de [’avenir. Les prophétes ne sont pas tant derriére nous
que devant nous. Car les prophétes ont déja incarné la Parole, dans ce qu’ils
ont dit et fait et surtout dans ce qu’ils furent. A cet égard, 'introduction du
livre d’Osée, dédoublée, est intéressante: « Début des paroles du Seigneur par
Osée» (Os. 1, 2). Le prophete n’est pas seulement, comme on le dit habituel-
lement, un homme de la parole, un simple instrument; c’est aussi un acteur,
un porteur agissant d’une Parole qu’il voit et qui se voit au travers de ce qu’il
fait. Osée 12, 11 en témoigne encore: «Je parlerai aux prophétes et je multi-
plierai les visions, et par la main des prophétes je dirai des paraboles»!”.
Qu’est-ce a dire, sinon que le prophéte n’est autre qu’une médiation vivante
entre Dieu et son peuple?

Or nous sommes d’avis que la théologie protestante, parfois un peu idéa-
liste en matiére ecclésiologique, n’a pas suffisamment pris en compte cette
inéluctabilité de la médiation. On ne saurait en effet prétendre avoir un acces
direct et immédiat a la Parole ou s’imaginer étre directement « branché» sur le
Saint-Esprit sans se faire beaucoup d’illusions et s’exposer a de nombreuses
déconvenues. La Parole n’est jamais pure, au sens o elle se livrerait a notre
perception sans une symbolique, et le Saint-Esprit ne se manifeste jamais hors
de I'historicité, du corps, de la socialité. Comme praticien et généraliste, nous
nous engagerons a réfléchir a la formation non seulement cognitive, mais
existentielle, non seulement intellectuelle, mais holistique (c’est-a-dire globa-
le) des futurs pasteurs et diacres, et des chrétiens se préparant a leur tiche.
Qu’on le veuille ou non, qu’on en soit conscient ou non, la Parole passe par
nous. D’ou I'importance d’une formation compléte, qui soit a méme d’inclure
la corporéité et «’analogique» dans nos propositions et plans d’études. Sinon,
hous continuerons 4 ne former que des étres empéchés, incomplets, des
Carences affectifs, auxquels il manquera la dimension essentielle du symbo-
lique, tandis que la Parole continuera d’étre assénée a longueur de sermons
Sans pouvoir étre vécue, et encore moins célébrée et regue.

'7 Ou «des similitudes» (on corrige habituellement le texte recu qui a, suivant Osée
6,,5: «et par la main des prophétes j'anéantirai»). Le verbe désigne probablement
Pactivité prophétique en général (dire ou parler en paraboles) et ROBINSON, art. cit. en

Notre note 5, pense qu’il peut désigner ou inclure ici des actes symboliques, p. 17,
note |,



300 HENRY MOTTU

3) Le caractére surprenant et historiquement situé de ['acte symbolique

Mais il faut remarquer qu’un acte prophétique, en principe, ne se répete
jamais et qu’il est toujours historiquement situé. Il y a quelque chose de
surprenant, d’incongru et d’inimitable dans tout geste authentique. Pour faire
effet et susciter la réflexion, un geste doit surprendre; il doit marquer un arrét
dans le temps linéaire, dans les habitudes acquises et la tradition; bref, par
rapport 4 la Loi, qui atteste la volonté constante et pour ainsi dire ordinaire de
Dieu, I’acte symbolique présente, on ’a vu avec ’exemple d’Osée, quelque
chose d’inattendu, voire d’extravagant. Il y a 1a un acte exceptionnel qui
répond a une situation exceptionnelle. Calvin lui-méme parlait d’ailleurs
d’une double dispensation de la volonté divine, la voie ordinaire et la
voie extraordinaire, a propos de la révélation ainsi que des ministéres de
I’Eglise.

Il y a donc action symbolique et action symbolique. Toutes ne se valent
pas. I y a également des actes symboliques inauthentiques, tel, par exemple,
celui d’Hanania qui s’avise, muni de la formule convenue, «Ainsi parle le
Seigneur», de briser le joug porté par Jérémie. On le sait, Hanania se trompe
de siécle et imite le grand Esaie sans comprendre que ’on a changé de situation
historique.

Mais choisissons a ce propos des exemples contemporains issus du poli-
tique. Aprés tout, le champ politique et social fait aussi partie de la théologie
pratique. On peut dire que toutes les guerres commencent par des gestes
symboliques et se terminent par des gestes du méme genre. Ainsi, au temps de
la montée du national-socialisme en Allemagne, le 10 mai 1933, on briila
Berlin et dans d’autres Universités — étudiants national-socialistes en téte,
encourages, hélas! par certains professeurs — les livres de quelque 250 auteurs
prétendus subversifs, notamment ceux de Marx et de Kautsky, mais aussi
ceux de Heine, Brecht, Freud, Heinrich et Thomas Mann, et en premiére ligne
ceux du poéte satirique Tucholsky et du pacifiste von Ossietzky. Cet autodafé
sera le signe symbolique et prémonitoire de plus grands désastres. Goebbels
d’ailleurs ne se fit pas faute de magnifier cette action en ces termes: « Voici»,
déclarait-il, «une forte et grande action symbolique, qui doit faire comprendre
au monde: C’est ici que s’écroule le fondement spirituel de la république de
novembre (sc.: la République de Weimar); mais de ces décombres va s¢
relever en vainqueur le phénix d’un esprit nouveau, d’un esprit que nous
portons...» 8, Avant toute guerre, il y a donc quelque chose comme uné

'® «Eine starke, grosse und symbolische Handlung, die aller Welt dokumentieren
soll: Hier sinkt die geistige Grundlage der Novemberrepublik zu Boden; aber aus diesen
Triimmern wird sich siegreich erheben der Phonix eines neuen Geistes, eines Geistes,
den wir tragen (...)», cité par CHRISTIAN GRAF VON KROCKOW, Scheiterhaufen. Grossé
und Elend des deutschen Geistes, Berlin, Severin und Siedler, 1983, p. 17. Sur cet
événement, voir aussi la documentation rassemblée par ULRICH WALBERER, 10. Mai



LA PAROLE ET LE GESTE 301

démonstration symbolique de ce qu’on va faire, pour habituer les esprits au
nouveau cours des choses et les terroriser par avance. Cinq ans apres, d’ail-
leurs, ce sera en Allemagne 'odieux pogrome que les Nazis appelleront la
Reichskristallnacht du 9 au 10 novembre 1938 (dont nous venons de rappeler
la mémoire 50 ans aprés), ou les synagogues furent briilées et les Juifs pour-
chassés et assassinés. Le régime de la terreur avait commencé. Heinrich Heine
I'écrivait déja en 1823: «La ou on briile les livres, on briile a la fin les hom-
mes» 19,

Mais les guerres et les haines se terminent et s’apaisent souvent également
par des gestes symboliques, cette fois authentiques. Sans compter avec le fait
qu’aprés les massacres de toutes sortes, on s’avise enfin de négocier (la déci-
sion de négocier est toujours un acte hautement symbolique), les politiques
paient aussi parfois de leur personne, voire de leur vie. Ainsi Willy Brandt, le
7 décembre 1970, a I'’époque chancelier de la République fédérale, au cours
d’une visite faite a Varsovie en vue de la signature du traité germano-polonais,
alors que tout le monde attendait un discours, comme par une inspiration
soudaine, tomba a genoux devant le monument élevé a la mémoire des vic-
times du ghetto de Varsovie. Ce geste 4 lui seul fit sans doute plus pour la
réconciliation des peuples qu'un discours convenu. L’image de ce geste pure-
ment humain, personnel, si étranger au protocole, donna toute sa dimension
symbolique a la réconciliation, et peut-étre au pardon.

Nous pensons ici également a ce geste hautement symbolique du président
€gyptien Anouar el-Sadate se rendant a Jérusalem le 19 novembre 1977, avant
la signature des accords de Camp David de septembre 1978, pour y attester sa
volonté de paix en dépit de la haine et de la méfiance. Ce geste a lui seul parla
pour lui, en quelque sorte 4 sa place, pour dire que la fatalité n’est pas le dernier
mot de I’histoire et que les humains, s’ils le décident, peuvent et donc doivent
rompre ’enchainement de la tragédie. C’est a cause de tels gestes qu’on finit
toujours, un jour ou I’autre, par assassiner les précurseurs, et nous ne devons
Pas oublier que dans la longue histoire de ’humanité, il n’y a pas que les
prophétes patentés d’une seule tradition religieuse qui ont souffert et su voir
les signes des temps.

Dans la Bible, c’est le livre de Jérémie qui, retranscrivant le débat du
prophéte d’Anatoth avec ses adversaires, a sans doute le plus réfléchi a cette
Question de la démarcation, toujours mouvante, jamais donnée ou acquise

1933, Biicherverbrennung in Deutschland und die Folgen, Fischer Taschenbuch Verlag,
1983; on lira en particulier les « 12 Thesen wider den undeutschen Geist», p. 35, ainsi
que les 9 « Feuerspriiche» pendant I"autodafé, véritables acclamations liturgiques, par
txemple: «9. Rufer: Gegen Frechheit und Anmassung, fiir Achtung und Ehrfurcht vor
dem unsterblichen deutschen Volksgeist! Verschlinge, Flamme, auch die Schriften der
TuCholsky und Ossietzky!», p. 115; extrait de la liste des auteurs interdits, p. 303.

" Cité par VoN KrROCKOW, op. cit., p. 9.



302 HENRY MOTTU

une fois pour toutes, entre un acte authentique et son contraire, un acte qui
n’est que la répétition mimétique, hors contexte, de la tradition (cf. Jér. 27-28,
par exemple). On use et on abuse aujourd’hui, a notre avis, en sacramentaire
notamment, du concept d’«efficacité symbolique». Les symboles sont effica-
ces, et on le voit bien dans le champ politique. Mais il y a des symboles de
mort, et pas seulement des symboles de vie. Le praticien se devra d’apprendre
lui-méme et d’apprendre aux étudiants et étudiantes qui lui sont confiés a
discerner les esprits, sans prendre la proie pour ’ombre, 4 ne pas se tromper
d’adversaire, a tenir compte en un mot de I’historicité et de la temporalité de
notre condition. Ainsi, ’authenticité ou ’inauthenticité d’un geste se mesure a
sa fidélité a la Loi éthique du Seigneur de la vie, qui exige de nous le respect
d’autrui, quels que soient sa race, son pays, sa confession, son sexe, sa classe,
mais aussi a la prise en compte d’une situation historique chaque fois diffeé-
rente.

Ajoutons encore une précision. Le geste symbolique ne prétend pas, et c’est
sa limite, donner, une solution globale a nos maux politiques et sociaux. Un
geste met le doigt sur la plaie, indique la voie a suivre, sans que ceux ou celles
qui 'accomplissent prétendent résoudre tous les problémes pour toutes les
situations. Un geste symbolique n’est donc qu’une partie pour le tout, un acte a
proprement parler métonymique et qui, procédant par substitution analogi-
que, préléve sur le réel une de ses parties pour symboliser une espérance, une
bréche, une action a venir possible; celle-ci doit alors étre poursuivie par
d’autres instances, sans préjuger des réponses a plus long terme. Nous pensons
ici aux propositions des Eglises de notre pays, souvent si mal comprises, au
sujet du droit d’asile et des réfugiés, et au programme, si contesté parfois, du
Conseil ecuménique des Eglises destiné a combattre le racisme.

4) L’acte symbolique comme appel a la confiance et signe de réconciliation et
d’alliance

Mais nous n’aimerions pas donner, en dernier lieu, I'impression fausse que
la Bible ne parle que d’étres hors du commun et de situations exceptionnelles.
Il y a en effet dans tout geste symbolique cette idée, implicite chez les pro-
phétes hébreux, explicite chez Jésus de Nazareth, que les humains qui en sont
les bénéficiaires ou parfois les porteurs peuvent et doivent reprendre
confiance en eux-mémes et dans la réalité. C’est cette idée de confiance
retrouvée a laquelle tout étre humain est appelé, quelle que soit sa condition,
que nous esquisserons en finale, et singuliérement avec I’entrée en scéne de
Jésus de Nazareth. On oublie trop souvent que Jésus n’a pas seulement par 1é
en paraboles, mais qu’il a agi en paraboles. Nos Evangiles ont gardé la
mémoire de quelques-uns de ses actes symboliques, accomplis sur le modele
des anciens prophétes, depuis I’accueil et la bénédiction des petits enfants
jusqu’au lavement des pieds des disciples, depuis le geste par lequel Jésus



LA PAROLE ET LE GESTE 303

chasse les vendeurs du Temple, jusqu’au geste des gestes, la fraction du
pain 0,

Relevons d’abord que les actes symboliques des prophétes sont toujours
des gestes ou ’auteur prend quelque chose, un vase de terre cuite ou I’eau peut
se rafraichir, deux tablettes de bois, des pierres, un morceau d’étoffe, une
galette d’orge, une miche de pain, une coupe de vin, le nom d’un enfant, un
deuil, un sac de voyage, des ossements, et méme des excréments, pour faire de
ces ingrédients dérisoires un symbole qui parle et interpelle de la part du
Seigneur?!. La création est ici valorisée a titre d’ceuvre divine, dont I’existence
et la beauté témoignent de la gloire du Créateur. On ne trouvera chez aucun
prophéte biblique une once de mépris a I’endroit du cosmos et de la terre,
jusque dans ses moindres manifestations. Plus encore, le travail humain y est
pleinement reconnu, méme le plus humble: « Descends tout de suite chez le
potier; ¢’est la que je te ferai entendre mes paroles» (Jér. 19,2) est-il demandé a
Jérémie.

Prendre. Ouvrir la main pour recevoir. Tenir la main du mourant pour
Paccompagner. Caresser pour rassurer. Saisir, non pour dominer, mais pour
travailler. Prendre pour donner. Imposer les mains pour faire reprendre
confiance. Tendre la main de communion ou d’association pour se reconnai-
tre enfin, comme Paul et Pierre (Gal. 2,9). Bénir en étendant les mains. «La
main a aussi ses réves...», comme le disait Bachelard. La main est le symbole
clef des actes prophétiques. N’est-ce pas avec la main que Dieu crée? N’est-ce
pas la main du Seigneur qui se saisit d’hommes et de femmes pour en faire ses
porte-parole ? N’est-ce pas dans la main de Dieu que nous nous réfugions pour
échapper aux mains des hommes? Et Jésus n’a-t-il pas accompli ce geste de
prendre du pain pour donner a ses disciples le signe de son corps «quasi de
main en main», comme disait Calvin?22,

Mais, au vrai, ne fut-ce pas & son geste que les deux fuyards dégus d’Em-
maiis reconnurent leur Seigneur? «Or, quand il se mit a table avec eux, il prit
le pain, prononga la bénédiction, le rompit et le leur donna. Alors, leurs yeux

2 Cf. pour I’Evangile de Jean, EDOUARD COTHENET, « Gestes et actes symboliques
dl{ Christ dans le quatriéme Evangile», in Exégése et Liturgie, Paris, Cerf (coll. Lectio
Divina, 133), 1988, p. 41-61.

' Cf. I’expression habituelle, fréquente chez Ezéchiel surtout: «prends-toi».

2 «Quasi de manu in manumpy, littéralement: «de sa main dans la ndtre», Insti-
tution 1V, 17.37. La symbolique de la main est importante a observer dans la doctrine
Calvinienne de la sainte Céne: notre Seigneur nous donne «en la main le signe de son
Corps», IV, 17.10; «et c’est pourquoi il (Dieu) a donné par la main de son Fils a son
Eglise le second sacrement, a savoir le banquet spirituel, ou Jésus-Christ nous témoigne
Q_U’il est le pain vivifiant (Jean 6,51), dont nos 4mes soient nourries et repues pour
Pimmortalité bienheureuse», IV, 17.1; cf. aussi sur la célébration liturgique sous les
deux especes: « 11 est pourtant certain que la maniére de I'ancienne Eglise a été que tous
le (sc., le pain) prissent en la main», IV, 17.43, de sorte qu’avec la Réforme on passe du
Symbolisme de la bouche a celui de la main.



304 HENRY MOTTU

s’ouvrirent et ils le reconnurent, puis il leur devint invisible» (Luc 24,30-31).
A la vue de ce geste, les disciples reconnaissent (Luc ne dit pas qu’ils le virent)
leur Maitre assassiné et qui se manifeste comme le Vivant. Or, ce geste est
décrit par analogie avec le passé, de sorte que les convives comprennent
rétrospectivement le sens et la portée des repas pris auparavant avec leur
Seigneur. Le geste eucharistique rappelle globalement la commensalité de
Jésus avec les pécheurs, et le terme lucanien de «fraction du pain» met pré-
cisément en évidence non point seulement les paroles de Jésus, mais cet acte
par lequel il «rompt» le pain. Ainsi, ce qui est essentiel dans la sainte Céne ou
eucharistie, c’est que le geste de Jésus prenant et donnant le pain récapitule
tous les gestes symboliques des prophétes accomplis avant lui23. C’est donc la
symbolique du repas, y compris celle du festin messianique avec les rejetés et
les exclus de notre terre, qui devrait nous orienter vers une compréhension
renouvelée et plus joyeuse du «repas du Seigneur», et non pas exclusivement
la problématique «nourriture», qui a comme obnubilé la pensée chrétienne de
part et d’autre des barriéres confessionnelles.

Il faut ressaisir, en dega des objectivations et des séquelles de I’histoire, le
sens de ’eucharistie en termes d’action symbolique. Jacques Dupont, naguére,
avait déja développé cette idée que, dans la fraction du pain, «gestes et paroles
constituent ensemble ce que nous pouvons appeler une action prophétique
(...). Jésus annonce sa mort prochaine; il ne ’annonce pas seulement par des
paroles; il la représente en quelque sorte, par un geste symbolique, sous les
yeux de ses disciples. C’est ce que nous trouvons d’abord dans ces versets (sc.
Marc 14, 22-24): une prophétie en action» 24, Et le savant exégéte de donner
I’exemple d’une des actions symboliques d’Ezéchiel, celle du rasoir, symbo-
lisant le traitement subi par les vaincus (Ez. 5, 5), conclue par ces mots:« Cecl
est Jérusalem» (z6t Yerushdlaim), passage qui nous fait mieux comprendre le
sens des paroles: «Ceci est mon corps» 5. Le Christ, précisons-le, ne veut pas
seulement dire que son action représente ce qu’elle annonce, mais qu’elle
produit ’événement au titre de geste symbolique: en prenant ce pain, c’est

211 y a certes ici une difficulté: si 'acte symbolique d’un prophéte est unique et
toujours situé, nous I’avons dit, ’acte sacramentel, au contraire, se répéte et s’effectue
dans un cadre rituel (« Chaque fois que...»: I Cor. 11,26). Mais, d’une part, il n’est pas siir
que les prophétes n’aient jamais repris certains actes de leurs prédécesseurs, comme 0n
le voit surtout chez Ezéchiel; et, d’autre part, le substrat prophétique de I’acte sacra-
mentel ne sauve-t-il pas celui-ci du mimétisme pur et simple ? Ces questions seraient
reprendre.

# Cf. DoM JacQues DUPONT, «Ceci est mon corps», «Ceci est mon sang», iq
Nouvelle Revue théologique (Louvain) 80, 1958, 10, p. 1033 (1025-1041). C’est aussi
Iavis de XAVIER LEON-DUFOUR, Le partage du pain eucharistique selon le Nouveau
Testament, Paris, Seuil (coll. Parole de Dieu), 1982 «Jésus agit ici comme un prophéte
qui fournit 'explication de son propre geste symbolique», p. 192.

% Art. cit., p. 1033-1034. A quoi on pourrait ajouter encore Ez. 37,11: «ces 08s¢-
ments, c’est toute la maison d’Israély.



LA PAROLE ET LE GESTE 305

mon corps que vous recevrez. 11 s’agit avant tout d’une donation de confiance
a ’endroit de disciples anxieux, ainsi que du renouvellement de I’alliance de
Dieu malgré le mal et la tragédie. En donnant le pain, le Christ explicite que
ceci est donné a ses disciples pour son corps, pour le signifier en dépit de la
mort. Il y a la une métonymie, une «translation de nom», comme I’avait bien
vu Calvin ?%; or, ajoute-t-il, le Christ «ne parle point au pain, mais a ceux qui le
regoivent» 2’ C’est a vous que revient désormais de porter la bonne nouvelle
du don que je fais de ma personne pour le salut du monde. Le sacrement
symbolise lorsqu’il fait fonctionner des systémes a action réciproque. Aussi
bien notre attention doit-elle étre dirigée, non seulement sur ce que dit et fait
Jésus en rompant le pain, mais aussi, et avec la méme rigueur, sur ce qu’il nous
fait faire a nous qui prenons le pain, autrement dit sur ce que le mystére de sa
présence entraine chez ceux et celles qui partagent le méme pain. La symbo-
lique eucharistique n’opére que si le Christ se donne et que si les chrétiens,
quelle que soit leur allégeance, se regoivent. Les deux moitiés du symbole
doivent se rejoindre, sinon le symbole n’opére pas en vérité et en acte. N'est-ce
pas ce que rappelle saint Paul, ce prophéte chrétien, aux paroissiens de
Corinthe, dont la maniére de célébrer ’eucharistie, en excluant les plus
démunis et les travailleurs arrivés en retard, empéche que la communion au
repas du Seigneur soit réelle et vraie 722 Et un €ditorialiste a eu raison d’écrire
récemment: «Je puis, théoriquement, partager le repas du Seigneur avec M.
Pieter Botha, mais pas avec I’abbé Pierre. On fait difficilement mieux dans
Pabsurdex» 2.

Quoi qu’il en soit de ces questions controversées, I’essentiel du message et
du sens des actes accomplis par le Nazaréen est de libérer tous ceux et toutes
celles qui se considérent comme perdus, afin qu’ils retrouvent ’affirmation de
leur étre. Ce fut avec ces droles de gens, ces fraudeurs, ces pécheurs, ces
femmes de mauvaise vie que Jésus a pris ses repas (Luc 7,34, par exemple). Et
les Evangiles nous ont aussi rapporté ces actes de prise de confiance que sont le
geste de la femme hémorroisse osant toucher la frange du vétement de Jésus
(Luc 8, 40-56) ou celui de Marie de Magdala versant sur le Maitre le parfum
d’huile d’aromates, geste précisément qui sera raconté «en mémoire d’elle»
(Marc 14, 3-9). Les événements tragiques de la vie ou de Ihistoire, les condi-

% Institution 1V, 17.21: «in hac metonymia».

7 Institution 1V, 17.39.

® JEAN HERING, dans son Commentaire a la premiére épitre de saint Paul aux
Corinthiens, Delachaux, 1949, traduit I Cor. 11,20 de la fagon suivante: « Mais vu /a
Maniére dont vous vous réunissez en assemblée, il n’est pas possible que vous puissiez
réellement manger le repas du Seigneur», p. 97; et plus loin, I'auteur commente : « Nous
Dféférons donc expliquer ouk estin, etc., par «il n’est pas possible que vous mangiez
rCellement la Sainte Céne dans les conditions voulues par le Seigneur»», p. 99.

¥ FREDDY KLOPFENSTEIN, « (Ecuménisme: 1054-1520-1961», in La Vie Protestan-
’(’.’4 novembre 1988, p. 3. Sur ces questions, cf. notre article: « Nos convictions réfor-
mees au sujet de la sainte Cénew, in Cahiers Protestants, octobre 1987, 5, p. 5-11.



306 HENRY MOTTU

tionnements sociaux, les pesanteurs de toutes sortes ne sont pas fatals. Nous
sommes appelés a devenir acteurs et actrices d’Evangile, a notre tour, a la suite
des prophetes. «Si seulement tout le peuple du Seigneur devenait un peuple de
prophétes sur qui le Seigneur aurait mis son esprit!» soupirait déja Moise
(Nombre 11,29).

Car — et nous revenons a notre point de départ — quand Ahiyya de Silo
déchire son manteau, il y a 1a plus qu’une anticipation symbolique de ’évé-
nement. Ce geste implique aussi une douleur, et le prophete participe au
drame qui se joue tout autant qu’il le mime. Et s’il y a douleur, il y a aussi
espérance, au moins implicite, de voir le manteau rapiécé et, pour nous
chrétiens, la tunique recousue. Le geste implique donc, en derniére analyse,
non une vaine prestidigitation, encore moins une condamnation, mais un
appel aux auditeurs-spectateurs, aux lecteurs, a espérer et a agir pour recoudre
patiemment le manteau déchiré. Sous I'influence de la tradition prophétique,
le texte du livre des Rois atteste d’ailleurs cette espérance: «J humilierai en
cela (sc., par cette division) la postérité de David, mais pas pour toujours» (I
Rois 11, 39)3, Tout acte symbolique dans la Bible a pour ultime fonction d’en
appeler a la confiance en vue de ’avenir, a la réconciliation et 4 la reconnais-
sance mutuelle. Si le premier récit canonique d’une action symbolique désigne
une déchirure, les deux derniers, en Ezéchiel 37,15-28 et en Zacharie 6,9-15,
sont au contraire I’annonce d’une réconciliation promise. N’y aurait-il pas la
une inclusion sur le plan du canon biblique lui-méme? Le geste a pour fonc-
tion de manifester que I’on peut, parce qu’on le doit, repartir sur des bases
nouvelles pour un nouveau départ. Ainsi les actes des prophétes nous
ouvrent-ils 4 la dimension sacramentelle du monde. Et nous sommes d’avis
qu’il nous faut maintenant imaginer, par-dela les divisions de toutes sortes,
nationales, sociales, confessionnelles, raciales, des actes de réconciliation a
caractere sacramentel. C’est finalement sous I’angle de la beauté que nous
verrions I’avenir de la théologie pratique, considérée comme une esthétique
théologique. N’est-ce pas 'iconographie chrétienne qui a si souvent repris les
gestes fondateurs des personnages bibliques, depuis Elisée guérissant I’enfant
de la veuve, jusqu’a Jésus lavant les pieds des disciples et rompant le pain, sans
oublier I'intervention mystérieuse de Dieu, dans la création et I’histoire,
figurée par sa main ? « Pour que Dieu soit beau» 3!, tel devrait étre notre projet,
conduit sous ’égide du troisiéme article consacré a I’Esprit Saint qui, selon le
symbole de Nicée-Constantinople, confesse, contre les pneumatomaques €t
Marcion, la foi de I’Eglise universelle: «Nous croyons en I’Esprit Saint, Sei-
gneur et source de la vie, qui procéde du Pére. Avec le Pére et le Fils, il regoit
méme adoration et méme gloire. Il a parlé par les prophétes».

30 « L’auteur, probablement sous I'influence des prophétes, exprime 1a son espoir qué
la division du royaume n’est que temporaire», TOB, note u) ad loc.
' Cf. RUDOLF BOHREN, Dass Gott schon werde. Praktische Theologie als theologische
Asthetik, Miinchen, Kaiser, 1975.



	La parole et le geste : les actes symboliques des prophètes et la théologie pratique aujourd'hui

