
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 39 (1989)

Heft: 3

Artikel: La spéculation hégélienne

Autor: Bourgeois, Bernard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381388

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381388
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 121 (1989), P. 273-289

LA SPECULATION HEGELIENNE

Bernard Bourgeois

La spéculation hégélienne a été l'objet, dès son triomphe dans l'hégélianisme

dit de droite, de deux attaques menées, l'une par un hégélianisme qui ne
se voulait pas de droite, l'autre par ce qu'on pourrait appeler une droite non
hégélienne. Deux figures les illustrent: Feuerbach pour la première, Kierkegaard

pour la seconde. Deux attaques, deux griefs fondamentaux. — Pour
Feuerbach et sa postérité critique (marxienne), la spéculation hégélienne est
une pensée qui oublie l'être effectif, le réel véritable (originairement sensible),
et cela au profit d'un être identifié à la pensée (tel est bien le début de la Science
de la logique). En son pur constructivisme, cette pensée dissout l'objectivité de
ses objets : Marx dénoncera, par exemple, la substitution de l'Etat de la logique
à la logique de l'Etat. La spéculation de Hegel est alors condamnée comme un
activisme de la pensée, d'une pensée refusant de se mettre à l'écoute de
l'expérience objective, d'une pensée trop peu objective. — Pour Kierkegaard, la
spéculation hégélienne, à l'inverse, est trop oublieuse du sujet, de ce qui, en lui,
est proprement subjectif, et qui est actualisé dans le vouloir qui choisit, qui se

choisit, qui décide, dans l'instant, de son avenir, et non pas dans la pensée qui
contemple ce qui est, c'est-à-dire le passé. La spéculation hégélienne est ici
critiquée comme un pur esthétisme. A vrai dire, ce reproche de passivisme —
R. Haym parlait, lui, de «quiétisme» — a semblé justifié, de l'intérieur même
de l'hégélianisme, par la conception que celui-ci se faisait de la pensée
philosophique comme reflet (miroir, speculum) conservateur de la réalité (la
philosophie vient toujours trop tard, elle consacre l'action passée au lieu d'être
l'acte inaugurateur...). — Ces deux reproches s'accordent à rejeter, dans
l'hégélianisme, la pseudo-action de la seule pensée, la pseudo-subjectivité d'une
spéculation indifférente.

Ainsi, la critique de la raison hégélienne consiste originellement à proclamer

que :

— la théorie n'est pas pure raison, mais rationalisation de l'expérience,
alors que la spéculation oublie l'expérience,

— la pratique n'est pas pure raison, mais engagement existentiel, alors que
la spéculation est une activité qui oublie l'existence.

Bref, la spéculation hégélienne, en tant qu'activité théorique, nierait,
comme théorique, l'objet, visée de la théorie, et, comme activité, le sujet,
principe de l'activité.



274 BERNARD BOURGEOIS

II convient d'abord de s'interroger sur le sens et la portée d'une telle
dénonciation de l'hégélianisme en la confrontant avec la conscience que
celui-ci a prise de lui-même, avant d'en apprécier la valeur de vérité, c'est-
à-dire d'énoncer une thèse sur la signfication même de l'acte de pensée hégélien.

* *
*

Le Système: de l'expérience à l'existence

Observons, pour commencer, que les deux critiques que nous venons de

caractériser bien schématiquement se recoupent, se rejoignent et se conjuguent

l'une l'autre, il est vrai dans deux contextes différents qui modifient leur
sens originel, deux contextes marqués, l'un, par la prédominance de

l'objectivisme, l'autre, par celle du subjectivisme. Ainsi, la postérité marxiste de

Feuerbach oppose la praxis réelle à l'idéalisme du sujet hégélien, et Kierkegaard

rassemble, dans l'illustration hégélienne du stade esthétique, l'absence
du choix essentiel et l'évaporation du réel dans la possibilité imaginée. —

Aussi bien, faut-il délaisser — en raison du syncrétisme final de la critique —

le lieu historique natif de sa différence, et ne plus considérer que son contenu
double (voire contradictoire): la spéculation hégélienne oublie l'objet ou
l'expérience, — elle oublie le sujet ou l'existence ; elle est trop subjective, et elle est

trop objective. — Si, de la sorte, le contenu commun de la critique d'une telle
spéculation apparaît en lui-même contradictoire, sa contradiction apparente
n'indique-t-elle pas l'essence contradictoire de ce dont il veut être la rectification

négative? La critique extérieure de l'hégélianisme n'est-elle pas seulement

l'extériorisation de l'auto-critique qu'il ferait de lui-même?
Si, en effet, la spéculation hégélienne ignore, dans le déploiement

autonome de son discours nécessaire, la facticité de l'objet et l'originalité du sujet,
n'est-ce pas pour autant qu'elle se contredit dans la définition qu'elle a donnée
d'elle-même? — Contre le formalisme de l'idéalisme kantien-fichtéen, elle
s'est bien toujours présentée comme un réalisme spéculatif, et a opposé au
subjectivisme de la réflexion l'objectivisme du reflet spéculatif, qui sauverait
le contenu concret de l'intuition empirique. Contre l'idéalisme objectif de

Schelling — qui est l'identification objective (substantialiste-spinoziste) du
sujet (contenu de la philosophie transcendantale) et de l'objet (contenu de la

philosophie de la nature, prédominante) —, Hegel affirme l'absoluité du sujet:
l'identité du sujet et de l'objet est un sujet (absolu); l'hégélianisme n'est pas
une philosophie privilégiant l'objectivité, la différence, la structure, la
bureaucratie, mais l'exaltation, partout, de la vie spirituelle.

Y aurait-il donc un désaccord entre le projet hégélien et sa réalisation — A
vrai dire, il ne le semble pas du tout. Car l'intention — reconnaître, en leur



LA SPÉCULATION HÉGÉLIENNE 275

hiérarchie, et l'objet et le sujet — se traduit bien dans le résultat, dans le

contenu du Système lui-même, si on envisage celui-ci en toute son ampleur,
c'est-à-dire du début de l'introduction scientifique à la Science qu'est la

Phénoménologie de l'esprit, à la fin de la Science elle-même, à savoir de
l'Encyclopédie des sciences philosophiques. Un double constat s'impose en effet.

D'une part, la spéculation hégélienne s'enracine dans la visée — «indicative»,
infradiscursive — du ceci sensible, pour être, en tout son discours, l'explicitation

des requisits de l'affirmation originelle: «c'est», «il y a». D'autre part,
elle s'achève dans «l'affirmation active, l'engendrement et la jouissance de
soi»1 de l'esprit absolu qui actualise l'Idée éternelle se réalisant elle-même, à

la fin de la Logique — laquelle est le discours exhaustifsur le sens de ce qui est

—, comme la liberté ou l'activité absolue de créer la nature. Bien loin, donc,
d'ignorer, et l'objet le moins subjectif (le ceci sensible), et le sujet le moins
objectif (le vouloir libre, la décision pure), — et la réalité la moins rationnelle,
et la rationalité la moins réelle, l'hégélianisme paraît bien réaliser son équation,

affirmée, du réel et du rationnel, dans le contenu du Système, en faisant
de celui-ci le développement même de cette équation comme équation du ceci
sensible (l'empirie pure) et de la décision libre (l'existence pure). La visée

originelle du ceci sensible ne se traduit-elle pas en un patient déploiement de

ses implications, pour se poser finalement comme la libre décision de l'Idée
réalisée en l'esprit? Constitué, le sens de l'être — la liberté créatrice — ne
pose-t-il pas tout son être, en sa vérité désormais atteinte, comme création
immédiate, impatiente, du pur ceci, de l'être naturel le plus aliénant pour
l'esprit? Ainsi, les deux grands absents prétendus de la spéculation hégélienne
se révèlent bien plutôt encadrer comme son alpha et son oméga, et pour le

déterminer en son sens en voie de constitution et en son sens se constituant
lui-même, le système de Hegel. Le sens devenant du Système, c'est le ceci
sensible qui devient la liberté ; le sens devenu du Système, c'est la liberté qui
crée le ceci sensible. Tout le Système serait alors la transition, selon le mode
opposé de chaque moment inaugural (devenir lent, décision soudaine), de

l'expérience pure à l'existence pure, et de l'existence pure à l'expérience
pure.

A moins que cette transition ne soit en elle-même contredite par un hiatus,
un double hiatus, entre elle-même et son point de départ, et entre elle-même et
son point d'arrivée... A moins que le processus par lequel elle se définit — la
dialectique en son implacable nécessité — comme l'on dit — n'invalide, dans
son mouvement même, la contingence posée à son origine — le ceci comme
surgissement pur —, et la liberté posée à son terme — la création absolue. Tel
est bien le problème — ainsi développé en son sens déterminé — que nous

' Hegel, Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften, 3e éd., § 577, éd. Nico-
lin-Pöggeler - NP -, Hambourg, F. Meiner Verlag, 1959, p. 463.



276 BERNARD BOURGEOIS

semble poser la spéculation hégélienne : en son procès dialectique — le broiement

mortifère de sa méthode —, ne contredit-elle pas l'ouverture vivifiante de

son système sur l'expérience et l'existence? Le problème, souvent soulevé, de

l'antagonisme de la méthode et du système dans l'hégélianisme, se trouve ici
posé, mais dans l'inversion de l'appréciation habituelle de ses termes (la
méthode vivante, le système mort). — Contre l'interprétation courante — et

dans le prolongement de considérations déjà présentées ailleurs2 — nous
voudrions tenter de montrer que la dialectique hégélienne, non seulement

tolère, mais, par son sens même, requiert, en sa nécessité constitutive,
l'ancrage de celle-ci dans la contingence du ceci sensible et dans la liberté de la

décision, un ancrage qui va, au surplus, se manifester comme un unique
ancrage, assurant ainsi la profonde unité avec elle-même d'une spéculation

par là élevée, en la démentant, au-dessus de l'orientation divisée de sa critique.
Envisageons donc successivement le rapport de la dialectique hégélienne et de

la contingence empirique, puis le rapport de la dialectique hégélienne et de la

liberté existentielle.

* *
*

La Méthode: la promotion spéculative de l'expérience

Nous ne nous attarderons pas sur des considérations extérieures à la Chose

même, et de nature biographique ou idiosyncrasique, qui dévoilent, dans

l'histoire même de l'auteur du Système, des traits fondamentaux à travers
lesquels s'anticipe cependant la Chose même. — Le génie de la spéculation
s'est, d'emblée, dès sa plus jeune enfance, montré ouvert à l'autre de la

réflexion enfermée en elle-même, du «penser par soi-même» dont le futur
professeur dénoncera, en son absolutisation pédagogique, les méfaits: on sait

que le tout jeune Hegel retranscrivait dans son Tagebuch les «extraits» les

plus divers empruntés à des ouvrages d'information empirique et «scientifique».

L'encyclopédiste spéculatif a également été nourri par l'encyclopédiste
empirique; et cet intérêt encyclopédique — au sens du XVIIIe siècle — se

manifeste aussi et d'abord là même où, par exemple, Hegel semble avoir été de

loin dépassé par un Schelling, c'est-à-dire dans le champ de l'étude et de la

philosophie de la nature. Hoffmeister notait à juste titre que Hegel s'était
intéressé plus que Schelling aux singularités, aux différences empiriques qua-

2 Qu'on nous permette de renvoyer à nos études : « Le Christ hégélien », in : Hegel et
la religion, recueil publié par G. Planty-Bonjour, Paris, PUF, 1982, pp. 177-211, - et
«Dialectique et structure dans la philosophie de Hegel», in: Hegel et la dialectique,
Revue Internationale de Philosophie, n° 139-140, Paris, PUF, 1982, pp. 163-182.



LA SPÉCULATION HÉGÉLIENNE 277

litatives offertes par la richesse de la nature3. Alors que Schelling s'emploie à

retrouver, dans les différences empiriques, ainsi réduites à la différence
indifférente de simples degrés — «Potenzen» — de l'identité conceptuelle, la
structure répétitive de celle-ci (en ce sens, le reproche de formalisme
monochrome que Hegel dirigera contre lui, dans la Préface de la Phénoménologie de

l'esprit, n'est pas infondé), l'auteur de l'Encyclopédie s'efforce de trouver, de

découvrir, dans la particularité qualitative des phénomènes naturels, le sens

nouveau, irréductible à ses antécédents abstraits, de chaque détermination de
l'absolu. Cette attention — «journalistique», mais qui s'en étonnera de la part
de quelqu'un qui célébra la lecture des gazettes et, pendant plusieurs mois, en
rédigea une — aux détails des faits s'ouvre, de façon significative, au contenu
le plus «irrationnel» des descriptions et interprétations de la nature: Hegel
accueille, à côté de la science d'entendement, les intuitions les plus variées des

alchimistes, de Paracelse, de Böhme..., bref, fait sien, contre les exclusives de

l'entendement réprimant et réduisant l'expérience, un certain hyperempiris-
me.

Un tel hyperempirisme, toutefois, bien loin de l'éloigner de la raison,
nourrit l'accomplissement même de celle-ci, que Hegel désigne — contre
l'aplatissement en entendement de la raison excluant l'empirique et le positif
— précisément par le terme de «raison». Aussi bien rencontrons-nous, dans

l'hégélianisme, une justification spéculative de l'unité de la spéculation et de
l'expérience.

L'une des affirmations essentielles du savoir absolu, où se clôt la science de
l'expérience de la conscience qu'est la Phénoménologie de l'esprit, est, en effet,
celle de l'identité absolue de contenu entre l'expérience et la spéculation: «Il
faut dire que rien n'est su qui ne soit dans l'expérience»*, car, «de même que
l'esprit qui est là n'est pas plus riche que la science, de même, en son contenu, il
n'est pas davantage plus pauvre»5.

Une telle réconciliation de l'empirique et du rationnel, de l'a posteriori et
de l'a priori, manifeste alors son originalité en tant qu'achèvement d'un
processus inauguré par Kant et poursuivi par Fichte et Schelling. Il convient d'en

marquer succinctement et schématiquement les grandes étapes, pour faire
ressortir l'apport caractéristique de la spéculation hégélienne6.

Kant, sur ce point comme sur beaucoup d'autres, inaugure tout. Voulant
élever la spéculation à la «science», il la libère du modèle méthodologique de
la science — physico-mathématique — de l'expérience, en lui donnant comme

3 Cf. J. Hoffmeister, Goethe und der deutsche Idealismus, Leipzig, F. Meiner Ver-
lag, 1932, p. 63.

4 Hegel, Phänomenologie des Geistes, éd. J. Hoffmeister, Hambourg, F. Meiner
Verlag, 1952, p. 558.

'Ibid., p. 562.
6 Nous prions le lecteur d'excuser la rapidité de cette rétrospective spéculative



278 BERNARD BOURGEOIS

contenu à fonder le vaste champ de l'expérience (interne autant qu'externe).
Alors que la philosophie des lumières s'assignait comme tâche d'opposer au

contenu positif (du droit, de la religion, etc.) un contenu naturel-rationnel

propre, nouveau (droit naturel, religion naturelle, etc.), autre que le contenu

positif et destiné à le remplacer, la philosophie kantienne supprime entre le

spéculatif et l'empirique ce simple rapport extérieur d'une différence de

contenu, en faisant de Va priori le fondement de l'a posteriori; l'Idée n'est pas

une autre réalité que la réalité empirico-positive, mais sa pensée. Hegel
saluera la mise en œuvre du principe de la spéculation qu'est l'identité du sujet
et de l'objet, dans la déduction transcendantale des catégories : « [la] théorie de

l'entendement a été tenue par la raison sur les fonts baptismaux»7. — Mais,
chez Kant, cette Idée rationnelle est aussitôt dégradée en un simple moment
d'une philosophie qui reste prisonnière de l'entendement (l'Autre de l'empirie
en son irréductibilité sensible); l'identité sujet-objet est seulement subjective,
comme le manifeste l'affirmation d'une chose en soi, corrélative de la scission
maintenue entre l'entendement (au sens large) et la sensibilité : «Si l'entendement

a été traité selon la raison, la raison, au contraire, est traitée selon

l'entendement»8. C'est pourquoi — à cause d'une telle scission entre le sujet et

l'objet — l'expérience est, à la fois, plus riche que la spéculation philosophique
vraie (de tout ce qui, en elle, n'est pas «constitué» par l'entendement), et plus

pauvre qu'elle (l'Idée est un concept non sensibilisable). Ainsi, la spéculation,
plus modeste en sa scientificité sui generis, s'est rapprochée de l'expérience,
sans que s'identifient pourtant véritablement, en leur contenu, l'a priori et

l'a posteriori.
Fichte va beaucoup plus loin. En faisant du principe de l'empirie (le

deuxième principe) le simple négatif du principe (le premier principe) de

l'intuition intellectuelle, et, par là, de la spéculation, il fonde l'affirmation de

l'identité absolue de contenu entre l'expérience et la philosophie; «L'homme
— écrit-il ainsi — n'a absolument rien d'autre que l'expérience et il ne parvient
à quoi que ce soit que par l'expérience, la vie elle-même. Toute pensée... part
de l'expérience et a en vue l'expérience. Rien n'a de valeur ni de signification
inconditionnée si ce n'est la vie»9. La différence entre l'expérience et la
spéculation est la simple différence formelle entre le contenu trouvé et le même

contenu, engendré. L'a posteriori et l'a priori définissent deux regards dirigés

sur un même contenu: le regard factuel et le regard génétique. — Cependant,
ces deux regards doivent, en leur exercice, rester purs l'un de l'autre: en

7 Hegel, Dijferenz des Fichte'schen und Schelling'sehen Systems der Philosophie, éd.

Lasson, Hambourg, F. Meiner Verlag, 1962, p 4
8 Ibid.
9 Fichte, Sonnenklarer Bericht an das grössere Publikum über das eigentliche Wesen

der neuesten Philosophie, in: Sämmtliche Werke, éd. J. H. Fichte, Berlin, 1845-1856,
Bd II, p. 333.



LA SPÉCULATION HÉGÉLIENNE 279

engendrant le contenu empirique de la vie, le philosophe doit s'interdire de
loucher vers ce contenu comme trouvé et donné ; la construction spéculative
doit s'enfermer en elle-même, et c'est, d'ailleurs, cette fermeture à l'expérience
qui permet au savoir spéculatifd'être un savoir fini, arraché à l'infinitude du
savoir empirique.

Schelling fait sauter cette interdiction. — Comme Fichte, il distingue
l'empirie et la «science» comme une «histoire» des faits et une «construction»

des faits, le vrai savoir — ainsi a priori — étant celui qui construit un
objet à partir de sa propre possibilité. — Mais Schelling reconnaît que, une fois
posé le principe inconditionné — identité duelle, conflictuelle, et donc vivante
—, le philosophe doit trouver empiriquement ce qu'il a à montrer comme
s'auto-produisant nécessairement: «Nous ne savons pas seulement ceci ou
cela, mais nous ne savons originairement rien si ce n'est par l'expérience et

moyennant l'expérience, et, dans cette mesure, tout notre savoir consiste en
des propositions d'expérience»,0. D'où l'appel à l'expérience pour découvrir
les maillons de la construction spéculative, et la méfiance de Schelling à

l'égard des fictions aisément fabriquées par la spéculation abstraite. Une telle
découverte empirique de ce qui est, à chaque fois, engendré de façon
autonome selon sa nécessité, engage la spéculation dans une infinité qui la préserve
de toute sclérose mortifère. Le recueil empirique du contenu spéculatif se paie
de son heureux inachèvement. La rationalisation de l'empirique est tout
autant une modalisation empirique de la raison spéculative. — Mais cela
signifie qu'il n'y a pas une véritable réconciliation de la spéculation et de
l'expérience, une véritable identification de l'identité à soi (du principe de la
spéculation) et de la différence d'avec soi (du principe de l'expérience). En
effet, chacun des termes perd de son caractère en accueillant l'autre : la
spéculation, de sa certitude, et l'expérience, de sa richesse (nous évoquions tout à
l'heure le reproche de formalisme, de schématisme, adressé par Hegel à la
philosophie schellingienne).

C'est que le mouvement de réconciliation de la spéculation avec l'expérience

inauguré par Kant et développé par Fichte et Schelling s'opère sur la
base de la différence du principe de l'identité et du principe de la différence.
Fichte intériorise cette différence au sein de l'identité (le Moi), comme la
différence du premier principe (le Moi se pose) et du deuxième principe (le
Moi se nie, ou pose le Non-Moi), mais la différence subsiste, et, si le premier
principe domine le deuxième principe dans la synthèse exposée dans le
troisième principe, il ne le pose pas. — Et la naturalisation schellingienne des

principes fichtéens maintient leur séparation : la nature est fondamentalement
identique à elle-même (continuité, expansion, production...), et elle est aussi

10 Schelling, Einleitung zu dem Entwurf eines Systems der Naturphilosophie, in:
Schel/ings Werke, éd. M. Schröter, Bd. II, Munich, Beck'sche Verlagsbuchhandlung,
1965, p. 278.



280 BERNARD BOURGEOIS

dualité (arrêt de la production dans un produit, contraction objective de

l'expansion subjective...). — Si le Non-Moi est posé, c'est parce que l'unité du

Moi est celle d'un Moi réel, et que la thèse ne peut être synthèse que s'il y a une

antithèse; si la dualité de la nature est posée, c'est parce que l'unité naturelle
est une unité vivante, et que la vie requiert, pour alimenter son mouvement, un
obstacle à sa puissance. Bref, pour l'identité, qui est l'essence, la différence est

un accident (même essentiel): le principe empirique est ainsi rabaissé au rang
de moyen dont la raison d'être est la fin du processus, l'identité concrète

présupposée pour le lancement de ce processus de la spéculation. L'assise de la

spéculation condamne de la sorte tout le mouvement de celle-ci à être une
négation effective de la différence, altérité ou objectivité, ce qui se traduit dans

le caractère téléologique ou finaliste (idéaliste!) de la construction spéculative
de l'expérience. C'est précisément là qu'intervient l'apport décisif de Hegel.

On parle d'une dialectique fichtéenne, d'une dialectique schellingienne, et,

abstraitement parlant, on le peut. En effet, à la différence de la déduction ou
démonstration, le discours fichtéen sur le Moi et le discours schellingien sur la

nature ne consistent pas à passer de A à A, de l'identique à l'identique, mais à

passer de A à non-A, de l'identique au différent : parce que A est posé, mais
n'est pas, il faut — puisqu'il y a de l'être — poser le négatif de A, soit non-A,
qui, comme posé ou positif, est B. Ainsi, l'être de B ne repose pas sur l'être de

A, mais sur son non-être. Cependant, un tel non-être de A, principe du passage
à B, n'est pas et n'est pas saisi alors dans A lui-même, mais par rapport à lafin
concrète dont il est la première, abstraite et simple détermination (que cette
fin soit, comme chez Fichte, la conscience de soi réelle, totale, ou, comme chez

Schelling, la nature vivante réalisée). Le non-être de A, c'est donc essentiellement

son manque. Si l'identité passe ainsi dans la différence — se nie, et telle
est la dialectique: différenciation de soi de l'identité, contradiction... —, ce

n'est pas parce qu'elle est identité, mais parce qu'elle n'est pas totalité, la

totalité étant alors présupposée, anticipée, ajoutée par le sujet spéculant à

l'objet initial de sa spéculation.
Au contraire, la dialectique hégélienne se présente comme radicalement

(quoi qu'en pensent généralement les commentateurs) non téléologique; elle

ne se veut ni finaliste, ni idéaliste, ni subjectiviste. Elle est une dialectique
vraiment dialectique pour autant que, en elle, si l'identité passe dans la
différence, c'est parce qu'elle est identité. Hegel pense avoir identifié intimement
l'identité et la différence, c'est-à-dire les deux premiers principes de la Doctrine

fichtéenne de la science, transposés par Schelling du Moi à la nature; et
toute la philosophie hégélienne se donne comme le développement de cette
identité originaire de l'identité et de la différence, de l'être et du néant.

C'est pourquoi Hegel s'emploie à faire apparaître, dans toute détermination,

non pas son manque, mais sa contradiction. Or, ce qui est contradictoire,
comme tel, en et pour lui-même, n'est pas; donc ce qui est, c'est la négation de



LA SPECULATION HÉGÉLIENNE 281

cette détermination contradictoire. Parce que A est non-A, donc n'est pas, ce

qui est, c'est la négation de ce A qui est non-A, la négation de A et de non-A, la
négation de A en la totalité de son sens, positif et négatif, bref la position de

l'Autre véritable de A, c'est-à-dire de B. La synthèse est analyse. D'où
l'extrême rigueur du processus hégélien (qui donc l'a réellement pris en faute à

travers une critique précise?), culmination de la spéculation pure. Mais une
telle spéculation achevée — qui résout la différence dans l'identité — ne
signifie cependant pas du tout la volatilisation de ce dont la différence — le
divers — est le principe, à savoir de l'empirie elle-même.

En effet — et c'est là l'autre moment du savoir spéculatif hégélien —, la
négation totale de A, soit B, est un contenu totalement nouveau par rapport à

celui de A, que ce dernier soit pris en son sens positif(A) ou en son sens négatif
(non-A), une unité dont le sens ne peut être lu en A et en non-A, car ce que
ceux-ci sont devenus comme moments de cette unité n'est pas ce qu'ils sont en
leur position initiale absolue, et qui, par conséquent, surgit du dehors dans le

contenu déjà posé de la spéculation (ainsi, pour évoquer le tout début de

celle-ci, le disparaître et l'apparaître, que la pensée conjoint dans la signification:

devenir, sont eux-mêmes des significations différentes de celles de
l'être qui se révèle être son Autre, le non-être, et du non-être qui se révèle être
son Autre, l'être, dont ils sont cependant la réduction à l'état de moments de la

signification nouvelle plus concrète qu'est le devenir). En réalité, chaque
nouveau contenu dont la spéculation a montré la nécessité doit être découvert.
Le philosophe doit trouver le sens concret nouveau dont il sait néanmoins,
pour l'avoir prouvé, qu'il est l'être même de l'ancien. Il y a bien une expérience
spéculative. Si la synthèse est analyse, l'analyse est synthèse; et l'unité intime
— constitutive de la méthode spéculative — de l'analyse (identité) et de la
synthèse (différence) fait de la spéculation hégélienne l'assomption résolue de

l'expérience.
Une telle assumption spéculative de l'expérience est une assumption radicale,

en ce sens qu'elle accueille le sens en toute son altérité. L'ouverture
empirique de la spéculation hégélienne se présente ainsi dans une remarquable

gradation, que nous pouvons suivre dans les trois grandes étapes de son
développement : Logique, Philosophie de la nature, Philosophie de l'esprit. La
spéculation accueille, dans la Logique, l'autre sens, — dans la Philosophie de
la nature, l'autre du sens, — dans la Philosophie de l'esprit, l'altérité même du
sens comme sens.

Accueillir l'altérité, mais à l'intérieur du sens, telle est bien la démarche du
philosophe — en cela toujours «phénoménologue» — dans la Logique, qui
actualise dans sa pureté formelle l'expérience (synthétique) du sens dont nous
venons de parler, la pure expérience du non-empirique, de l'intelligible ou du
rationnel.

Mais la Philosophie de la nature doit trouver le sens dans son Autre,
l'extériorité contingente de la différence indéfinie, qui condamne la nature à



282 BERNARD BOURGEOIS

être la « contradiction non résolue » " de l'identité et de la différence du sens et

du sensible. Reconnaître le sens sensibilisé est difficile, si l'on ne veut pas se

contenter, comme le fait Schelling aux yeux de Hegel, d'un schéma répétitif.
Or, la reconnaissance de la raison naturée s'accompagne nécessairement de

l'acceptation — qui, seule, fait le sérieux de l'accueil du sens sensibilisé — de

ce qui, dans la nature et le sensible, est autre — et autre à jamais — que le sens

et l'Idée. L'hégélianisme reconnaît, dans le réel ou dans l'expérience, l'existence

nécessaire de ce qui est proprement et abstraitement empirique, c'est-

à-dire, en son contenu même, irrationnel. — Il y a dans la nature — et donc
dans l'esprit en tant que, nature se niant, il est conditionné par elle, en
particulier dans l'histoire — de l'irrationnel, de l'insignifiant, du monstrueux, du

scandaleux, bref, du Mal. Hegel a toujours admis celui-ci, et comme Mal que
nul optimisme ne saurait transformer en Bien. Il y a donc, pour lui, un
irrationnel absolu en son contenu. Cela signifie qu'il y a — quant au contenu —

une limite définitive de la raison, et qu'il est, par conséquent, peu hégélien de

vouloir sauver le rationalisme de Hegel en rabaissant sa prétention d'un
panlogisme à un simple pantéléologisme, comme le fait, par exemple, dans

son bel ouvrage sur l'hégélianisme, Iwan Iljin12. Pour Hegel — qui n'est pas
Fichte! — le Bien est tout autant qu'il a à être, et son accomplissement ne

dépend pas d'un devoir-être à l'infini. Mais dire que le Bien est absolument
alors qu'il y a le Mal, c'est, en quelque sorte, soumettrele Mal, en son existence,

au Bien lui-même, qui prévaut au niveau vrai de l'être, celui du tout ou de

l'universel : c'est pourquoi il est rationnel qu 'il y ait de l'irrationnel. Puisque,

par son statut, ce qui en son contenu est irrationnel est rationnel, la
reconnaissance, l'accueil par la spéculation de l'empirie pure ne manifeste pas

l'impuissance de cette spéculation, mais, bien plutôt, sa libéralité; une
libéralité qui mesure sa certitude d'elle-même et la conscience de sa propre
puissance comme actualisation de la raison souveraine. Dans toutes ses branches,

la philosophie hégélienne dit et pratique la libéralité de la raison à l'égard
de la différence qu'elle identifie.

Cependant, l'accueil de l'Autre du sens va encore plus loin dans l'hégélianisme.

Si nous sautons du début de la philosophie du réel — l'ouverture à la

contingence naturelle où s'aliène le sens — à sa fin — l'ouverture à la
révélation religieuse où se clôt, quant au contenu, la Philosophie de l'esprit —,

nous voyons la spéculation se saisir elle-même, en tant que totalisation du

sens, comme devant son contenu et sa forme, son essence et son existence, à la

réception absolue (l'empirie comme/orme) d'un ceci absolu (l'empirie comme
contenu). — Ecoutons Hegel faire se correspondre l'empirie absolue — la

11 Hegel, Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften, II: Naturphilosophie,
Einleitung, 3e éd., § 248, Rem., 7V"P, p. 201.

12 Cf. I. Iljin, Die Philosophie Hegels als kontemplative Gotteslehre, Bern, A.
Francke AG. Verlag, 1946, p. 367.



LA SPECULATION HEGELIENNE 283

perception d'un pur ceci — et la spéculation achevée: «La certitude immédiate

du présent est la forme infinie, la manière dont est le «est» pour la
conscience naturelle. A toute médiation par des sentiments, des représentations,

des raisons d'être, échappe ce «est» qui ne revient que dans la connaissance

philosophique au moyen du concept, dans l'élément de l'universalité, et
ainsi est commun à la philosophie et à la certitude immédiate»13. Une telk
correspondance est affirmée à propos du ceci qui condense ponctuellement en
lui tout le sens spéculatif, car ce ceci est l'Ecce homo, le Christ lui-même. Et,
bien loin d'établir alors un simple parallélisme, Hegel pose l'Idée spéculative
comme le développement même du ceci ou du Celui-ci christique (la
phénoménologie de l'esprit absolu commence, en sa vérité, par le ceci sensible du
Christ). Ainsi, le sens se sait être originairement l'Autre de lui-même. Le tout
lui-même du sens — et non pas seulement toute détermination du sens — est

bien soumis à ce qui, pour Hegel, est la loi absolue de la connaissance : « Tout
doit nécessairement parvenir à nous d'une manière extérieure [nous soulignons
cette affirmation capitale de l'hégélianisme]»14.

La conscience spéculative est et sait qu'elle est médiatisée par la conscience
du membre de l'ultime communauté substantielle, la communauté chrétienne,

dont elle dit qu'elle est elle-même médiatisée par la perception remémorée
de la conscience du Christ. — Mais la condition à laquelle est soumise la
conscience humaine du disciple, à savoir qu'elle doit avoir perçu le phénomène

empirique (christique) de la réconciliation pour pouvoir l'opérer en elle,
ne vaut pas pour la conscience christique, qui, bien plutôt, pose en elle ce que
toute autre conscience doit d'abord présupposer^5. Par ce savoir de l'absoluité
du surgissement, dans l'histoire, de ce que celle-ci attend, la spéculation
hégélienne se fonde dans une empiricité absolue et justifie par là, en tous ses

degrés, le moment, en elle, de l'expérience, de la réceptivité, de l'accueil.
C'est parce que Schelling, manquant la signification vraie de la dialectique

hégélienne, veut voir en elle une réduction logique de sa propre démarche
initiale — qu'il appellera la philosophie «négative» —, qu'il peut reprocher à

Hegel de ne s'être pas élevé à la philosophie «positive», à l'empirisme supra-
rationnel. Car, en son cœur même, la dialectique hégélienne fait droit
absolument à la positivité même de la raison et de son actualisation spéculative,
une positivité que la raison justifie comme telle en son discours absolument
souverain.

Cependant, ce donné absolu qu'est — pour l'esprit même qui l'attend et
Qui, comblé, se développera finalement dans et comme la spéculation du
savoir absolu — le surgissement de la conscience originairement réconciliée

13 Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Religion — Phil. Rei. —, éd. Lasson,
2, Hambourg, F. Meiner Verlag, 1966, p. 132.
14 Ibid.. p. 19.
15 Cf. notre étude: «Le Christ hégélien», art. cit. ci-dessus, note 2.



284 BERNARD BOURGEOIS

du Christ, ce donné est saisi par la spéculation hégélienne comme étant, au

sens plein du terme, quelque chose de donné, d'offert, dont l'être renvoie ainsi

à un donateur, c'est-à-dire à une puissance capable de se séparer de ce qu'elle
donne, de se sacrifier en sa révélation. La «religion manifeste» — qui est

l'accomplissement de la religion en tant qu'elle est la manifestation de l'esprit
— manifeste en son origine — l'Incarnation — le sens de toute religion comme
don divin de l'unité de l'homme et de Dieu. Dieu, certes, est religion — et l'on
connaît les propositions: «Sans le monde, Dieu n'est pas Dieu»16, «Dieu n'est

esprit qu'autant qu'il est dans sa communauté»17, «Dieu, c'est l'histoire
divine»18.... —, mais la religion, bien loin d'être (seulement) humaine, est

(absolument) divine: «Une religion est la production de l'esprit divin, non une

invention de l'homme; c'est une production de l'agir divin en l'homme»19. —

Qu'un tel texte — qui, sur un point central, nous semble bien infirmer tout
«hégélianisme de gauche» — exprime la pensée la plus profonde de Hegel,

c'est ce que confirme le contenu même du sens absolu de l'esprit, tel qu'il est

défini dans l'ultime, et donc absolue, détermination de l'Idée logique.
Celle-ci, en sa toute-puissance où s'identifient son être et son acte, n'est rien

d'autre que la toute-bonté de laisser aller librement hors d'elle une nature,
l'être d'un esprit, — c'est-à-dire une liberté qui crée une liberté. Tel est bien le

thème central, crucial, de l'Encyclopédie hégélienne, qui identifie ainsi le

surgissement du donné à l'acte absolu de la liberté créatrice, d'une liberté qui,

pour Hegel, en son sens absolu, ne consiste en rien d'autre qu'à faire ex-sister
l'Autre de la raison. La reconnaissance, par la raison achevée dans la
spéculation, et comme son origine, de l'expérience même, est la reconnaissance de

celle-ci comme libre création de l'existence.

* *
*

La Méthode: la liberté créatrice dans la dialectique

Que, dans son contenu, la spéculation hégélienne exalte le vouloir, et le

vouloir réalisant sa liberté essentielle, c'est manifeste. — D'abord, la dimension

subjective l'emporte toujours sur la dimension objective d'une figure, elle

en est le fondement et l'assure dans l'être. La conscience est la vérité de l'âme,
la conscience de soi est la vérité de la conscience, et, dans leur identité
rationnelle ou spirituelle, l'esprit pratique est la vérité de l'esprit théorique.
Plus généralement, l'esprit objectif — qui est l'esprit objectivé, affirmé, en

16 Hegel, Phil. Rei., éd. cit., I, 1, p. 148.
17 Ibid., p. 52.
18 Ibid., II, 2, p. 65.

"Ibid., I, l,p.44.



LA SPÉCULATION HÉGÉLIENNE 285

toute son activité, dont l'être n'est que son faire — est la vérité de l'esprit
subjectif — dont l'être, l'objectivité, est encore reçu, subi, purement objectif,
et, par conséquent, le sens spirituel, seulement en soi, seulement «subjectif»
(selon l'acception négative du terme). Et, dans l'esprit absolu, l'identité de la

subjectivité et de l'objectivité s'accomplit bien comme une subjectivité absolue...

Ce primat du sujet sur l'objet dans leur identité, qui s'actualise, entre
autres, comme primat de la raison pratique sur la raison théorique, du vouloir
sur le connaître, ne signifie assurément pas une réduction de la liberté à la

contingence du libre arbitre. Mais il fait que la volonté libre, qui — en lui
donnant l'être — assume en elle le contenu nécessaire du savoir, qui est donc
une volonté totalement raisonnée, éclairée, excède toujours, dans l'acte même
de la décision, sa motivation rationnelle; le jugement le plus argumenté
exprime toujours une initiative absolue du juger. Et, singulièrement, le pouvoir

du Prince dépasse toujours, dans le formalisme de la décision qui doit
«mettre le point sur le 'i'», le poids objectifdu contenu raisonné qu'élaborent
ses conseillers20. Quant aux grands individus de l'histoire universelle, ils
trouvent, certes, toutes les conditions de leur acte décisif, mais les éléments de
la nécessité (situation objective, passion subjective, exigence du sens...) ne se

prennent en l'unité de la Chose que par l'initiative risquée, libre, du vouloir
historique (tenté alors de s'interpréter comme l'actualisation d'un Fatum). —
Ce rappel de l'excès de la liberté sur la nécessité dont se remplit pourtant sa

réalisation vraie semble, cependant, faire se lever le reproche de contradiction
interne à l'encontre d'une philosophie qui dit le primat de la liberté sur la
nécessité dans un discours nécessaire; n'y aurait-il pas un conflit entre la
forme et le contenu, le dire et le dit de la spéculation hégélienne? — Un tel
reproche ne peut être évacué que si, en sa démarche même, cette spéculation se
dit et se pratique en assumant la libre création de son contenu nécessaire. Ce

que nous voudrions rapidement établir.
Et cela, pour commencer, d'une manière relativement extérieure, car elle

concerne l'acte global faisant être — pour qu'il développe son contenu nécessaire

— le savoir absolu. — On peut bien dire que le savoir absolu est le comble
de l'activité libre du sujet qui s'y adonne, qu'on envisage ce savoir absolu dans
sa genèse ou dans son actualité.

D'abord dans sa genèse. Le dernier chapitre de la Phénoménologie de
l'esprit fait résulter le savoir absolu de la conjonction du résultat du cours
effectif de l'histoire éthico-politique (Chapitre VI) et du résultat du développement

idéal de la religion (Chapitre VII). Le contenu vrai, absolu, de la
conscience chrétienne — anticipation, dans le style de la représentation, du
contenu encyclopédique du savoir absolu — est posé, et non plus seulement

20 Nous avons traité ce thème dans notre étude : « Le prince hégélien », in : Hegel et la
Philosophie du droit, Paris, PUF, 1979, pp. 85-130.



286 BERNARD BOURGEOIS

présupposé, par la conscience sûre formellement de son agir souverainement
libre qu'est, comme ironie (romantique) dissolvant tout objet dans sa subjectivité,

le Soi effectif issu de toute la réalisation du monde chrétien. Cette

conscience qui proclame la vanité de tout n'échappe elle-même à la vanité

qu'en se faisant le Soi du contenu chrétien absolu, lequel, s'autonomisant alors

de façon pensante en même temps qu'il objective le Soi effectif, s'élève au

savoir absolu. Conjuguant ainsi l'acte absolu du don divin et l'acte absolu de la

créativité humaine, le savoir absolu ne peut procéder, en son existence, que de

l'activité la plus libre.
Il le confirme en son actualisation même. — Du fait, précisément de sa

situation paradoxale, qui lui interdit d'être une calme figure de la conscience,
d'être un être du savoir. — Certes, toute figure du savoir phénoménal, non

absolu, est animée par la dialectique mobilisant sa contradiction interne: elle

est destinée à passer dans son Autre ; mais à la condition que la conscience,

grosse de la totalité du sens, accepte de ne pas se fixer à la figure déterminée

qu'elle est à chaque fois, et d'assumer toutes ses potentialités, car la dialectique
peut se bloquer à chaque étape du devenir phénoménologique, et chaque

figure, réalisant l'être universel de la conscience — la différence sujet-objet —,

peut se reposer dans un tel être. Il en va tout autrement du savoir absolu:

autonégation de la conscience comme telle, il l'affirme dans sa structure duelle

(le face-à-face du sujet et de l'objet) en tant même qu'il nie une telle structure.
Voilà pourquoi il est la mobilité même, le mouvement qui se meut en lui-
même, inégal à lui-même dans lui-même, la contradiction consistant, pour la

conscience, d'une part à s'élever au-dessus de sa différence constitutive, dans

le pur Soi identique à l'être su, d'autre part à aliéner ce pur Soi dans la

différence conscientielle qui est son support nécessaire. Cette différenciation
et identification en elle-même une de la conscience réalise alors, dans la

transparence absolue du sens, la pleine présence à soi de sa vitalité concrète.

Suivant l'indication finale de l'Encyclopédie — la citation de la Métaphysique
d'Aristote —, le savoir absolu concrétise bien l'acte pur de la pensée comme
pensée de la pensée, mais il le concrétise précisément en tant que cette pensée

— selon Hegel — se pense elle-même en son aliénation naturelle et spirituelle,
l'activité vraie étant mesurée par la négativité du sacrifice, la vie absolue étant
la mort de la mort, la mort absolue] Le savoir absolu est donc, non pas autre

numériquement que la conscience phénoménale ou mondaine, mais cette
même conscience en tant qu'elle nie son être dans l'acte, sans cesse à réaffirmer,

de vivre toutes choses du point de vue du tout, du point de vue de l'esprit
infini, ou de Dieu, ce qui requiert du philosophe — véritable Christ spéculatif
— le sacrifice (banalisé) de sa conscience cependant toujours ressuscitée.

Mais cette activité qu'est, en son existence, en son statut, le savoir absolu,
doit pénétrer son contenu, son essence même, de telle sorte que le développement

du sens comme identité du Soi et de l'être, de la pensée et de la réalité,
bien loin d'être le calme déploiement d'une nécessité immanente au contenu



LA SPÉCULATION HÉGÉLIENNE 287

absolu, soit, à chaque instant, transi par l'initiative de la liberté, et qu'en
elle-même la nécessité spéculative révèle que son fond est bien la liberté. C'est
une telle présence active de la liberté au cœur de la nécessité du contenu
spéculatif qu'il s'agit de mettre enfin en évidence.

Le contenu général, abstrait, et donc immédiat, du savoir absolu, c'est
l'identité de l'être et de la pensée, terme du processus phénoménologique. Tout
le contenu, le riche et varié contenu de la conscience phénoménale, est venu
récapituler son sens, lentement advenu, dans cette identité simple de l'être et
de la pensée, de l'immédiat et de la médiation. — Cette identité du Soi et de
l'être se dit d'abord comme identité qui est, comme identité dans la forme de

son moment (immédiat) de l'être, comme identité substantielle ou objective
de la substance, ou objectivité, et de la subjectivité. Selon Hegel, Schelling en
reste là. Pour remplir alors une telle identité, il réintroduit en elle, subsume
sous elle, tout le contenu phénoménal (naturel), par la seule activité du sujet du
savoir spéculatif, qui se contente d'appliquer son objet abstrait (l'identité, ou
indifférence absolue du sujet et de l'objet) au contenu différencié repris tel quel
du phénomène. D'après Hegel, la différence multiforme qui affecte alors un
savoir absolu ainsi seulement prétendu doit, au contraire, être dépassée pour
autant que Videntité substantielle de la substance et du sujet (du savoir absolu)
se différencie elle-même en leur identité subjective, c'est-à-dire pour autant que
l'identité, comme être, du Soi et de l'être se transforme en leur identité dans la
forme du Soi. Et c'est justement là tout le mouvement par lequel l'identité
comme être de l'être et du Soi (début de la Logique) se pose dialectiquement
dans l'identité comme Soi de l'être et du Soi (fin de la Logique). Le Chapitre
VIII de la Phénoménologie de l'esprit définit précisément ce sens de tout le

processus de la Logique ainsi introduite, qui fait se révéler l'être de l'identité
de l'être et de l'acte comme l'acte de cette identité, l'immédiateté de l'être de la
pensée comme pensée qui médiatise activement l'être, la nécessité comme
liberté.

Toute la progression de la spéculation, lue à même le contenu de celle-ci,
consiste dans la transformation graduelle du passage d'une détermination
dans une autre (logique de l'être) en paraître d'une détermination dans une
autre (logique de l'essence), puis, finalement, en développement d'une
détermination dans une autre (logique du concept). A chaque fois, le déterminé, le

différencié, le particulier, procède, d'une certaine manière, de l'universel qui
s'expose comme contenu logique. — Dans la logique de l'être, l'universel
devient le particulier, lequel ne manifeste donc pas dans lui-même cet
universel qui le fait passer dans un autre particulier et qu'il subit comme un
destin, dont le support actif ne peut ainsi être que le sujet philosophant: ce
n'est pas en vertu de son sens posé, manifeste, que quelque chose devient autre
chose, mais parce que le Soi philosophant assume le pouvoir de l'universel du
sens. — Dans la logique de l'essence, l'universel produit le particulier, et, par
conséquent, comme l'ouvrier dans son œuvre, se traduit en lui, si bien que le



288 BERNARD BOURGEOIS

rapport des particularités, leur universalité, ou identité, se dit à même leur
différence: la cause, comme telle, indique en elle son Autre, l'effet; alors, le

sujet philosophant objective dans son contenu le pouvoir d'identification,
d'universalisation, qu'il se réservait dans la logique de l'être, — le contenu
manifeste dans lui-même et sa différence et son identité. Cependant, un hiatus
subsiste encore, car le contenu est encore la différence de son identité et de sa

différence, et c'est le sujet philosophant qui les identifie pour réaliser le

mouvement même de la spéculation. — Dans la logique du concept, le

philosophe se libère alors de toute son activité dans le contenu, qui ne lui est plus
vraiment objet, puisqu'il s'y retrouve lui-même, au moment même où ce

contenu s'accomplit comme objet absolu en devenant entièrement autonome
— l'identité absolue du sujet et de l'objet se réalisant dans leur différence
absolue. Dès lors, au sein d'un tel contenu objectif de la spéculation,
l'universel — qui médiatise la relation des particularités — s'affirme dans son

universalité en se niant dans sa particularisation, c'est-à-dire ne subit plus

celle-ci, mais la pose en étant totalement lui-même, universel, en cette
particularisation, ou, en d'autres termes, la crée: créer, c'est bien poser le même

que soi en se conservant en sa différence absolue, libre par rapport à lui, qui est

donc tout aussi libre.
Hegel dit bien que le concept crée, et cela tout au long de la logique du

concept. De la sorte, la détermination ultime du concept comme Idée logique
créatrice de l'être (libre) de la nature, qu'est la nature, ne fait qu'exprimer
absolument le sens de tout le développement conceptuel, et — parce que, dans

la Logique hégélienne, il n'y a pas de parties, mais seulement des moments,
chacun d'eux étant, à chaque fois, repris dans le suivant — chaque progression
logique se révèle finalement comme une libre création, par l'universel déjà

différencié, de sa différence ultérieure.
On voit par là l'erreur trop commune du commentaire hégélianisant,

depuis Schelling et Marx curieusement d'accord : la libre décision par laquelle
l'Idée logique se fait nature (et, par là, esprit) n'est pas une anomalie contredisant

la nécessité dialectique de fer qui réprimerait tout le contenu du
Système ; tout au contraire, elle manifeste, au cœur du Système, le sens constant de

sa nécessité. Toute la progression logique actualise l'identité du début de la

Logique — la libre décision de philosopher dont parle l'avant-dernier
paragraphe de l'Introduction de l'Encyclopédie — et de sa fin — la libre décision de

l'Idée logique qui crée la particularité naturelle, l'objet du savoir absolu
manifestant et confirmant ainsi finalement en lui-même l'activité absolue de

son sujet, d'abord totalement formelle, et qui s'est libérée peu à peu en

déployant son contenu nécessaire. C'est pourquoi — comme nous l'avons dit
ailleurs21 — la spéculation hégélienne ne se développe en toute sa rationalité

21 Cf. notre étude: «Dialectique et structure dans la philosophie de Hegel», art. cit.

ci-dessus, note 2.



LA SPECULATION HEGELIENNE 289

nécessaire que moyennant la libre création constante, par lephilosophe, de ses

maillons successifs. Une libre création qui n'a, cependant, rien d'arbitraire,
motivée qu'elle est, dans la position d'une détermination de l'absolu, par
l'exposition rigoureuse de l'autonégation de la détermination précédente, et
confirmée qu'elle est, au terme, par la manifestation de la totalité (complétude
fermée) des déterminations successivement choisies, — alors même qu'elle
élève à sa vérité le moment, essentiel en elle, du libre arbitre. La philosophie
de Hegel, hymne à la liberté dans ce qu'elle dit, l'est semblablement dans la
façon dont elle le dit, dans l'exemplaire unité de la spéculation qui s'achève en
elle.

Repartir de Hegel!

Il faut insister sur cette authenticité de la spéculation hégélienne, qui a

assumé consciemment et résolument, en sa démarche même, la conception
qu'elle s'est faite de la raison comme identité nécessaire de l'être et de l'acte, de
l'expérience et de l'existence, de la contingence et de la liberté, c'est-à-dire des
deux instances qui lui sont opposées ordinairement comme sa limite et sa

négation. Toute critique de cette spéculation ne peut se légitimer que si,

reconnaissant l'effort de Hegel pour réconcilier le rationnel et le réel, elle
assume elle-même l'exigence d'une telle réconciliation et se met ainsi à la
hauteur de ce qu 'elle veut juger, au lieu de retomber dans la facilité des abstraits
partis pris. La pauvreté conceptuelle de la culture contemporaine, en tout son
foisonnement représentatif, doit bien inciter, devant la monumentalité de
l'apport hégélien, à quelque modestie. — Il ne s'agit pas de réclamer un
impossible retour à Hegel, mais de souhaiter que, pour se penser véritablement,

l'époque présente, délaissant ses lectures idéologiques contradictoires
d'un hégélianisme caricaturé, reparte du concept que lui a légué le dernier
grand théoricien de l'existence réelle de l'homme, pour élaborer une objectivation

adéquate et actuelle de ce concept. Actualiser Hegel, soit! Mais en

repartant sérieusement de lui


	La spéculation hégélienne

