Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 39 (1989)

Heft: 2

Artikel: Etude critique : "symbole et sacrement" : & propos d'un livre récent
Autor: Mottu, Henry

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381385

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381385
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 121 (1989), P. 211-223

ETUDE CRITIQUE

«SYMBOLE ET SACREMENT »
A propos d’un livre récent*

HENRY MOTTU

Cet ouvrage de Louis-Marie Chauvet, professeur de théologie sacramen-
taire a I'Institut catholique de Paris, se présente comme une théologie fonda-
mentale de la sacramentalité. Parfois trés technique, mais de grande envergure
théologique, ce volume constitue une véritable synthése des travaux précé-
dents de I’auteur; il nous a donc paru approprié de faire le point & son propos,
car la sacramentaire catholique est actuellement en pleine évolution. Cette
interprétation moderne, existentielle et liturgique, du traité classique De
sacramentis in genere a pour originalité, en effet, de montrer qu’il faut repen-
ser la pertinence du sacrement non pas au titre de signe, cause ou instrument,
mais au titre de langage et de symbole. Si la pensée catholique avait surtout
insisté jusqu’ici sur Pefficacité du sacrement, sur son «effet», elle se porte
maintenant, pour rééquilibrer la perspective, sur la question de sa significa-
tion. On prend dés lors en compte les recherches modernes sur le langage, en
proposant une relecture critique des données traditionnelles. La création, et
non seulement la rédemption dans une optique étroitement sotériologique, se
trouve la fortement valorisée, au risque peut-étre, nous y reviendrons, de ne
faire du sacrement que I'illustration d’une logique symbolique générale. Mais
commengons par montrer pas a pas le mouvement de pensée de cette contri-
bution stimulante qui se déploie en quatre étapes.

1. «Du métaphysique au symbolique»

Dans une premiére partie, ’auteur explicite ses présupposés philosophi-
ques et anthropologiques. Commengant par une critique serrée de la notion de
causalité chez les scolastiques ainsi que du schéme de représentation de type
productionniste de la sacramentalité classique, Chauvet reproche en défini-
tive a toute cette tradition de pensée de se fonder sur I’onto-théologie classi-
que. Celle-ci gomme ce fait primordial que nous sommes toujours pris dans le
langage et I’historicité avant méme de postuler Je sens. La pensée n’a pas

* Louis-MARIE CHAUVET, Symbole et sacrement. Une relecture sacramentelle de
lexistence chrétienne (Cogitatio Fidei, 144), Paris, Cerf, 1987, 582 p. Toutes les citations
faites dans le présent article se rapportent a cet ouvrage, et ce qui est souligné I’est par
'auteur.



212 HENRY MOTTU

priorité sur le langage, car la pensée est «toujours déja langage», comme le dit
Jiingel. S’appuyant sur les analyses de Heidegger, chez qui il voit se déployer
«une pensée non instrumentale du langage », mais aussi sur les recherches de
Austin, Ortigues, Derrida, "auteur met en cause ce qu’il appelle le «logocen-
trisme» de la tradition occidentale: I'idéal, méme chez Platon, puis chez
Augustin, serait finalement de «déposer le langage». C’est cet idéal de trans-
parence illusoire qui est mis ici en question, et avant tout dans ses incidences
théologiques et sacramentaires. Or, loin d’étre un instrument seulement, le
langage est un milieu, une médiation, le lieu incontournable de la manifesta-
tion de I'Etre. Il faut donc «dépasser» I’onto-théologie. Le programme théo-
logique de I’ceuvre s’amorce dés la p. 38, par exemple: «Impossible donc de se
passer du langage. Mais (dans ’onto-théologie) I’on n’y consent qu’a contre-
ceeur, puisqu’il fait obstacle a cette idéale transparence de soi a soi, a autrui, a
Dieu qui semble bien constituer [‘un des présupposés fondamentaux de la
tradition métaphysique. Et par-dela ce ressentiment a I’égard de la médiation
sensible du langage, se profile une suspicion qui porte sur la corporéité et
Ihistoricité méme de ’homme: tel est 'impensé qui semble régir ’ensemble
du systéme (...). Malgré toutes ses variantes, la métaphysique s’est-elle jamais
relevée de ce platonisme originel ? Impossible, dans ces conditions, de regar-
der positivement le langage et le corps comme le milieu ou advient le sujet et
ou se fait la vérité». Il faut au contraire valoriser ce que Chauvet appelle, avec
Jiingel, «la condition passagére» de I’humain et le discours théologique
comme langage parabolique dans le plein d’une narration d’ordre histori-
que.

Ces prémisses permettent alors de montrer, dans deux chapitres impor-
tants (chap. III: «La médiation» et chap. IV: «Le symbole et le corps»), que
les sacrements ne sont pas de simples concessions a I’historicité de la condition
humaine ou des remédes d’immortalité, mais des figures positives, exemplai-
res méme, de la corporéité de la foi. Il s’agit de «penser théologiquement les
sacrements, qui mettent justement en ceuvre le corps des croyants, comme la
figure symbolique exemplaire de la corporéité de la foi» (p. 118). Tel va étre le
théme central de I'ouvrage. Suivant les analyses de Ortigues, I’auteur distigue
deux polarités de tout langage: le signe et le symbole (passage trés intéressant:
p. 118-135). Le signe va du sens a la chose signifiée; il désigne des choses
invisibles derriére les éléments visibles; il est I'instrument de ce passage, d’ou
le verbum visibile chez Augustin. Le symbole, au contraire, va du sens au sens,
il assigne une place au sujet dans son rapport a autrui et a Dieu; il est essen-
tiellement code de reconnaissance, forme, figure. Ce qui intéresse avant tout
Chauvet dans ces analyses, c’est, théologiquement, trois choses: a) dans I’ex-
pression symbolique, tout se joue dans la propre chair du signe: c’est la
matiére qui fait sens et celui-ci n’a pas a étre cherché hors histoire; b) 'acte de
symbolisation correspond a un acte de communication, d’alliance, de recon-
naissance dans la socialité: le symbole dit «qui je suis pour toi» et «qui tu €s



SYMBOLE ET SACREMENT 213

pour moi»; ¢) au contraire du signe, qui implique une relation duelle fasci-
nante (Dieu ou I’Etre est alors un « En-Face qui se tient en soi»), le symbole
dirige le sujet vers une relation ternaire, ou «la place vacante» de I’Autre ou du
Tiers est préservée. L’auteur, qui cite beaucoup de monde (on assiste 4 un
véritable feu d’artifice de citations, ou I’on passe en revue toute I'intelligentsia
parisienne...), en arrive par la au point central: « Loin d’étre opposé au ‘réel’
comme le voudrait la logique régnante du signe, le symbole touche au plus réel
de nous-mémes et de notre monde. 11 nous touche au vif. D’ou ses risques de
dérive vers le «romantisme» du ‘touchant’. Mais ce risque méme est porteur
d’une vérité profonde» (p. 130-131). Bref, et I’on reconnaitra au passage les
énonceés performatifs de Austin, I’énoncé symbolique, en disant quelque cho-
se, fait quelque chose. Or, que fait-il exactement en christianisme? C’est ce
que la deuxi€éme partie va maintenant montrer.

2. «Les sacrements dans le réseau symbolique de la foi ecclésiale»

Cette deuxiéme étape est essentiellement biblique. Son but est de mettre en
place une structure a trois poles, afin d’équilibrer la sacramentaire: Ecritures,
sacrement, éthique. Il s’agit en fait d’articuler le niveau de la connaissance,
celui de la re-connaissance et celui de I’agir. Si le protestantisme classique s’est
porté sur le pole « Christ-dans-les-Ecritures», le danger est ici de ne pas res-
pecter «l’altérité symbolique du Ressuscité» et de ramener le sacrement a
n’étre plus que I'illustration de la seule «Parole de Dieu» massivement affir-
mée; les sacrements sont envisages selon leur aspect cognitif. A I’inverse, le
catholicisme traditionnel insiste sur le principe «Christ-dans-les-sacre-
ments», mais au risque de faire oublier que I’efficacité des sacrements «n’est
pas d’un autre ordre que celle de la Parole et qu’elle n’est donc pas plus
automatique que celle, symbolique, de la communication de parole» (p. 181).
Davantage contemporaine et transconfessionnelle, la troisiéme forme de ten-
tation est celle qui survalorise tellement ’agir éthique comme critére de vérité
que le principe «Christ-dans-les-fréres» ne permet plus de reconnaitre le
Christ dans son altérité radicale. Il s’agit donc, dans ces conditions, d’articuler
convenablement ces trois principes, pour que la sacramentaire ne vire ni a
I’intellectualisme, a un savoir religieux, ni 4 un imaginaire sacramentel, nia un
moralisme. «L’identité chrétienne est structurée par I’articulation symbolique
des trois éléments signalés» (p. 182).

Pour situer la triple structure de I’identité chrétienne autour de la Parole
annonceée, célébrée et vécue éthiquement, 'auteur, dans son chap. V («Posi-
tion de la structure de I’identité chrétienne»), analyse brillamment le chapitre
24 de saint Luc, le récit de la re-connaissance de Jésus le Christ par les
disciples!. Ce récit, avec celui du baptéme de I’Ethiopien d’Actes 8 et celui de

I Cf. les développements de son précédent livre: Du symbolique au symbole. Essai

sur les sacrements (Rites et symboles, 9), Paris, Cerf, 1979, chap. II: «Les sacrements de
I’Eglise», p. 81-122.



214 HENRY MOTTU

la vocation de Paul d’Actes 9, est le paradigme de cette structure «matricielle »
qui caractérise le sacrement comme accés a la «présence symbolique» du
Christ. Dans la troisiéme séquence du récit (Luc 24, 30-32), apreés la fraction
du pain ou le verbe du Ressuscité s’est fait chair dans le partage du pain, les
yeux des disciples s’ouvrent sur un vide, sur une absence radicale — «il leur
devint invisible» —, mais ce vide est plein d’une présence précisément d’un
autre ordre, I’ordre du symbolique. «Dans le temps de I’Eglise ou se situe notre
récit, le Christ Jésus est absent en tant que ‘le méme’; il n’est plus présent que
comme ‘I’Autre’. Impossible désormais de toucher son corps réel; nous ne
pouvons plus le ‘toucher’ que comme corps symbolisé dans le témoignage que
I’Eglise donne de lui, a travers les Ecritures relues comme sa propre parole, les
sacrements effectués comme ses propres gestes, le témoignage éthique de la
communion fraternelle vécu comme I’expression de son propre service (dia-
konia) des hommes» (p. 175). Le mystére de ’absence du Christ en tant que
Méme et de sa présence en tant qu’Autre se trouve au cceur méme de ’acte
eucharistique. L’Eglise doit consentir a la présence de ce manque; elle est «la
médiation la plus radicale de son absence» (p. 183). Consentir, accepter la
perte du corps réel du Christ, c’est consentir, accepter son symbole, qui est
I’Eglise en tant qu’elle annonce, cé€lébre et marche a la suite de son Seigneur. Le
cceur de la contribution ecclésiologique et sacramentaire de Chauvet se trouve
dans cette articulation de trois modes du corps du Christ: le corps réel, dont il
s’agit de se dessaisir; le corps ecclésial en tant que corps constitué en histoire et
en socialité; le corps symbolique, que désigne le mystére eucharistique.

Le chapitre suivant concernant le rapport Ecriture/sacrement nous a paru
moins bon, car I’auteur, porté par ses découvertes, insiste trop unilatéralement
sur le fait que I’on ne saurait lire I’Ecriture hors de son origine («la Bible est née
de la liturgie») et de son effectuation en Eglise («la communauté s’écrit elle-
méme dans le livre qu’elle lit»). On va méme jusqu’a parler de la «sacramen-
talité de I’Ecriture» et du sacrement comme un « précipité des Ecritures». «La
norme, ce n’est donc pas le Livre seul, mais /e Livre dans la main de la
communauté. L’Eglise, c’est 'impossibilité du sola Scriptura» (p. 214). Ces
quelques coups de patte nous paraissent inutiles, car la Réforme n’a jamais axé
sa critique sur une antériorité chronologique de I’Ecriture, mais sur sa préceé-
dence normative. C’est en droit que ’Ecriture surplombe I’Eglise, qui tient
certes et porte ’Ecriture mais est également jugée par elle. On reviendra sur ce
point. Mais nous sommes en accord avec Chauvet lorsqu’il invite a dépasser la
dichotomie entre Parole et Sacrement, comme s’il fallait les opposer dans un
rapport statique. Il est juste d’affirmer: « En rigueur de termes, il conviendrait
donc de parler, en respectant le sacramentum dans chaque cas, de liturgie de la
Parole sous mode d’Ecritures et de liturgie de la Parole sous mode de pain et de
viny (p. 226). Cette formule nous parait étre une convergence de foi, dans la
mesure ou les réformés tiennent au fait que ’Ecriture et le sacrement sont deux
modalités de la Parole.



SYMBOLE ET SACREMENT 215

Dans le chapitre consacré au rapport sacrement/éthique, I’auteur consacre
de fortes pages au mémorial, au «statut historico-prophétique du culte juif»
— qui nécessairement ameéne une crise rituelle par le renvoil a la pratique
historique de la «liturgie du prochain» —, et au «statut eschatologique du
culte chrétien». Il y a dans la sacramentaire en christianisme une tension
nécessaire, toujours ouverte, entre le sacré et I’anti-sacré, tension symbolisée
par la déchirure du rideau du Temple. «Les chrétiens n’ont plus d’autre
Temple que le corps glorifié de Jésus, ni d’autre autel que sa croix, ni d’autre
prétre et sacrifice que sa personne méme: Christ est leur seule liturgie possible »
(p. 225). On ne saurait €tre plus clair. D’ailleurs les excursus historiques
montrent que le cap anti-sacrificiel du Nouveau Testament sera maintenu
tout au long du II€ siécle, ou jamais les ministres de I’Eglise ne sont désignés
comme Aiereis ou sacerdotes, ni I’eucharistie comme thusia au sens plus tardif
de «sacrifice du Christ», et ou le théme: « Dieu n’a pas besoin de sacrifice»
perdure. Les termes de «sacrifice» et de «sacerdoce» pour qualifier de
maniére générale I’eucharistie et les ministres qui la président ne s’imposeront
massivement qu’au IV® siécle. L’auteur rappelle que le Nouveau Testament
invite a un véritable «détournement» du vocabulaire cultuel, que la mémoire
chrétienne est une «mémoire dangereuse» (J. B. Metz) et qu’«une véritable
subversion anti-sacrificielle et anti-sacerdotale» (p. 266) y est attestée.

Pourtant, la position de Chauvet est nuancée, car, s’il prend clairement
position contre la sacerdotalisation des ministres et le langage sacrificiel pour
I’eucharistie, il ne tient pas 2 opposer massivement «foi» et «religion», éthi-
que et ritualité, sacrifice et non-sacrifice. Ces oppositions lui paraissent ne pas
tenir compte, dans leur idéalisme un peu rapide, du milieu dans lequel se situe
nécessairement la condition humaine, a savoir la corporéité. «S’il y a bien
quelque chose de radical dans la critique que la christologie et la pneumato-
logie du Nouveau Testament effectuent a propos du culte, cela ne porte
aucunement sur la sacralité comme telle, mais sur son statut. Le ‘sacré’, en
d’autres termes, n’est nullement ni¢, mais retourné» (p. 268). C’est ainsi qu’au
chapitre suivant, notamment dans les pages sur «Le statut anti-sacrificiel de
’échange symbolique en christianisme» (p. 297ss.), Chauvet s’efforce de trou-
ver un troisiéme terme, I’anti-sacrifice, pour ne pas tomber dans ’alternative
ruineuse a ses yeux a laquelle aboutit la thése de R. Girard: ou le sacrifice ou le
non-sacrifice; ou le rite, ou I’éthique; ou bien le régime sacrificiel de la
démission, ou bien le régime éthique de la responsabilité. La thése girardienne
lui parait postuler un Royaume non sacrificiel de la réciprocité parfaite hors
histoire de type finalement «gnostique.»? Au contraire, «le régime anti-
sacrificiel auquel appelle ’Evangile prend appui sur le sacrificiel, mais c’est
pour le prendre a revers et ainsi renvoyer la pratique rituelle, point de passage

2 L’auteur s’est expliqué la-dessus dans deux articles: «Le sacrifice de la messe:
représentation et expiation», et « Un statut chrétien du sacrifice», in Lumieére et Vie
XXIX, janv.-mars 1980, 146, p. 69-83 et 85-106.



216 HENRY MOTTU

symbolique structurant ’identité chrétienne, vers la pratique éthique, lieu de
véri-fication de la premiére» (p. 314).

3. «L’acte de symbolisation de l'identité chrétienne»

Mais dans cette difficile affaire de la ritualité, comment dégager la spéci-
ficité de I’¢lément sacramentel ? Telle va étre la question amplement déve-
loppée dans la troisiéme partie. L’auteur commence donc par réfléchir sur le
rite, car les sacrements sont célébrés selon un ordre, qui comporte une répé-
tition rituelle (« Chaque fois que...»). Le chapitre IX («Les sacrements, actes
de symbolisation rituelle») mérite d’étre spécialement médité par les protes-
tants. Dans les sacrements, en effet, ’Eglise s’engage et elle s’engage absolu-
ment. La liturgie est de I'ordre pratique, non de I’ordre cognitif ou idéo-
logique; il ne s’agit pas d’une -/ogie, mais d’une -urgie, non pas d’une séman-
tique seulement, mais d’une pragmatique. «Ne dites pas ce que vous faites,
faites ce que vous dites: voila la loi de base de la liturgie» (p. 334). Ce qui veut
dire deux choses: a) qu’il ne faut pas se porter unilatéralement sur le pole
signifiant/signifié du symbole, en expliquant sans cesse ce que 1’on fait (le
«sens» de ce que ’on fait); car c’est le travail effectué par le rite lui-méme qui
importe; ce sont les figures déployées par le rite plus que les «idées» visées par
lui qui font symbole; b) que ’agir symbolique travaille sur les sujets dans leurs
rapports a Dieu et entre eux, et qu’il n’est donc jamais totalement maitrisable.
Le rituel est de nature moins mentale que «comportementale». Remarque
importante: «On peut devenir pleinement sujet sans savoir lire ni pouvoir
jamais marcher, on ne le peut sans ritualisation» (p. 333).

La ritualité comporte quatre dimensions: la rupture symbolique, la réité-
ration, la sobriété et le caractére indiciel de I’agir symbolique. A propos de
’hétérotopie, ou rupture symbolique (a), des pages intéressantes sont consa-
crées a la liturgie, qui comporte toujours deux dangers: soit on en fait «trop»,
et, par hétéronomie maximale, on en arrive au hiératisme (le traditionnel est
fortement majoré aux dépens du présent); soit on en fait «pas assez» et c’est
alors la banalisation du rite par hétéronomie minimale. Une saine liturgie doit
donc négocier convenablement ces deux seuils et a pour mission d’assurer a la
communauté célébrante «un minimum d’écart symbolique». Car le rituel (b),
programmeé d’avance et réitéré identiquement (le sanscrit rita signifie «ce qui
est conforme a Vordre»), est une sorte de réservoir premier de la mémoire
collective du groupe; il y a «un imprenable du rite» qui ne m’appartient pas,
mais que je trouve dans une tradition qui me précéde et que je n’invente pas. Il
y a donc une «fonction protectrice du rite par rapport a I'investissement de la
subjectivité et a I’attention permanente requise de chacun pour qu’il com-
prenne ‘le’ sens de chaque formule et geste» (p. 352). En outre, la ritualité
travaille, si 'on peut dire, a I’économie (c): un peu de pain, un peu d’eau...
«C’est le peu de pain ou d’eau qui est la condition d’exercice du symbolisme



SYMBOLE ET SACREMENT 217

eucharistique ou baptismal.» Dans cette ascése rituelle, «le rite fait ainsi
barrage, par sa sobriété, a I’envahissement romantique d’une subjectivité
assoiffée d’‘expression-spontanée-et-totale’». Cette sobriété est la figure sym-
bolique du pas-encore eschatologique du Royaume et elle vient nous protéger
«du réve sans cesse renaissant d’un Royaume sans Eglise». Enfin, le rite n’est
pas d’abord un contenu; c’est un indice, un positionnement, une deixis (d). Le
rite a un caractére emblématique et il exhibe les insignes de ’appartenance.
«Le référent peut n’étre en définitive que le code chrétien lui-méme, quasi-
ment vide de son ‘contenu’» (p. 356).

Reste, bien évidemment, a «évangéliser la ritualité»! Et auteur, qui se
déclare trés réservé vis-a-vis du courant critique des rites, se montre égale-
ment lucide sur le danger permanent du rite qui, méme christianisé, peut
retomber dans les mémes travers de reproduction imaginaire des fausses
sécurités. Il faut sans cesse «dépasser» les rites pour les subvertir de I’intérieur
en sacrement de la Parole. La foi est un opérateur critique, et le pain «n’est pas
eucharistiable a n'importe quelle condition» (p. 367 et repris a la p. 563).

Les deux chapitres suivants reprennent sous I’angle de 'effectivité sym-
bolique les questions classiques de la sacramentaire: celle de ’institution des
sacrements par Jésus-Christ et celle de la grace sacramentelle. Le chapitre X
(«L’institué sacramentel») est une démonstration technique consacrée a une
réinterprétation du mysteére du corps eucharistique du Seigneur et du dogme
tridentin de la «transsubstantiation». Si nous avons bien compris, le nceud de
la démonstration se trouve dans une critique du terme de substance. Au lieu de
se fixer sur la question de la conversion de la substance (esse), avec tous ses
aléas bien connus (substance et accidents, etc.), 'auteur cherche a repenser le
dogme en termes relationnels (ad-esse), puisque la transformation est une
transformation symbolique qui se rapporte au «vous» de la communauté
ecclésiale. L’eucharistie est un mystére qui a pour sujet le Christus totus, 1a téte
et le corps, comme le savaient encore Augustin et Irénée; elle est le devenir
symbolique des chrétiens en Eglise-corps du Christ. Le texte célébre d’Au-
gustin est cité: «Si donc vous étes le corps du Christ et ses membres, ¢’est votre
propre mystére qui repose sur la table du Seigneur, c’est votre propre mystére
que vous recevez (...). Soyez ce que vous voyez, et recevez ce que vous étes»
(Sermon 272). Et encore: « Ce sacrifice (eucharistique) est le symbole de ce que
nous sommes» (Sermon 227). On ne peut donc penser I’esse du Christ dans
I’eucharistie sans la relation d’ad-esse a I’Eglise, a la communauté célébrante,
aux sujets croyants auxquels elle est destinée. Telle est la limite majeure du
langage scolastique et tridentin en ce domaine. L’expression symbolique
d’une chose, comme la patristique ’avait bien vu, est son réel le plus réel. Le
sacramentaliter, le in figura des Péres ne signifient pas moins réel, mais plus
réel que ce que nous appelons spontanément «le réel». On ne doit donc plus
dire: «Ce pain n’est plus du pain», car il faut penser dans un tout autre champ
que celui de 'onto-théologie classique dont Trente est tributaire. «Ce pain est



218 HENRY MOTTU

le corps du Christ», sur le terrain tout autre du symbolique, veut dire «qu’il
s’agit bien la toujours de pain, mais de pain essentiel, de pain qui n’est jamais
autant pain que dans ce mystére» (p. 410). C’est la vérité toujours oubliée du
pain qui se révéle dans «/e pain véritable» de Jean 6, Ao artos alethinos. Le
concept de «présence réelle» — toujours mis entre guillemets par 'auteur —
doit étre donc repensé et, dans son précédent ouvrage, Chauvet avait cette
phrase trés claire: « Toute représentation, par exemple, de la « présence réelle»
en dehors de /'action symbolique qui lui a donné corps risque fort de sombrer
dans I'imaginaire» 3.

Mais cette réinterprétation est-elle vraiment compatible avec les affirma-
tions explicites de Trente? Et I’horizon symbolique ouvert par ’acte eucha-
ristique n’avait-il pas été précisément vu et défendu par les Réformateurs, et
_ en particulier par Zwingli? A notre sens, Zwingli, malgré son platonisme, est
I’auteur a redécouvrir et il nous semble que les catholiques tout comme les
réformés gagneraient a rendre justice a ses intentions, car si quelqu’un avait
bien vu que la transformation du pain et du vin porte non sur les espéces en
soi, mais sur la communauté rassemblée et sa transformation en verum corpus
Christi, ce fut bien Zwingli4.

Le chapitre XI («L’instituant sacramentel ») s’attache a dépasser la double
impasse de la sacramentaire, I'impasse objectiviste et I'impasse subjectiviste.
L’auteur considere Vatican II comme €tant une voie moyenne entre ces deux
seuils. La critique de la premiére impasse est clairement menée: « Tant qu’on
se représente leur efficacité (sc. des sacrements) sur le mode de la causalité
métaphysique, on ne peut les sauver qu’au détriment de I’engagement de
’lhomme en eux» (p. 422). Quant a I'impasse subjectiviste, Chauvet tire a
boulets rouges contre son point de départ «d’en bas», ou, faisant 'impasse sur
I’efficacité (rejetée au titre de «magie»), on se porte naivement sur le « vécu»
et la subjectivité, mais aussi contre son point de départ «d’en haut» et c’est
alors la «non-sacramentaire» de K. Barth qui est visée. Barth, méfiant a
I’égard du synergisme de Trente, n’aurait pas vu que le cooperari, la partici-
pation de I’étre humain, vient elle aussi de Dieu. H. Kiing est évoqué ici:
«Dieu fait tout, mais de ce qu’il fait tout, il ne s’ensuit pas qu’il le fasse tout
seul, au contraire». Non sine nobis! La critique de K. Barth est la suivante:
«En dépit des apparences, Barth finalement s’oppose en scolastique a la sco-

30p. cit., p. T3.

4 Cf. en frangais, JAQUES COURVOISIER, Zwingli, théologien réformé (Cahiers théo-
logiques 53), Neuchatel, Delachaux, 1965, en particulier p. 72-84 sur la Céne, et «Ré-
flexions a propos de la doctrine eucharistique de Zwingli et de Calvin», in Festgabe
Leonhard von Muralt, Verlag Berichthaus, Zurich, 1970, p.257-265; JEAN-PAUL
GaBus, «H. Zwingli: Théologien de la Réforme (1484-1531)», in Etudes Théologiques
et Religieuses 60, 1985, 4, p. 527-543; J. V. PoLLET, Huldrych Zwingli. Biographie et
théologie, Geneéve, Labor et Fides, 1988, donne, dans sa bibliographie, des renseigne-
ments sur les ouvrages de Zwingli parus en frangais. p. 112-113.



SYMBOLE ET SACREMENT 219

lastique. Vieille histoire, dont la Réforme protestante, puis la réforme catho-
lique, nous ont laissé la conviction qu’il n’est possible d’en sortir qu’en chan-
geant de terrain. Substituer un subjectivisme existentiel, qui tend a sacrifier
I’action de Dieu dans les sacrements, a I’objectivisme essentialiste, quitend ay
sacrifier celle de ’homme, ne fait que repousser le probléme. L’existentialisme
théologique postule une conscience subjective centrale qui pourrait étre en
possession immeédiate de ses expériences humaines et qui pourrait des lors les
traduire au-dehors dans les sacrements comme signes de reconnaissance
envers Dieu et par obéissance a I'ordre de Jésus-Christ» (p. 434). Barth,
autrement dit, nous aurait embarqués, notamment dans sa doctrine du bap-
téme, dans un faux dilemme: ou bien Dieu, ou bien I’homme...

Remarquons que cette critique de Barth (méconnaissance de la médiation
du langage et de la parole, conception trop étroite de la causalité, inattention
au symbolisme propre a la condition humaine) avait été déja faite par Franz
Leenhardt dans son livre Parole visible®. Malheureusement, la pensée protes-
tante sert un peu de repoussoir dans ce livre qui n’entre pas vraiment en
dialogue avec la pensée sacramentaire des Réformateurs et qui se termine par
un excursus, assez caricatural et manifestement de seconde main, sur ce méme
K. Barth (p. 549-554). 11 faut le regretter.

4. «Sacramentaire et christologie trinitaire»

La quatriéme partie est une ample méditation sur la question théologique
centrale: de qguel Dieu finalement parlons-nous, lorsque nous accomplissons
ces actes symboliques, a la suite du Christ et sur son ordre, que sont les
sacrements? A quel «Jésus-Christ» se référent-ils concrétement? Quelle
mémoire «dangereuse» de lui accomplissent-ils («Faites ceci en mémoire de
moi»)? Cette partie, qui est un rééquilibrage christologique, pneumatologique
et trinitaire, fait pendant a la premiére partie, qui avait déconstruit I’onto-
théologie. Elle s’ouvre sur une critique serrée de la sacramentaire de Thomas
d’Aquin (il n’y a pas que K. Barth qui en prenne pour son grade!) trop
exclusivement axée sur la notion de causalité et trop christomoniste (les
sacrements comme prolongements de ’humanité du Verbe incarné). Il faut
faire droit a I’Esprit, pas seulement dans sa fonction d’objet, mais aussi dans
celle de principe, a la vie concréte de Jésus dans toute son extension (inclusion
de la vie concréte de Jésus dans le mystére pascal), a I’Eglise tant locale
qu’universelle. Bref, il s’agit de retrouver le rapport d’origine avec le myste-
rium biblique et patristique, que le sacramentum latin avait peu a peu perdu,

5 Les travaux de FRANZ J. LEENHARDT semblent ignorés de I'auteur: cf. notamment
Ceci est mon corps (Cahiers théologiques 37), Neuchdtel, Delachaux, 1955; Parole —
Ecriture — Sacrements. Etudes de théologie et d’exégése, Neuchitel, Delachaux, 1968;
Parole visible. Pour une évaluation nouvelle du sacrement (Cahiers théologiques 63),
Neuchitel, Delachaux, 1971 (cf. en particulier toute la premiére partie, p. 5-41, a propos
de la doctrine du baptéme chez K. Barth).



220 HENRY MOTTU

en repensant le traité des sacrements a I'intérieur méme du mouvement his-
torique de I’économie du salut.

Le dernier chapitre («Les sacrements, figures symboliques de ’effacement
de Dieu»), de style trés biblique, précise une derniére fois la mission des
sacrements rappelant la mémoire du Crucifié Ressuscité. S’appuyant sur
Jiingel, Moltmann, Kasper, ’auteur montre que la communication de Dieu
par les sacrements ne peut se faire que si I’on opére un éclatement de la
«notion simple» de Dieu. Le mysteére trinitaire ouvre la sacramentaire sur une
logique de service, non de domination, et d’abord auprés des plus démunis.
C’est alors que Chauvet, qui avait déja amorcé ce théme dans sa premiére
partie (p. 74-80), précise sa notion de mé-ontologie. Tandis que I’onto-théo-
logie travaillait sur la notion d’Etre, la mé-ontologie part de I’Autre mé-connu
et mé-connaissable, dont la croix est le symbole. C’est 'infrahumain du mé on
qui dévoile Dieu en vérité (I Cor. 1,28; Es. 52,14; Ps. 22,7). Ce «rien» d’hu-
manité déclenche la foi au Dieu «autrement». « L’esse de Dieu méme ne peut
se dire que barré par I’Autre symbolique, dont 'autre historique est la média-
tion concréte» (p. 519). Dieu n’est nulle part plus Dieu que dans la sous-
humanité du Crucifié. Ainsi, la mé-ontologie renvoie non pas au Néant incrée
ou au non-étant, a ’/nconnaissable, mais au non-autre, quand ’autre est
défiguré et nié dans son altérité, au Méconnaissable. L’Esprit nous ouvre «a ce
qui n’est pas divin», a la tAche sans cesse a reprendre de I'instauration de la
justice. Le Christ trouve son «sacrement» en tous ceux qui ont été réduits a
des «non-autres», a des étres in-signifiants et privés de leur pain et de leur
dignité.

*
* k

Trois remarques critiques

Le lecteur protestant, habitué a penser les sacrements selon ’axe kéryg-
matique strict (et peut-étre trop étroit?) Parole-sacrement, apprendra beau-
coup dans ce livre qui reprend toute cette difficile affaire a partir de I’axe
symbolique. Pourtant, de nombreuses questions se posent, auxquelles nous
avons d’ailleurs déja fait allusion plus haut. Dialoguer, c’est continuer a
réfléchir soi-méme.

Il'y ad’abord un point de théologie, que nous avouons n’avoir peut-étre pas
compris, mais qui nous parait étre ’une des questions de fond. Dans quel sens
exactement faut-il voir dans les sacrements des figures symboliques «de I'ef-
facement de Dieu» ? Je préférerais pour ma part parler des sacrements comme
des actes symboliques de Ueffectuation de I'ceuvre de Dieu dans I’histoire
humaine et les relier par la a ’objectivité de Dieu, au sens ou le Dieu vivant
nous fait face, nous interroge et nous accompagne dans son alliance. L’auteur
semble en vouloir a une conception dialectique et existentielle de Dieu, ol
Dieu est congu effectivement comme un En-Face, donc toujours mis en



SYMBOLE ET SACREMENT 221

situation dialectique, voire conflictuelle avec I’étre humain. Mais cette mise
en situation originelle de Dieu comme un En-Face, un vis-a-vis, une Parole
souveraine n’est-elle pas celle-la méme que le témoignage biblique nous invite
areconnaitre ? Le Dabar hébraique ne traverse-t-il pas critiquement les homo-
logies que nous croyons voir entre Dieu et ceci ou cela, Dieu et le symbole,
Dieu et le langage, Dieu et I’Eglise ? La référence a la philosophie du langage de
Heidegger nous parait ici exagérée, car le Dieu biblique est Tout-Autre, jamais
réductible a I’Etre, ni a titre ontologique, ni  titre de mé-ontologie. Chauvet
aimerait déconstruire «une représentation du rapport de I’€tre et de ’homme
comme rapport dialectique de face a face» au profit d’'une «co-appartenance
de I’'un a 'autre» (p. 40). Mais la théologie n’est pas une ontologie sans morale,
donc sans rupture, et Dieu et ’humain ne peuvent pas étre situés dans un
rapport de co-appartenance. Or, dans ce livre, le symbolique tend a jouer un
réle quasi ontologique permettant de penser Dieu et ’homme en co-appar-
tenance. Bibliquement, cela nous parait discutable, et théologiquement la
question se pose de savoir s’il n’y a pas ici quelque chose comme une version
symbolique de I’ancienne analogia entis?

Cette question de ’En-Face hébraique a des conséquences et bien évidem-
ment des conséquences ecclésiales. Certes, on ne confond nullement dans ce
livre le Christ et I’Eglise, et ce point fondamental est fermement tenu. On n’en
parle pas moins cependant a propos du sacramentum, d’un «mariage indis-
soluble du Christ et de I’Eglise», et de «I’'itmpossibilité de dire I’'un, comme un
simple ‘En-Face’, sans I’autre. Le sacramentum figure précisément la conjonc-
tion symbolique des deux» (p. 299). Mais cette conjonction symbolique signi-
fie-t-elle qu’elle soit organique et, pour tout dire, permanente, donnée une fois
pour toutes ? Il nous a semblé que dans cette ceuvre on passe souvent d’un sens
a un autre: par exemple, ne passe-t-on pas de «I’autotélisme» du symbole, ce
qui est un énoncé linguistique, a I’autotélisme de ce corps qu’est I’Eglise, ce qui
est un énonceé ecclésiologique? Or, de méme qu’il faut prendre garde de ne pas
tomber dans une conception romantique du symbolique, ce qu’admet I’auteur
lui-méme, de méme il ne faut pas céder a une ecclésiologie romantique.
N’a-t-on donc pas ici une notion non difféerenciée, organiciste de I’Eglise
comme corps du Christ? De quelle Eglise s’agit-i1? En vue de quel projet
socio-historique? Pour quel projet éthique? Il nous a paru que, technique-
ment, ’auteur maintenait mieux, dans son précédent ouvrage, la dialectique
dans le symbole entre son pdle imaginaire et son pole cognitif®. On sait que le
danger protestant, c’est de considérer les sacrements comme de simples
appendices a la Parole, comme les prolongements sur le plan de la sensibilité
de principes de jugements; mais le danger catholique, a I'inverse, c’est de
tellement conjoindre ’acte symbolique a la grace de Dieu que ’on risque

6 Op. cit., p. 61-69, ou le pdle cognitif du langage symbolique est mieux mis en
évidence contre I'interprétation romantique.



222 HENRY MOTTU

d’aboutir a un imaginaire confusionnel. Or, il nous semble qu’on assiste dans
ce livre a une telle exaltation de la «corporéité» en soi et de I’Eglise comme
lieu d’incorporation de la Parole de Dieu que I’on ne voit plus ce qui fait que
I’Eglise est I’Eglise et ce qui fait qu’elle peut ne plus étre Eglise. Bref, il manque
a la médiation «Eglise» une axiologie théologique ferme. Certes, les sacre-
ments peuvent étre considérés comme des médiations; mais qu’en est-il de
I’Eglise elle-méme ? Les sacrements ne sont pas les sacrements de I’Eglise; ils
sont donnés a I’Eglise, et parfois contre elle-méme ou en dépit d’elle. L’Eglise
vit des sacrements, «mais elle ne les égale pas»’. La médiation Eglise ne peut
étre pour nous que seconde, jamais premiére. L’Eglise est la servante des
sacrements, mais elle ne les «fait» ni ne les « produit». Dans 1’adage du P. de
Montcheuil que cite Chauvet: «Ce ne sont pas les chrétiens qui, en se reu-
nissant, forment I’Eglise, c’est ’Eglise qui fait les chrétiens» (p. 189), la pre-
mieére partie de la phrase est correcte, mais non la seconde. Ou encore, dans
I’adage souvent cité?: « L’Eglise fait ’eucharistie et ’eucharistie fait I’Eglise »,
cette relation de réciprocité nous parait problématique, car ce n’est pas I’Eglise
qui fait ceci et cela, en rigueur de termes, mais ce sont les sacrements de Dieu
qui la font et ce sont eux qui lui rappellent, tout comme la Parole et au méme
titre, la souveraineté de Dieu sur ce qu’elle «fait». On rétorquera: mais il s’agit
justement d’un agir symbolique. Or, nous semble-t-1l, on use et abuse actuel-
lement de ce terme, car I’agir symbolique de I’Eglise n’est pas du méme ordre
que I'agir de Dieu, qui, par sa Parole en acte annoncée, célébrée et vécue,
s’adresse a4 elle au méme titre qu’elle interpelle les humains et I’histoire.
Autrement dit, ce qu’il faut travailler maintenant, stimulés nous-mémes par
ce beau livre, c’est le statut théologique rigoureux du symbole.

Il nous semble en effet, en troisieme lieu, que la particularité du sacrement
chrétien tend a se perdre si celui-ci en vient a se fonder sur une conception trop
indifférenciée du symbolique. Il faut maintenant «recaractériser» ce qu’est le
sacrement chrétien?, sans quoi il serait dilué dans une généralité trop vaste. Le
symbole donne a penser; mais tout symbole n’est pas de soi évangélisable: il y
a aussi des symboles de mort. Cet ouvrage travaille sur ’eucharistie surtout et
sur le baptéme. Mais qu’en est-il du septénaire? La pénitence est-elle un
sacrement ou non ? Et 'ordination ? On connait les hésitations de Luther et de
Calvin sur ces questions. Certes, tout cela n’était pas le propos de ce livre qui,
d’un seul souffle, s’attache a repenser la sacramentalité en tant que telle. Mais
sans preciser les choses dans le champ pratique, les convergences ne risquent-

7 Cf. PIERRE GISEL, « Du symbolique au symbole ou du symbole au symbolique ?» in
Les sacrements de Dieu, extrait de Recherches de science religieuse 75, 1987, 2-3, p. 204
(197-209). On trouvera également dans ce numéro trés stimulant d’autres contributions,
dont celle de CHAUVET: «L’avenir du sacramentel», p. 81-106.

8 Op. cit., p. 180.

? Cf. HENRI BOURGEOIS, « Positions du sacramentel aujourd’hui», in Les sacrements
de Dieu, op. cit., p. 41 (15-41).



SYMBOLE ET SACREMENT 223

elles pas de n’étre que de surface? Je crains dans certains livres récents le
retour d’une abstraction grandissante — /e symbolique, /a sacramentalité, /a
corporéité — qui risque en pratique de ne plus étre reliée a un contexte
clairement pris en compte.

Mais nous ne voulons pas conclure par ces interrogations critiques. Car le
mérite de cette ceuvre majeure est de faire réfléchir la théologie protestante sur
deux points névralgiques au moins, qu’elle n’a eu que trop tendance a sous-
estimer: a) le probléme de la médiation que I’on ne peut contourner en révant
d’une mise entre parenthéses des sacrements et des rites «au bénéfice de la
référence a une ‘pure Parole’ ou d’un branchement direct sur le Saint-Esprit»
(p- 361); b) la question de I’acte symbolique, de ce qui est exactement accompli
par lui, comme chez les anciens prophetes, en tant qu’il raconte et structure
’existence chrétienne. Notre veeu est que les chercheurs de toute confession ou
allégeance s’entraident dans ces délicates questions.






	Étude critique : "symbole et sacrement" : à propos d'un livre récent

