
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 39 (1989)

Heft: 2

Artikel: Qu'est-ce qu'une personne humaine? : Réflexions sur les fondements
philosophiques de la bioéthique

Autor: Baertschi, Bernard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381383

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381383
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 121 (1989), P. 173-193

QU'EST-CE QU'UNE PERSONNE HUMAINE?

Réflexions sur les fondements philosophiques
de la bioéthique

Bernard Baertschi

«On peut dire qu'il y a un moi
latent dans le fœtus ou l'enfant appelé
à devenir homme, mais non dans le
zoophyte.» Maine de Biran1

Dans son Introduction au livre de Testart, L'Œuf transparent, Serres

remarque : « Une des croix de la philosophie depuis qu'elle médite consiste en
la définition de l'homme2.» Qu'est-ce que l'homme? Ou plutôt, puisqu'il va
être question d'éthique, qu'est-ce qu'une personne humaine? De la définition
qu'on en donnera dépendra notre attitude dans les questions bioéthiques,
comme on peut déjà s'en rendre compte si l'on observe, par exemple, qu'une
réponse positive ou négative à la question de savoir si le fœtus est une
personne oriente différemment le jugement moral sur les manipulations dont il
peut être l'objet et sur la pratique de l'avortement.

Qu'est-ce qu'une personne humaine? Au long de l'histoire, plusieurs
définitions en ont été proposées, et parmi celles-ci, il en est deux qui, quoique
fondamentalement opposées, ont largement dominé le débat: la définition
aristotélico-thomiste, reprise dans la doctrine de l'Église catholique, et la
définition kantienne3. Nous allons commencer par les examiner, puis, après
avoir montré qu'elles rencontrent toutes deux des difficultés, nous en proposerons

une qui tente d'y échapper. Afin de rendre notre propos moins abstrait,
nous appliquerons chacune des définitions proposées à un cas, toujours le
même, celui de l'avortement — même s'il s'agit d'une biotechnologie vieille
comme l'humanité, elle pose fondamentalement la même question que les

1 Lettre à J. Baggesen, 1821, éd. par G. Romeyer-Dherbey, in Giornale di Metafisica,

n°9, 1987. 'Latent' signifie ici 'potentiel', et si l'on substitue dans cette citation
personne potentielle' à 'moi latent', on obtient la thèse que nous allons défendre.

2 Serres, in L'Œuf transparent, Paris, Flammarion, 1986, p. 17-18.
3 L'idée de baser la discussion sur cette opposition nous a été suggérée par Anne

Fagot-Largeault, lors d'une conférence prononcée à Genève en avril 1986. En
collaboration avec Geneviève Delaisi de Parseval, elle l'a elle-même développée dans un
article récent («Les droits de l'embryon (fœtus) humain, et la notion de personne
humaine potentielle», Revue de Métaphysique et de Morale, 1987/3).



174 BERNARD BAERTSCHI

autres, puisque «la question essentielle [est] : l'être que supprimerait un
avorteraient est-il ou n'est-il pas un être humain?»4 — ; mais le lecteur qui le

voudrait pourrait facilement étendre notre propos aux autres questions
bioéthiques, telles que l'euthanasie, la fécondation in vitro ou les manipulations
génétiques.

Qu'est-ce qu'une personne humaine pour la tradition aristotélico-thomiste?

Thomas reprend la définition de Boèce: «Persona est rationalis naturae
individua substantia. » La personne est une substance individuelle de nature
rationnelle5. Que doit-on entendre par là? Il n'est pas question, dans le cadre
de notre propos, d'entrer dans les méandres de l'interprétation du terme de

'substance' chez Aristote; nous nous bornerons à l'entendre comme désignant
les choses individuelles. Ce qui va nous arrêter cependant, c'est la différence
spécifique : 'de nature rationnelle'. Ce qui distingue une personne d'une
substance tout court, c'est la rationalité ; mais ce terme reste un peu vague, c'est

pourquoi Thomas donne la précision suivante : « Le particulier et l'individu se

vérifient d'une manière encore plus spéciale et parfaite dans les substances

raisonnables, qui ont la maîtrise de leurs actes : elles ne sont pas simplement
agies comme les autres, elles agissent par elles-mêmes [...] De là vient que,

parmi les autres substances, les individus de nature raisonnable ont un nom
spécial, celui de 'personne'.»6 Une personne est une substance raisonnable

(rationnelle) et libre, qui a la maîtrise de ses actes.
La raison est une faculté de l'âme; on peut donc dire qu'une personne est

une substance douée d'une âme raisonnable. Cependant, l'âme n'a pas
seulement pour fonction la maîtrise des actes; elle est d'abord un principe d'ani-

4 Commission episcopale française de la famille, Note doctrinale sur l'avortement

(1971), in P. Verspieren (éd.), Biologie, médecine et éthique [abrégé dorénavant
BME], Paris, le Centurion, 1987, p. 67. Nous aurons à examiner une tradition dans
laquelle la religion et la théologie jouent un grand rôle; mais nous ferons abstraction,
dans notre argumentation, de tout recours à des thèmes théologiques, ainsi qu'aux
thèses philosophico-théologiques sur l'existence de Dieu et sur l'immortalité de l'âme,
car nous pouvons, dans le cadre de cet article, nous en passer. Cela n'implique pas,
évidemment, que nous contestions au théologien le droit de se poser les mêmes questions

et d'y répondre selon son point de vue particulier : « Le théologien puisera son recul
réflexif dans une recherche théologique et éthique où il abordera [...] des questions
fondamentales, telles que [...] qu'est-ce que l'homme, la personne humaine? lorsque la
médecine prétend déterminer scientifiquement le moment où commence ou finit
l'existence.» (J.-M. Thévoz, "Une recherche interdisciplinaire: la bioéthique", in Revue de

Théologie et de Philosophie, n° 118, 1986/1, p. 76).
5 Somme théologique, la, q 29, a 1, Paris, Cerf, 1962, p. 57. La définition de Boèce se

trouve in Contra Eutychen et Nestorium, sec. III.
6 Op. cit., la, q 29, a 1, p. 60.



QU'EST-CE QU'UNE PERSONNE HUMAINE? 175

mation du corps. Comment articuler cela? Le docteur angélique le dit clairement:

l'âme est forme du corps par son essence; cependant, elle ne se limite
pas à cette fonction d'animation et c'est en tant qu'elle va au-delà, qu'elle
possède la raison, qu'elle est une substance spirituelle: Homo duplex, car
l'âme n'est pas seulement forme, mais encore substance7, ce qui permet
d'expliquer qu'elle puisse subsister indépendamment du corps. Toutefois, ce
n'est pas l'âme rationnelle seule qui est la personne, mais le composé humain
tout entier: «L'âme est une partie de la nature humaine: et dès là que, tout en
subsistant à l'état séparé, elle garde son aptitude naturelle à l'union, on ne peut
l'appeler une substance individuelle, c'est-à-dire une hypostase ou substance
première — pas plus que la main ou toute autre partie de l'être humain. Voilà
pourquoi ni la définition, ni le nom de personne ne lui conviennent.»8

Dans l'ordre de la création, la personne est la nature la plus élevée9 ; elle est
donc éminemment sujet de droits et toute atteinte à la personne est condamnable:

«La personne humaine est inviolable.» 10 C'est là le principe qui
servira de base aux questions bioéthiques. Mais qui sont les personnes? Les
substances rationnelles, avons-nous dit. Certes, mais qui a droit à ce titre? Et
notamment, tous les êtres humains sont-ils des personnes, même ceux qui ne
manifestent aucun signe de rationalité comme les fœtus, les débiles profonds
ou les vieillards seniles?

Le principe de la réponse à cette question est simple : c'est la présence de
l'âme rationnelle qui fait d'un être une personne; dès lors un être humain sera
une personne si et tant qu'il possède une telle âme. L'ennui, c'est que ce critère
repose sur un phénomène inobservable. En effet, comment savoir quand
l'âme vient au fœtus, ou quitte le vieillard? Mais notre perplexité repose sur le
fait que nous abordons la question de l'extérieur, abstraction faite des principes

de l'aristotélico-thomisme; car si on en tient compte, la présence de
l'âme devient un phénomène observable, moyennant, il est vrai, une théorie
scientifique. Voyons cela.

7 Cf. De spiritualibus creaturis, q. un., a 2, ad 4, in Quœstiones disputata, t. II,
Marietti, Turin, 1953, p. 377 : « Anima secundum suam essentiam est forma corporis, et
non secundum aliquid additum. Tamen in quantum attingitur a corpore, est forma; in
quantum vero superexcedit corporis proportionem, dicitur spiritus, vel spiritualis
substantia.» Voir aussi Super Evangelium S. Joannis Lectura, I, V, ,1, in Der Prolog des

Johannes-Evangeliums, Stuttgart, Verlag Freies Geistesleben, 1986, p. 93: «Homo
enim ex duplici natura constituitur, corporali scilicet et intellectuali. »

8 Somme théologique, la, q 29, a 1, ad 5, p. 63-64. Cf. aussi la q 29 a 2 ad 3, p. 68:
«C'est le composé de "cette matière" et de "cette forme" qui est une hypostase ou une
Personne»; et la, q 75, ad 2, p. 29. Cela bien sûr n'est valable que pour les personnes
humaines, c'est-à-dire des substances composées.

9 Cf. De Potentia, q 9, a 3, Respondeo, in Quœstiones Disputata, t. II, p. 230: «Natura

autem, quam persona in sua significatione includit, est omnium naturarum dignis-
sima, scilicet natura intellectualis secundum genus suum.»

10Cdal Suenens, Fondements religieux du respect à la vie (1963), in BME,
p. 374.



176 BERNARD BAERTSCHI

Le principe anthropologique de cette tradition est l'hylémorphisme ; or
celui-ci stipule qu'il n'y a pas de corps vivant sans âme, donc pas de corps
humain sans âme humaine, rationnelle: non est caro humana sine anima
humana11. Ainsi l'âme infuse le corps quand la matière qui doit la recevoir (le

corps) est suffisamment organisée à cet effet. Cela cependant n'est pas suffisant

pour déterminer le moment précis de l'animation, car on peut encore
demander quand telle matière devient corps humain; c'est pourquoi nous

avons dit qu'il fallait encore avoir recours à une théorie scientifique — et ici, il
nous faut quitter Thomas, puisque la science a progressé depuis le XIIIe s. :

«La science est venue en aide à la foi et à la philosophie: en montrant que le

patrimoine génétique de chaque individu est complet et invariant dès la

fécondation de l'ovule, et qu'il détermine déjà la stature générale, le
tempérament et les dons naturels bruts qui ne feront que se manifester par la suite, la

génétique a permis d'affirmer maintenant que l'ovule fécondé est déjà
proportionné à la réception d'une âme humaine. Aussi pouvons-nous dire avec
certitude que l'âme est créée dès la fécondation.»12 Bref, il y a identité entre les

propriétés 'être un être humain' et 'être une personne humaine', c'est pourquoi
la tradition aristotélico-thomiste parle souvent indifféremment de l'une ou de

l'autre, et dit que l'être humain, en tant qu'entité biologique, est le sujet de

droits.
Dès lors, si l'on en vient maintenant à la question de l'avortement, il faut

dire que l'embryon et le fœtus sont des personnes humaines qui, comme telles,

ont les mêmes droits que toute autre personne. Ainsi, l'avortement est un

homicide, de même que toute technique de contraception qui empêche non la

fécondation, mais la nidation, car l'embryon est constitué avant de se fixer
dans l'utérus. Cette position est souvent illustrée par le dilemme dramatique
suivant: une mère de famille nombreuse est enceinte et sa vie est mise en

danger par une nouvelle grossesse, de telle manière que si on ne fait rien la

mère et l'enfant mourront, alors que si l'on pratique un avortement, la mère,
mais elle seule, survivra. Que faut-il faire? Rien, ou plutôt rien de ce qui
pourrait être spontanément suggéré: avorter serait détruire intentionnellement

une vie humaine, ce qui est défendu, et la légitime défense ne peut être

invoquée, car l'enfant n'est pas un agresseur. Bref, «sauver la vie d'une mère

est une très noble fin; mais la suppression directe de l'enfant comme moyen
d'obtenir cette fin n'est pas permise. La destruction directe d'une vie préten-

11 «Sicut enim non est caro sine anima, ita non est vera caro humana sine anima
humana, quae est anima intellectiva» (Super Evangelium S. Joannis Lectura, I, VII, 1,

p. 117). Cf. aussi G. Cottier, "Les bébés-éprouvettes", in Nova et Vetera, 1986/4,
p. 226: «Sans l'âme, qui est sa forme, le corps n'existe pas.»

12 G. Baumann, "L'avortement", in Fideliter, n° 47,1985, p. 34-35. Thomas pensait
que l'animation venait plus tard. Cf. G. Cottier, art. cit., p. 227-228 et BME, p. 121-
122, pour la position de l'Eglise au cours des siècles.



QU'EST-CE QU'UNE PERSONNE HUMAINE 177

due "sans valeur", née ou pas encore née [...] ne peut en aucune façon se

justifier.»13
En résumé, on voit que la tradition aristotélico-thomiste dont se réclame

l'Église catholique considère que le critère observable de la personnalité est la
présence du génome humain, ce qui signifie que toute pratique impliquant la
destruction directe et intentionnelle d'un tel génome doit être condamnée
comme un homicide.

II

Qu'est-ce qu'une personne humaine pour la tradition kantienne? C'est un
être qui, d'une part, peut dire ou penser «moi»: «Posséder le Je dans sa

représentation [c'est-à-dire ne pas seulement se sentir, mais se concevoir] : ce

pouvoir élève l'homme infiniment au-dessus de tous les autres êtres vivants
sur la terre»14, et qui, d'autre part, étant libre, est responsable de ses actes:
« Une personne est ce sujet, dont les actions sont susceptibles d'imputation. La
personnalité morale n'est rien d'autre que la liberté d'un être raisonnable sous
des lois morales.»15 Personne psychologique d'une part, personne morale de

l'autre, l'homme est «un être entièrement différent, par le rang et la dignité, de
choses comme le sont les animaux sans raison, dont on peut disposer à sa

guise.»16

Ainsi, pour Kant, l'ensemble des êtres se partage en deux classes, les
personnes et les choses, qui sont, du point de vue de la morale, respectivement des
fins et des moyens: «Les êtres dont l'existence dépend, à vrai dire, non pas de
notre volonté, mais de la nature, n'ont cependant, quand ce sont des êtres
dépourvus de raison, qu'une valeur relative, celle de moyens, et voilà pourquoi

on les nomme des choses; au contraire, les êtres raisonnables sont appelés
des personnes, parce que leur nature les désigne déjà comme des fins en soi,

13 Pie XII, Avortement thérapeutique et stérilisation (1951), in BME, p. 20. Cf. aussi
G. Baumann, op. cit., p. 38. Si cela heurte notre "bon sens", il faut se rappeler la
doctrine théologique du péché originel: l'homme a été blessé: natura corrumpit personam

; et si le baptême a pour but de laver de cette faute, il reste des séquelles, la volonté
n'est plus orientée d'elle-même vers le bien : «Ainsi la nature laissée à elle-même oublie
ou combat-elle, tôt ou tard, l'ordre conçu par Dieu» (F. Schmidberger, in Fideliter,
n° 47, p. 1). C'est dire que notre "bon sens" ne saurait être normatifen ces questions. A
cela s'ajoute la considération de la destinée céleste de l'homme, qui modifie bien des

perspectives, par exemple : « Bien qu'un enfant anormal soit engendré, il lui est meilleur
d'être ainsi (surtout en raison de sa possibilité d'acquérir le Ciel) que de ne pas être du
tout» (Thomas D'Aquin, Somme théologique suppl., q 64, a 1). Pour le cas d'une grossesse

résultant d'un viol, voir Archevêques de Grande-Bretagne, L'avortement
(1980), in BME, p. 158.

14 Anthropologie du point de vue pragmatique, I, 1, Paris, Vrin, 1984, p. 17.

"Métaphysique des mœurs, lre part., Introduction, IV, Paris, Vrin, 1986, p. 98.
16 Anthropologie du point de vue pragmatique, I, 1, p. 17.



178 BERNARD BAERTSCHI

c'est-à-dire comme quelque chose qui ne peut pas être employé simplement

comme moyen.» 17

A première vue, il semble y avoir concordance entre l'éthique kantienne et

celle de l'Eglise: la personne est caractérisée par la rationalité, et elle est l'être

qui possède la plus grande valeur intrinsèque, comme le dit Jean-Paul II en des

termes très kantiens: «Chaque fois que dans ta conduite une personne est

l'objet de ton action, n'oublie pas que tu ne dois pas la traiter seulement

comme un moyen, comme un instrument, mais tiens compte du fait qu'elle-
même a, ou au moins devrait avoir, sa propre fin.»18 Cependant, cette

concordance s'évanouit dès que l'on se demande ce qui compte comme
personne pour les traditions en présence: dans l'aristotélico-thomisme, la
rationalité et la personnalité sont attestées par la présence du génome; or ce n'est

pas du tout le cas pour Kant: la personne n'a rien à voir avec la nature —

depuis Descartes, l'âme a perdu sa fonction d'animation —, elle est un être

libre et responsable qui peut dire ou penser «je».
Dès lors, la notion de personne humaine et celle d'être humain sont

dissociées, et si maintenant nous quittons le philosophe de Königsberg pour
Engelhardt, le fer de lance du néo-kantisme américain contemporain, afin

d'appliquer ces principes à la bioéthique, nous voyons qu'il soutient d'un côté

que toutes les personnes ne sont pas nécessairement des êtres humains, et d'un
autre côté que tous les humains ne sont pas forcément des personnes. Il précise

sa pensée en notant que, de même que des êtres comme E.T. et l'archange
Gabriel sont des personnes non humaines, les fœtus, les petits enfants, les

débiles profonds et certains comateux sont des humains non-personnes ". Or

la morale ne concernant que les personnes, les non-personnes n'ont ni devoirs
ni droits : de même qu'on ne peut exiger d'un embryon ou d'un débile profond
de se comporter de manière responsable, de même on ne saurait leur donner
quelque droit que ce soit, car il n'y a pas de droits sans devoirs correspondants.

17 Fondements de la métaphysique des mœurs. Paris, Vrin, 1980, p. 104.
"Amour et responsabilité, Paris, 1978, p. 20.
" «Not all persons need be human, and not all humans are persons [...]. As talk of

angels and gods and goddesses, not to mention current science-fictional speculation
regarding rational, selfconscious entities on other planets, indicates, not all persons need

be human. The archangel Gabriel appearing to Mohammed in the desert, and E.T. going
through a modem twentieth-century American town, provide examples of entities that

are persons, though they are clearly not human. What distinguishes persons is their
capacity to be self-conscious, rational, and concerned with worthiness of blame and

praise [...]. On the other hand, not all humans are persons. Not all humans are self-

conscious, rational, and able to conceive of the possibility of blaming and praising-
Fetuses, infants, the profoundly mentally retarded, and the hopelessly comatose
provide examples of human nonpersons. Such entities are member of the human species.

They do not in and of themselves have standing in the moral community.» (The
Foundations ofBioethics, Oxford, OUP, 1986, p. 107)



QU'EST-CE QU'UNE PERSONNE HUMAINE? 179

Si nous appliquons maintenant cette conception à la question de l'avortement,

nous voyons que:
(a) Il n'y a aucune raison de condamner l'avortement, puisqu'un embryon

et un fœtus sont des choses et que des choses sont des êtres qui sont à la libre
disposition des personnes.

(b) Les possesseurs d'un fœtus sont ceux qui l'ont conçu: les parents, et
d'abord la mère. Il y a là un droit de propriété (presque) illimité que personne
ne peut contester, car ce serait une atteinte à l'autonomie des personnes20.

(c) Il est au moins recommandé, voire moralement exigé, de ne pas laisser
se développer un fœtus atteint de malformation grave, car même s'il devient
une personne, il sera diminué dans son autonomie morale21.

La position d'Engelhardt implique aussi que, tout comme l'avortement,
l'infanticide ne saurait être prohibé, du moins tant que l'enfant n'est pas un
être raisonnable. Cela choque notre sensibilité; mais, outre le fait que cette
dernière ne saurait être normative, il faut relever que la position du
néokantisme se borne à affirmer que l'infanticide et l'avortement ne sont pas
moralement condamnables. Cela admis, il est tout à fait concevable qu'ils ne
soient pas légalement autorisés, par exemple parce que leur licéité favoriserait
des attitudes morales répréhensibles22 — c'est là une distinction importante,
car la moralité est une question de principe alors que la légalité doit tenir
compte d'autres facteurs.

En résumé, on voit que la position néo-kantienne fait résider la personnalité

dans la possession de la conscience de soi et de la conscience morale. Le
génome ne joue donc aucun rôle ici, et sa modification ou sa destruction ne
sont condamnables que si elles limitent ou détruisent l'autonomie de la
personne.

20 II existe cependant un devoir de bienveillance envers le fœtus, c'est pourquoi nous
avons dit "(presque) illimité". Toutefois, celui-ci n'exclut pas le droit de manipuler
1 embryon, à condition qu'il n'en souffre pas quand il sera devenu une personne (cf. op.
cit., p. 217), car si cela était, le fœtus devenu personne pourait se retourner contre ses
parents et les attaquer en justice pour avoir diminué son autonomie (s'il naît aveugle,
Par exemple, après une tentative manquée d'avortement). En d'autres termes, il est licite
de détruire un fœtus, mais non de l'endommager.

21 «It would be proper to encourage the destruction of all injured or deformed
fetuses, because it is better for persons to be free ofhandicaps» (op. cit., p. 238). Cf. aussi
P. 241.

22 «One could contend that it would be good to protect and sustain a moral concern
•or newborns by, inter alia, generally forbidding infanticide because of the good
consequences such a proscription may have for the care and rearing of children and the
development of important moral attitudes. Even if one endorses the establishment of
such a general prohibition of infanticide, one will need to stress that infanticide is not
forbidden on principle but because of its adverse social and moral consequences» (op.
"'•¦ P. 229).



180 BERNARD BAERTSCHI

III

Nous voici avec deux notions de la personne qui, en dépit de leurs
similitudes, ont des implications différentes et même opposées pour la bioéthique.
Il faut maintenant les confronter et les évaluer.

Nous avons dit au début de cet article que ces deux positions rencontraient
des difficultés. Quelles sont-elles? Nous nous bornerons à en indiquer une
seule pour chacune d'entre elles, non qu'il n'en existe d'autres, mais parce
qu'elle nous paraît chaque fois centrale. Examinons pour commencer celle qui
touche la conception aristotélico-thomiste.

Dès que l'ovule humain est fécondé, il devient apte à recevoir une âme et la

reçoit, puisqu'il y a vie humaine : non est caro humana sine anima humana. La

difficulté que rencontre cette thèse réside dans l'existence des jumeaux
monozygotes, car dans ce cas, la séparation des embryons a lieu lors de la première
division de l'œuf, c'est-à-dire jusqu'à une semaine après la fécondation. Ainsi,
le génome formé à la fusion des gamètes n'est pas constitutifd'une personne,
puisqu'il y en aura deux, et comme la personne n'est pas plus divisible que
l'âme qu'elle abrite, il faut nier qu'il y ait personne humaine avant la première
division23.

L'Église ignore-t-elle cette difficulté? Non, et certains textes la mentionnent,

notamment la Réponse au rapport Warnock: «Nulle part le rapport nie

que la vie humaine de toute personne qui n'est pas un jumeau monozygote
(c'est-à-dire plus de 99% de l'espèce humaine) a commencé à la conception.
Nulle part il ne nie que la vie individuelle de jumeaux monozygotes
commence à la fécondation ou légèrement plus tard (au moment où apparaît la

première division).»24 Comment y est-il répondu? Par le silence: la difficulté
est énoncée, c'est tout25. Est-ce l'effet d'un étonnant aveuglement Non, mais,

pensons-nous, d'un principe méthodologique. En effet, il faut se souvenir que

la position de l'Église catholique est aristotélienne ; or il existe dans cette

23 Les progrès de la science devraient renforcer cette objection. En effet, si l'on tient
compte du clonage tel que le décrit Testart (cf. L'Œuf transparent, p. 211), nous
constatons qu'il est possible d'énucléer les cellules du bouton embryonnaire du blas-

tocyste (embryon de 5 à 10 jours) et d'en transférer les noyaux (comprenant le génome)
dans une dizaine d'œufs énucléés provenant d'autres géniteurs. Ainsi la personne ne

saurait être constituée avant ce temps, et il est possible qu'à l'avenir nous devions encore
repousser cette date. Le R. P. Cottier note que «Le phénomène de la blastula pose en
effet une vraie question au philosophe de la nature. Peut-être aurons-nous l'occasion d'y
revenir.» (art. cit., p. 224). Souhaitons qu'il le fasse!

24 Réponse au rapport Warnock (1984), in BME, p. 209.
25 La Congrégation pour la doctrine de la foi n'est pas plus explicite ; après avoit

affirmé : « Cette Congrégation connaît les discussions actuelles sur le commencement de

la vie humaine, sur l'individualité de l'être humain et sur l'identité de la personne
humaine» (Le respect de la vie humaine naissante et la dignité de la procréation (1987).
in BME, p. 457), elle se contente, sans discussion, de cette question rhétorique: «comment

un individu humain ne serait-il pas une personne humaine?» (op. cit., p. 458).
Dans le même sens, Mgr Little expose la position néo-kantienne selon laquelle: «non



QU'EST-CE QU'UNE PERSONNE HUMAINE 181

philosophie une thèse que nous appellerons l'argument du cas normal, qui
consiste à soutenir que, dans les domaines où l'expérience intervient, les

thèses énoncées ne valent pas pour tous les cas, mais seulement pour la plupart
d'entre eux26. Dès lors les exceptions, dans la mesure où elles restent des

exceptions, n'ont pas le pouvoir d'infirmer une théorie empirique, car toutes
en contiennent.

Mais pour quelqu'un qui, comme nous, pense qu'en matière méthodologique

comme ailleurs, «les dogmes du passé tranquille ne conviennent pas aux
orages d'aujourd'hui»27 et qui adopte une méthodologie popperienne, une
telle attitude n'est pas acceptable, et elle appartient à ce que le philosophe
autrichien a appelé les «stratagèmes conventionalistes», c'est-à-dire aux
manœuvres qui ont pour effet de rendre les théories partiellement immunisées
contre toute réfutation, entravant par là le progrès des connaissances2S. Or, si

nous prenons au sérieux l'exception des jumeaux, un argument important en
faveur du critère génétique disparaît. En effet, la Réponse au rapport Warnock
ajoute que, «biologiquement, il n'existe dans le développement de l'embryon
aucun stade particulier identifiable au-delà duquel l'embryon in vitro ne
devrait pas être maintenu en vie», c'est-à-dire qu'il y a une telle continuité
dans le développement du fœtus de la conception à la naissance, que toute
coupure qu'on y introduirait serait artificielle: la continuité du développement

est en faveur de la personnalité du fœtus. Or, cette continuité est fondée
sur le génome29. Mais, on vient de le voir, le génome du zygote ne peut servir à

seulement l'enfant avant sa naissance, mais aussi le tout petit enfant n'avait de droit
sérieux à la vie que s'il "possédait le concept de soi-même en tant que sujet continu
d'expériences et que s'il croyait être lui-même une telle entité"» (L'utilisation
d'embryons à des fins scientifiques (1984), in BME, p. 180), mais ne la discute pas et se

contente de comparer les fœtus avec d'autres minorités en danger d'être opprimées.
26 Cf. Aristote, Métaphysique, K, 8, 1065a 4-5, trad. Tricot, Paris, Vrin, 1970, t. II,

P- 610: «Toute science, en effet, a pour objet, ou ce qui est éternellement, ou ce qui
arrive le plus souvent.»

27 A. Lincoln, cité in Sagan, Les dragons de l'Eden, Paris, Seuil, 1980, p. 213.
28 Cf. Popper, La logique de la découverte scientifique, Paris, Payot, 1973, p. 79.
29 «Le patrimoine génétique de l'individu qui contrôlera tout son développement de

la conception à la mort, est fixé dès le premier jour [...]. C'est un fait décisif pour
^'identification de l'embryon individuel, d'après tous les critères qui dépassent la simple
vision oculaire» (Réponse au rapport Warnock (1984), in BME, p. 210). De nombreux
documents insistent sur l'argument de la continuité ; c'est qu'il a l'avantage, dans l'esprit
de leurs auteurs, de ne pas dépendre de prémisses religieuses. Par exemple: «La science
ne connaît pas de seuil qualitatifqui ferait passer l'embryon du non-humain à l'humain.
Elle constate, dès l'origine, la spécificité de l'être en formation» (Note doctrinale sur
I avortement 1971) in BME, p. 71 ; « La conception [est] le début d'un seul et univoque
Processus vital, qui s'achève dans la naissance d'un nouvel être humain» (Paul VI,
Pourquoi l'Eglise ne peut accepter l'avortement (1972) in BME, p. 102); et Congrégation

pour la doctrine de la foi, Le respect de la vie humaine naissante et la dignité de
la procréation (191'4 & 1987) in BME, p. 124-125 & 457-458. Nous aurons l'occasion de
revenir sur cet argument.



182 BERNARD BAERTSCHI

«l'identification de l'embryon individuel» dans le cas des vrais jumeaux,
puisqu'il n'est pas principe d'individualisation; ainsi, l'argument de la continuité

biologique n'est pas décisif quand il est question de la constitution des

personnes.
On pourrait penser que notre objection est purement méthodologique;

mais, quand on y réfléchit, on se rend compte que ce n'est pas le cas. En effet,

on l'a vu, pour Thomas, l'âme humaine a deux fonctions inséparables:
animation du corps et principe des opérations spirituelles. Or, dès la fécondation,
l'embryon est vivant; il doit donc être pourvu d'une âme, laquelle est
nécessairement humaine, même si Thomas ne le savait pas, puisqu'il y a génome
humain. Le cas des jumeaux mine donc bien la position de l'Eglise.

Certains auteurs ont tenté d'éviter cette conclusion. Le R.P. Cottier, par
exemple, bien que pour une autre raison, comme on va le voir, après avoir
noté qu' «il est douteux que les progrès de l'embryologie permettent jamais»
de déterminer le moment originel de la personne, relève que l'avantage de

repousser ce moment après la conception «permettrait de rendre compte
d'une manière plus satisfaisante pour l'esprit du nombre impressionnant
d'œufs fécondés ou d'embryons non viables que la nature élimine spontanément.

»30 En effet, plus de la moitié des grossesses connaissent un avortement
spontané durant le premier mois de la gestation, ce qui implique un «gaspillage»

d'âmes, que les tenant du critère génétique ne peuvent que constater en

commentant : « C'est le mystère de Dieu... »3 ' Par là, la difficulté est évacuée, à

condition toutefois que soit proposé un critère de la personnalité compatible
avec l'hylémorphisme32.

Le génome ne peut donc servir comme critère de la personnalité33. Qu'en
est-il de la conscience personnelle et morale Etre une personne, c'est posséder
certains états mentaux ; mais il y a des situations où un individu ne les possède

plus, comme le sommeil ou le coma, donc dans lesquelles il n'est pas une

personne. Ainsi, il serait moralement licite de tuer un individu qui dort ou est

évanoui
Cela n'est pas à proprement parler une difficulté, et il est loisible à

quiconque —¦ à ses risques et périls, ainsi qu'à ceux de son entourage — d'accepter
cette conséquence. Seulement, Engelhardt ne le fait pas, car, dit-il, la discon-

30 Art. cit., p. 228.
31 G. Baumann, art. cit., p. 35.
32 Cf. aussi ce que dit le R.P. Verspieren à propos d'une remarque de la Congrégation

pour la doctrine de la foi sur le moment de l'animation: «Pour les uns, elle date

du premier instant; pour d'autres, elle ne saurait précéder au moins la nidation [...]¦ A

supposer une animation tardive, il n'y en a pas moins déjà une vie humaine, préparantet
appelant cette âme en laquelle se complète la nature reçue des parents.» Mais, en

contexte hylémorphique, «comment un individu humain ne serait-il pas une personne
humaine?» (Cf. supra n. 25)

33 A moins, bien sûr, de faire intervenir la toute-puissance divine ; mais il s'agirait là

d'un stratagème bien plus critiquable que le premier.



QU'EST-CE QU'UNE PERSONNE HUMAINE? 183

tinuité «extérieure» de la personne contredit sa continuité «intérieure» : nous
n'avons pas conscience d'être des personnes discontinues, au contraire, et

pour nous le moment du réveil est continu avec celui de l'endormissement34.
La continuité psychologique fonde la permanence de la personne, et elle

permet d'imputer à chacun les actes qu'il a commis dans le passé, quel que soit
le nombre de nuits et de moments d'inconscience dans lesquels il a été; soit,
mais il reste des cas où l'imputation de personnalité reste délicate, où la

permanence d'une même personne peut être mise en question35. Il faut alors
un critère plus objectif de personnalité; quel sera-t-il? Le fonctionnement du

cerveau, et plus particulièrement du néocortex36. En effet, celui-ci est le support

des états mentaux et nous jugeons fort spontanément que s'il est détruit,
notre personnalité disparaît avec lui37.

Ce critère ne peut être que second pour le néo-kantisme; sinon il faudrait
attribuer la personnalité aux fœtus dès que leur néocortex fonctionne, ainsi
qu'à tous les animaux qui en sont pourvus, ce qui obligerait à considérer
comme des personnes non seulement des mammifères, mais aussi des

oiseaux On le voit bien lorsque Engelhardt envisage que certains animaux
puissent être des personnes: si cela est le cas, ce n'est pas parce qu'elles
possèdent un néocortex, mais parce qu'elles sont douées de certains états

mentaux que leur comportement signale38.
Mais alors, en quoi la position néo-kantienne est-elle atteinte? En ce que le

critère néocortical, même s'il est secondaire, n'est pas compatible avec la
définition de la personne comme d'un être qui a la libre disposition de sa

volonté et la conscience de soi. Autrement dit, invoquer l'existence du
néocortex ou de quelque organe que ce soit réintroduit un élément naturel dans
une définition qui avait justement pour effet de l'exclure39. Que l'homme soit
une personne incarnée, au contraire de l'archange Gabriel, ne devrait pas
avoir d'incidence sur le fait qu'il est une personne; or cela en a manifestement

34 Cf. The Foundations ofBioethics, p. 121 : « Persons do not appear to themselves as
discontinuous. They sew together their various episodes of wakefulness and presence
within a single identity. »

35 Parfit en a imaginé de nombreux cas in Reasons and Persons, Oxford, OUP,
1986.

36 Cf. The Foundations of Bioethics, p. 123: «Insofar as we think of ourselves as
moral agents, we must think of ourselves as acting across these discontinuities in
self-consciousness that occur, though our brains, our embodiments, remain intact. » Cf.
aussi op. cit., p. 206 : «It is the brain that sustains mental life [...]. Where the brain goes,
there goes the person. »

37 Cf. op. cit., p. 210.
38 «The behavior ofall but perhaps the higher apes shows no evidence of a rational

appreciation of the moral life» (op. cit., p. 114)
39 Cf. ce que dit A. Fagot-Largeault : « Les tenants d'un critère éthique ou culturel

reconnaissent la personne à l'existence d'une capacité rationnelle effective (identifiée
parfois — paradoxalement — à la présence d'un néo-cortex fonctionnel)» [Nous
soulignons] (art. cit., p. 371).



184 BERNARD BAERTSCHI

une, car on voit mal comment une personne désincarnée pourrait perdre
conscience tout en restant une personne.

On pourrait cependant nous objecter que, en critiquant la position
néokantienne, nous nous sommes rendus coupables d'une erreur classique,
dénoncée par Ryle à un autre propos, lorsqu'il remarquait que c'est une

superstition de croire que «toutes les phrases indicatives décrivent des états de

choses existants ou relatent des événements»40. En effet, pour Engelhardt, être

une personne, c'est posséder certains états mentaux; mais 'posséder' peut
avoir deux valeurs et désigner soit une propriété actuelle, soit une propriété
dispositionnelle; or, dans la définition de la personne proposée, il paraît bien

qu'il s'agit de ce dernier cas : 'posséder une conscience morale' est une
propriété dispositionnelle, car elle n'exige pas que l'on prononce actuellement des

évaluations normatives, de même que le fait que «Jean Durand parle
l'anglais» n'implique pas que Jean Durand soit en train de parler anglais. Dès lors,

point n'est besoin de faire appel au néocortex pour assurer l'identité personnelle,

car une personne endormie ou passagèrement inconsciente ne perd pas

ses propriétés dispositionnelles.
Cependant, la question n'est pas si simple, car on peut douter que la

propriété 'avoir la conscience de soi' soit dispositionnelle41. Par définition, la

conscience de soi paraît bien n'exister qu'actuelle, en exercice. En outre, un
être ne peut avoir des dispositions que s'il possède des propriétés non
dispositionnelles, qui servent de base à ces dispositions, comme le dit Bruno
Schuwey: A a la possibilité de réaliser p si et seulement s'il possède une

propriété de base telle que, lorsque les conditions appropriées sont réalisées, p
a lieu42. Quelle est cette propriété de base dans le cas de la conscience morale?
Comme, pour le néo-kantisme, il n'est pas question de recourir à des

propriétés biologiques — comme celles du cerveau —, il faut donc en indiquer une

qui soit psychologique, et on ne voit pas très bien quelle elle pourrait être. Il y a
là toute une série de problèmes qu'Engelhardt n'a pas envisagés et qui ont pour
effet de rendre sa position très fragile.

IV

Aucune des deux traditions examinées ne peut donc nous satisfaire dans sa

formulation actuelle. Cependant, elles admettent toutes deux la même thèse

40 Ryle, La notion d'esprit, Paris, Payot, 1978, p. 120-121.
41 Pour Kant elle ne l'est pas, mais un être est une personne s'il possède la disposition

à être conscient de soi: «La personnalité psychologique n'est que la faculté d'être
conscient de son existence comme identique à travers différents états. » (Métaphysique
des mœurs, lre part., Introduction, IV, p. 98)

42 «A hat die Disposition, p zustande zu bringen df A hat eine Basis Eigenschaft
derart, dass wenn die Bedingungen B[ Bn erfüllt sind, dann tritt p ein.» (ms., thèse

formulée un peu différemment in Chisholm über Intentionalität, Bern, Lang, 1983,

p. 137).



QU'EST-CE QU'UNE PERSONNE HUMAINE? 185

centrale, qui fait de la rationalité le cœur de la notion de personne, et en cela,
elles correspondent à l'expérience commune qui veut que ce que nous
valorisons surtout dans les personnes humaines, ce sont certains de leurs états
mentaux. De ce point de vue, la différence entre les deux traditions que nous
avons examinées consiste en ce que l'aristotélico-thomisme souligne le support

biologique de ces états, alors que le néo-kantisme n'en tient compte que
dans certains cas bien particuliers. Or, les difficultés rencontrées par ce dernier
pourraient bien être levées par l'inclusion de ce support dans une définition de
la personne, humaine tout au moins. En effet, il serait susceptible autant de
fournir la propriété de base responsable de la conscience morale que d'assurer
la continuité malgré les intermittences de la conscience personnelle.

Est-ce à dire que la position de l'Église catholique est meilleure? Non, nous
l'avons vu : le génome ne peut constituer ce support de la personnalité, et c'est
seulement parce que l'Eglise pense que l'âme exerce tout à la fois une fonction
d'animation vitale et de rationalité qu'elle a pu le soutenir, nonobstant le cas
des jumeaux monozygotes. Quel est donc le support biologique de la personnalité?

Il n'est pas difficile de le dire: c'est le néocortex, condition nécessaire
— voire suffisante — de l'existence ou de la manifestation de la vie psychique43.

L'Eglise même tend à le reconnaître lorsque, sans engager son autorité,
certes, elle se rallie au critère de la mort cérébrale: «La mort cérébrale est le
véritable critère de la mort44», alors que, l'âme animant tout le corps, elle n'est
pas plus liée au cerveau qu'à n'importe quel autre organe vital.

De nombreux auteurs ont insisté sur l'importance du cerveau, en tant qu'il
est porteur des états mentaux; par exemple, un savant comme Sagan note:
«La qualité particulière de la vie humaine [personnelle] est alors identifiable
au développement et au fonctionnement du néocortex — même s'il n'est pas
pleinement développé, puisque ceci ne se produit que de nombreuses années

après la naissance»45; et des philosophes comme Searle et Nagel vont dans le

même sens. Etant donné la plausibilité initiale de cette thèse, nous allons nous
en inspirer, et nous proposons la définition suivante:

x est une personne si et seulement si x possède un organe qui sert de

support à une certaine classe d'états, d'actes ou de processus mentaux.

Cela reste assez vague, et volontairement. En effet, nous ne voulons pas
entrer dans la question de déterminer précisément la classe des états mentaux
en question — il nous suffit d'avoir indiqué que la conscience de soi et la

43 Ou une partie du néocortex. C'est là une considération empirique sujette à

précision ou à réfutation.
44 Déclaration de l'Académie pontificale des sciences (1985), in BME, p. 440.
45 Les dragons de l'Eden, p. 223. Sagan précise qu'il faut choisir le début du

développement du néocortex comme critère de la personnalité: «Mais peut-être pourrions
nous situer le passage à l'état humain au moment où commence l'activité néocorticale,
telle que peut la déterminer l'électroencéphalogramme du fœtus.»



186 BERNARD BAERTSCHI

conscience morale en font partie46. Reste que l'expression 'sert de support' est

floue et surtout grosse de problèmes; par exemple: implique-t-elle que
l'organe soit une condition d'exercice ou une condition d'existence47 Y répondre
exigerait que l'on aborde la question du dualisme ou du monisme
psychophysique, ce que nous ne pouvons faire ici ; et même si nous le pouvions, nous

ne le voudrions pas, espérant proposer un critère acceptable par les deux

conceptions48.
Dans cette optique, la notion de 'personne' diffère de celle, purement

biologique et génétique, d' 'homme', si bien que nous nions qu' 'être un

homme' implique 'être une personne'. Cela ne signifie pas, on le voit bien, que

nous adoptions une définition purement relationnelle de la personne, bien au

contraire : celle-ci n'est pas constituée par les rapports humains et sociaux, tels

le désir des parents ou l'insertion dans la communauté; comme le dit Anne

Fagot: «Une ontologie seulement relationnelle, sans point d'ancrage substantiel,

nous fait basculer dans l'arbitraire.»49
Voyons maintenant quelles sont les conséquences de notre conception en

ce qui concerne la bioéthique, et plus particulièrement le problème de l'avor-

46 Par 'conscience morale', nous désignons la sensibilité aux jugements de valeur,
sans référence à la morale kantienne du devoir, sensibilité qui pourrait bien s'exprimer
plus dans le rire d'un enfant que dans la sécheresse du formalisme.

47 Sagan et Searle se rallient au deuxième terme de l'alternative : les états mentaux
sont causés par le cerveau: cf. Sagan, op. cit., p. 19: «Je pose comme prémisses
fondamentales à mon hypothèse sur le cerveau que ses fonctions (que nous nommons
parfois 'vie psychique', 'conscience', 'esprit') ne dérivent que de son anatomie et de sa

physiologie, et de rien d'autre», et Searle, Du Cerveau au savoir. Paris, Hermann, 1985,

p. 22: «Tous les phénomènes mentaux conscients ou inconscients [...] sont causés par
des processus qui se produisent à l'intérieur du cerveau.» Il en va de même de Nagel:
«I am my brain» (The View from Nowhere, Oxford, OUP, 1986, p. 44); et, avec lui,

contre Parfit, nous rattacherons l'identité personnelle en premier lieu au cerveau et

seulement en second lieu à des états psychiques: «His suggestion [celle de Parfit] is that

we should withdraw our special self-interested concern from the identity of the organ
that underlies our mental lives, and be concerned instead about the psychological
continuities themselves, however they are produced» (op. cit., p. 44). Cf. Reasons and

Persons.
48 Ce critère exclut, bien entendu, qu'il puisse exister des personnes désincarnées, ce

qui cependant, n'implique pas le rejet de l'existenc d'êtres ou d'âmes désincarnées ; mais

alors, ce ne seront plus des personnes au sens strict. C'est là le prix à payer dès que l'on

prend en compte la nature biologique de la personne; c'est pourquoi les aristotélico-
thomistes le payent aussi, à leur manière, lorsqu'ils se préoccupent du sort des âmes

humaines avant la résurrection des corps. Comme le note le R.P. Cottier: «Saint

Thomas hésite à parler de personne pour l'âme séparée, dans l'état qui est le sien avant la

résurrection des corps.» (art. cit., p. 223) Cf. supra, note 8 et infra, note 51.
49 Art. cit., p. 372n. Cet auteur continue ainsi : «Un être humain peut être désiré un

jour, rejeté le lendemain. Faut-il accepter que les vieillards dont nul ne veut plus cessent

d'être des personnes?» Le R.P. Cottier dénonce aussi ces positions, qu'il disceme chez

Malherbe et Frydman. Pour eux, «on deviendrait homme par la volonté d'autres
hommes qui décident, devant un produit de la conception déjà existant, s'ils lui accordent

la qualité d'être humain.» (art. cit., p. 218). Certains membres de l'Eglise catho-



QU'EST-CE QU'UNE PERSONNE HUMAINE? 187

tement. A cet effet, il nous faut encore expliciter le sens de notre définition de

la personne.
«x est une personne si et seulement s'il possède un organe qui sert de

support à une certaine classe d'états mentaux», avons-nous dit. Quelles sont
les valeurs des deux verbes soulignés. 'Possède' est clairement non disposi-
tionnel et a la valeur d'un verbe d'état, mais 'sert de support' Cette expression
désigne ici une propriété de base50, si bien que «le néocortex sert de support
aux états mentaux» signifie qu'il possède actuellement la propriété qui est à

l'origine de ces états ou de leur exercice, propriété qui ne peut être que non
dispositionnelle. Ainsi, une personne est un individu dont le néocortex possède

actuellement la propriété de base en question, quelle qu'elle soit.
Reste à savoir si le fœtus la possède et quand il l'acquiert. Il semble que,

dans l'état de nos connaissances en neurophysiologie, nous ne puissions
répondre à cette question; faut-il donc suspendre notre jugement en attendant
que la science progresse? Cela n'est pas nécessaire. En effet, contrairement aux
dispositions physiques, les dispositions psychologiques exigent d'avoir été

actualisées : un morceau de sucre est soluble même s'il n'a jamais été mis dans
de l'eau, alors qu'un individu ne peut être colérique s'il ne s'est jamais mis en
colère; ainsi, on ne peut être doué de conscience morale sans l'avoir exercée.
Dès lors, le néocortex ne saurait être considéré comme servant de base à des

propriétés psychiques tant que celles-ci n'existent pas, c'est-à-dire n'ont pas
été exercées51.

Mais c'est là rejoindre la position d'Engelhardt, donc autoriser l'infanticide,

puisque le néocortex d'un tout petit enfant n'est pas le support des états

mentaux requis Certes, cela est sentimentalement difficile à accepter, mais,
on le sait, le sentiment ne saurait être jugé en matière d'argumentation.
Cependant, quand on y réfléchit, on se rend compte que ce n'est là qu'une
possibilité et que notre position mène plus naturellement ailleurs.

lique ont aussi été tentés par des considérations de même nature, si ce n'est qu'ils se
basent non sur le type ou la qualité de la relation mais sur la "relationnalité" en tant que
telle: «La raison décisive qui oblige à affirmer que cet être [l'embryon] est déjà humain
tient à ce fait : par son origine, par sa relation avec sa mère pendant la gestation, et par la
fin à laquelle il est ordonné, l'embryon appartient par le plus intime de lui-même au
monde des relations humaines [...]. Etre humain, l'embryon l'est déjà en vertu de l'acte
humain qui l'engendre.» (Commission episcopale française de la famille, Note
doctrinale sur l'avortement (1971), in BME, p. 71).

50 Cf. supra la définition de Schuwey.
51 Contrairement à ce qu'on pourrait penser à première vue, cela ne fait pas basculer

notre critère du côté du matérialisme, car ces propriétés psychologiques pourraient très
bien être celles d'une substance spirituelle, bien qu'elles ne se manifesteraient qu'à un
certain stade du développement du cerveau. Il faut toutefois relever que, si c'était le cas,
le néocortex serait, à l'origine, non seulement condition d'exercice, mais encore condition

d'existence de ces propriétés mentales : sans cet organe, elles ne se manifesteraient,
Pas c'est-à-dire n'existeraient jamais.



188 BERNARD BAERTSCHI

Pour le montrer, nous allons introduire la notion de dispositionfuture ou de

capacité: contrairement aux dispositions actuelles qui exigent que la propriété
de base qui les sous-tend soit aussi actuelle, elles reposent sur une propriété
qui n'existe pas encore, mais qui est causalement reliée à une ou plusieurs
propriétés actuelles. Par exemple, pour en venir tout de suite au cœur de notre
sujet, si le néocortex d'un fœtus de cinq mois ne possède pas la propriété de

base susceptible de faire de cet organe le support des états mentaux requis, il a

tout de même des propriétés qui, saufaccident, produiront cette propriété de

base.

La question qui se pose est alors de savoir si une telle capacité, constitutive
de ce que nous appellerons 'personne potentielle', suffit ou non pour que nous

devions considérer celui qui la possède — un fœtus ou un nouveau-né, par

exemple — comme sujet de droits tels que sa destruction ou sa manipulation
pourraient être moralement prohibées. Engelhardt et l'Église catholique,

quoique pour d'autres raisons, s'accordent à reconnaître que la notion de

personne potentielle, si elle a un sens, ne mène nulle part, car une personne

potentielle n'est pas une personne52. Sans doute, mais une telle notion pourrait

bien avoir son rôle à jouer en bioéthique, si l'on consent à abandonner la

dichotomie kantienne de la personne et de la chose et le caractère décisif du

moment de l'animation.
Mais avant tout, il nous faut voir ce que sont ces capacités ou potentialités.

A cet effet, nous partirons de deux exemples :

(a) Toute personne peut devenir président de la Confédération helvéti-

52 Cf. Archevêques de Grande-Bretagne, L'avortement (1980), in BME, p. 154-

155: «Chaque nouvelle vie qui se forme ainsi est la vie, non pas d'un être humain

potentiel, mais celle d'un être humain avec un potentiel [...]. Le fœtus n'a pas encore

développé toutes ses potentialités et il dépend de sa mère. Mais le nouveau-né est lui

aussi dépendant et même les adultes n'ont pas forcément encore déployé toutes leurs

potentialités. » La thèse est claire ; en effet, pour un aristotélicien, il faut distinguer l'acte

de l'exercice, si bien que quelque chose qui n'est pas en exercice peut tout de même être

en acte, et il en est ainsi de la personne, c'est pourquoi on ne peut dire qu'un fœtus est une

personne potentielle : c'est une personne en acte — elle est douée d'une âme rationnelle
qui est, comme telle, en acte, puisqu'elle est forme, et cela même chez les débiles

mentaux —, bien que toutes ses potentialités ne soient pas en exercice. Pour la position
d'ENGELHARDT, cf. The Foundations of Bioethics, p. 111: «If X is a potential Y, it

follows that 2fis not a Y. If fetuses are potential persons, it follows clearly that fetuses are

not persons.» Cet auteur, cependant, reconnaît dans un article récent qu'il y a là des

difficultés: «Controversies regarding the begining of life versus the beginning of per-
sonhood involve complex arguments about potentiality» (The Foundations of
Bioethics: The Attempt to Legitimate Biomedical Decisions and Health Care Policy, in

RMM, 1987/3, p. 394).
53 A condition qu'elle acquière la nationalité suisse si elle ne l'a pas, bien entendu.

Mais cette restriction et d'autres analogues ne touchent pas notre argumentation.



QU'EST-CE QU'UNE PERSONNE HUMAINE 189

(b) Tout néocortex humain peut devenir le support de la conscience morale,
ou plus simplement, mais moins précisément, tout fœtus peut devenir un
agent moral.
Il apparaît immédiatement qu'il y a des différences entre ces potentialités,

et cela selon trois axes :

(i) l'importance de la potentialité
(ii) la source de son actualisation
(iii) la continuité entre la potentialité et son actualisation.

Selon le premier axe, nous distinguerons entre les capacités fondamentales
de la personne et celles qui ne lui sont qu'accidentelles, c'est-à-dire entre celles
dont l'actualisation est constitutive ou non de la personnalité; en effet, la
capacité de devenir président de la Confédération n'est pas actualisée par tout
le monde, mais cela n'a pas d'importance, car on est une personne même si on
n'exerce jamais cette fonction; ainsi, si toute personne a cette potentialité, il
n'est pas nécessaire qu'elle l'actualise : c'est une simple possibilité de re. Or, si

une capacité accidentelle ne donne aucun titre à celui qui la possède, il ne va
pas de soi qu'il en est de même pour les capacités fondamentales. On voit par
exemple que, dans le cas de l'éducation, les potentialités marquantes que les
enfants possèdent — leurs « dons » — sont l'objet de soins particuliers ; et si un
Einstein potentiel n'est pas un Einstein, il n'est pas simplement un non-
Einstein, sinon dans un exercice de logique élémentaire. Cela affaiblit l'argument

d'Engelhardt, lorsqu'il dit que, puisqu'un président potentiel n'a pas les
droits d'un président actuel, une personne potentielle n'a pas ceux d'une
personne, car il compare des potentialités fort différentes, et montre que celui
des évêques anglo-saxons n'est pas pertinent: ce n'est pas parce qu'une
personne a de multiples potentialités qu'elle actualise peu à peu ou pas du tout
que son statut est comparable à celui du fœtus54.

Le second axe renforce ces remarques: il faut distinguer les potentialités
dont l'actualisation est effectuée de l'extérieur et celles qui le sont de l'intérieur.

Par exemple, 'être président de la Confédération' l'est de l'extérieur — il
faut une élection, je ne peux pas me conférer cette qualité moi-même — ; par
contre, les qualités morales sont actuées de l'intérieur, même si l'environnement

joue le plus souvent un rôle de cause instrumentale. Ainsi, les capacités
fondamentales de la personne sont des propriétés actuées intrinsèquement —
elles tiennent à notre 'nature' —, car la personnalité n'est pas conférée de
l'extérieur, mais de l'intérieur, par le développement spontané du néocortex et
l'apparition d'états mentaux55. Or, un être qui possède des capacités qu'il est

54 Cf. supra note 52 et Engelhardt, op. cit., p. 111.
55 II serait déplacé de nous objecter ici tout ce que les psychologues et les sociologues

ont dit à propos du rôle de l'environnement sur la naissance et la formation de la

Personnalité. Ce n'est en effet pas sur ce plan que nous nous situons. Cette distinction
entre les potentialités actuées intrinsèquement et extrinsèquement recouvre celle que
Schuwey trace entre les dispositions actives et passives. Cf. op. cit., p. 137.



190 BERNARD BAERTSCHI

capable d'actualiser lui-même ne peut être considéré de la même façon qu'un
autre qui doit tout à l'extérieur. Si deux individus acquéraient la maîtrise de la

mécanique quantique, l'un par une étude solitaire et assidue, l'autre par une
greffe de matière cérébrale, qui de nous ne jugerait que le premier avait, bien

avant cette acquisition, des capacités qui manquaient au second et qui lui
conféraient une valeur que l'autre n'avait pas? Ou plutôt, car le fait que les

deux possèdent maintenant ces connaissances montre qu'ils avaient chacun la

capacité de l'acquérir, il paraît qu'une capacité actuée intrinsèquement dénote

rétrospectivement chez son possesseur un type de propriétés absentes dans

l'autre cas. Ainsi, une personne potentielle, relativement à sa potentialité, a

des propriétés qu'un président potentiel, relativement encore à sa potentialité,
n'a pas.

Cela illustre déjà le troisième axe: une capacité intrinsèque est en continuité

avec son actualisation, ce qui n'est pas le cas d'une potentialité extrinsèque.

L'Église, on l'a vu, argumentait dans ce sens en faveur de la continuité
de la vie humaine depuis la fécondation, et on voit bien maintenant que, dans

un certain sens, elle avait raison de le faire. Seulement, on ne peut tirer
argument de cette continuité pour dire que le fœtus est une personne humaine,
mais au plus qu'elle est une personne potentielle.

L'argument de la continuité soulève cependant une difficulté : si un fœtus

possédant un néocortex est une personne potentielle, pourquoi un embryon,
voire un gamète humain n'en sont-ils pas? On peut facilement exclure les

gamètes, car leur génome n'est pas encore humain; mais les embryons? Ne

faut-il pas dire avec certains évêques: «Aussi bien l'opinion éclairée que la

recherche biologique inclinent en effet de nos jours à considérer le moment de

la conception comme le seul point de départ indiscutablement nouveau dans

la vie d'un embryon»56, de telle façon que «l'on ne peut pas, sans contredire la

façon dont l'embryologie s'exprime, briser en deux le devenir de cet être,

comme si, à un certain moment, il se produisait en lui une mutation "telle
qu'elle le modifierait du tout au tout en le faisant passer de l'animalité à

l'humanité".»57 Nous avons déjà rencontré cette considération, et nous
avions vu qu'elle n'était pas un argument acceptable en faveur de la personnalité

de l'embryon. Mais maintenant, le problème est différent, et la continuité

pourrait bien valoir comme critère de la personne potentielle : dans cette

optique, tout homme — identifié par son génome, et porteur de gènes «sains»
— serait une personne potentielle.

56 Evêques catholiques des pays du Nord de L'Europe, L'avortement et la
responsabilité du chrétien (1971), in BME, p. 84.

57 Commission episcopale française de la famille, Note doctrinale sur l'avortement

1971 in BME, p. 71. Ce texte dit aussi, parlant de l'embryon, « Il est bien vrai que
la vie psychique et morale n'y est pas encore effective, mais elle existe déjà en puissance
dans les formations cellulaires à partir desquelles se développera le système nerveux qui
en est la condition matérielle» (op. cit., p. 70-71).



QU'EST-CE QU'UNE PERSONNE HUMAINE 191

Il n'y a pourtant aucune nécessité de conclure ainsi. En premier lieu, on
remarque que cette prise de position présuppose l'acceptation du critère
génétique. C'est alors seulement que la continuité apparaît comme pertinente et
indiscutable. Sinon, ce n'est plus le cas, et des ruptures apparaissent, selon les

points de vue: lors de la première division cellulaire dans le cas des vrais
jumeaux, lors de la séparation des cellules embryonnaires et placentaires58, ou
encore lors de la formation du système nerveux. Ainsi, s'il reste vrai que, dès la
fécondation, il y a «un organisme d'origine humaine possédant en lui-même
tout ce qui est nécessaire pour organiser son propre développement, sa propre
croissance, sa propre multiplication et différenciation»59, il ne s'ensuit pas
que cette continuité soit pertinente lorsqu'il est question de personne potentielle.

L'argument qui s'y appuie est donc, selon l'expression consacrée, theo-
ry-laden — imprégné de théorie60.

En second lieu, nous devons considérer que la propriété 'être une personne
potentielle' ne peut acquérir de signification que par rapport à celle qui lui sert
de fondement: 'être une personne'. Or cette dernière repose sur l'existence de
certaines propriétés du néocortex; on ne saurait donc étendre la notion de

personne potentielle au-delà de la possession de cet organe, et dire, par
exemple, qu'un embryon de quelques jours est une personne potentielle. Ce

faisant, et en vertu de ce que nous avons dit de l'imprégnation théorique, il est

58 Cf. Réponse au rapport Warnock (1984), in BME, p. 210, n. 9: «La masse cellulaire

inteme s'est différenciée du reste de l'embryon au 5e jour environ, et la différenciation

fonctionnelle des cellules dans l'embryon commence plus tôt encore.»
59 Mgr Little, L'utilisation d'embryons humains à des fins scientifiques (1984), in

BME, p. 178-179.
60 Les considérations suivantes feront voir qu'elle est celle de l'Eglise. Lorsqu'on

parle de potentialités, il n'existe que deux interprétations possibles: «Ou bien [le zygote,
l'œuf] possède déjà l'identité d'un sujet qui, après avoir franchi une série d'obstacles,
développera les potentialités qu'il contient réellement dès l'origine [...]. Ou bien [...] ce
zygote, cet œuf, etc., a la capacité d'acquérir ces attributs, non par mode d'actuation de
potentialités réelles, mais par l'apport d'un élément extrinsèque. » (G. Cottier, art. cit..
P- 218. Cf. aussi p. 221 : «Seul un individu qui est humain dès l'origine peut développer
des potentialités d'humanité.») C'est, bien sûr, la première interprétation qui, ici, est la
bonne : la personne doit exister en acte pour posséder des potentialités de personne, par
exemple la capacité à exercer la conscience de soi et la conscience morale. Notre position
repose sur une autre conception des processus. Nous disons que, si tout processus
suppose bien un sujet, celui-ci peut être à l'origine d'un organe — le néocortex — qui
développera une propriété émergente — 'être le support des états mentaux' —, constitutive

de la personne. Ainsi, toute potentialité n'exige pas d'être sous-tendue par un acte
a sa mesure" et 'être une personne potentielle' est une expression douée de sens, qui ne

Presuppose pas 'être une personne'. Il ne suit donc pas de notre position que la personne
serait un épiphénomène, comme le suggère le R.P. Cottier : « Poser que l'individuation
advient à la vie et que la personne advient à l'individu serait faire de la personne un
épiphénomène» (art. cit., p. 225).



192 BERNARD BAERTSCHI

tout à fait légitime de voir une discontinuité au moment de la formation du

néocortex61.

Nous proposons donc la définition suivante :

x est une personne potentielle si et seulement si x possède un organe qui

a la capacité intrinsèque de servir de support à une certaine classe

d'états, d'actes ou de processus mentaux.

Si nous revenons maintenant à la question de l'avortement, il faut dire que,

comme les personnes potentielles ne sont pas des choses, on ne saurait leur

accorder seulement, à la manière d'Engelhardt, un droit à la bienveillance.
Une forme de respect leur est due, de telle façon qu'il est immoral de les

détruire, même si un tel acte n'est pas ce qu'on nomme couramment un

homicide, ou de les endommager. Ainsi, l'être humain passe de l'état de

non-personne à celui de personne potentielle lors de la formation de son

néocortex, et il ne devient une personne que plus tard, quelque temps après sa

naissance. Il est encore possible que, bien après, il retombe dans l'état de

non-personne, en devenant très vieux ou à la suite d'un accident62.

VI

Sans prétendre avoir apporté une réponse définitive à ce débat actuel et

parfois houleux de l'impact éthique des biotechnologies, où les condamnations,

voire les invectives, ne manquent pas — comme le dit Glover dans un

ouvrage récent, il est plus facile en ce domaine d'éprouver des sentiments de

répulsion ou d'horreur (cet auteur étudie essentiellement les manipulations
génétiques) que d'examiner les arguments en présence63 —, nous avons
proposé ces quelques réflexions pour tenter de le clarifier, ce qui, d'une certaine

manière, est aussi une contribution au respect de la personne, car à la voir où

elle n'est pas, on ne favorise pas son respect, bien au contraire64.

Engelhardt pense que, en l'absence d'argument conclusif, «raffinement
progressif du sens moral» exige une attitude pluraliste en bioéthique. Il y

61 Par là, nous suivons le conseil d'Anne Fagot-Largeault: «Une des voies les

plus fécondes est celle de la réflexion sur les 'seuils' de développement» (art. cit.,

p. 381).
62 Quant aux animaux munis d'un néocortex, ils ne sauraient être considérés comme

des personnes potentielles, puisqu'ils ne seront jamais des personnes.
« Cf. J. Glover, What Sort ofPeople Should There Be?Penguin Books, 1984, p. 14:

«It is much easier to feel disturbed and repelled by these enterprises than it is to give a

coherent account of precisely what the objections are. »
64 Cf. Engelhardt, op. cit., p. 8. «Greater clarity about a problem is better than

more confusion, even when final answers are elusive.» Dès lors, il ne faut souscrire

qu'avec des réserves à ce jugement du cardinal Suenens: « L'affinement progressif du

sens moral au cours des âges s'est exprimé précisément, jusqu'à la crise contemporaine,

par un respect accru de la vie humaine sous toutes ses formes» (Fondements religieux du

respect de la vie (1963), in BME, p. 372).



QU'EST-CE QU'UNE PERSONNE HUMAINE 193

insiste beaucoup et relève qu'il faut distinguer deux niveaux en morale : celui
des morales particulières et celui de la morale générale, fondée sur la tolérance,
puisque aucune morale particulière ne saurait rationnellement s'imposer65.
Mais cette stratégie a selon nous des limites, que nos réflexions sur la notion de

personne mettent en évidence. En effet, un catholique ne saurait accepter des

traditions déniant la dignité de personne à des fœtus, puisque ce serait autoriser

des homicides, ce qu'exprime sans ambiguïté cette déclaration de la
Congrégation pour la doctrine de la foi : « Le pluralisme éthique est revendiqué
comme la conséquence normale du pluralisme idéologique. Il y a pourtant
loin de l'un à l'autre, parce que l'action touche plus vite les intérêts d'autrui
que la simple opinion et qu'on ne peut jamais se réclamer de la liberté d'opinion

pour porter atteinte au droit des autres, très spécialement au droit à la
vie. »66 Bref, on peut penser ce que l'on veut, mais non agir en conséquence ;

cela serait sans doute difficile à justifier rationnellement, nonobstant la vérité
de la thèse qu' «on ne peut jamais se réclamer de la liberté d'opinion pour
porter atteinte au droit des autres», puisqu'il y a pluralité idéologique sur ce

qu'est un «autre», mais est significatifde la situation éthique : quoiqu'il en ait,
Engelhardt ne peut se placer au-dessus des morales particulières, car il n'y a
pas de méta-morale — il y a tout au plus des morales comprenant des énoncés

méta-éthiques. C'est pourquoi, pensons-nous, nous avons eu raison de mettre
ses positions sur pied d'égalité avec celles de l'Eglise catholique, et celles que
nous proposons ne prétendent à aucun autre statut, si ce n'est que nous
espérons qu'elles pourront favoriser le consensus que le droit réclame67.

65 Cf. The Foundations ofBioethics, p. 385-386: «The argument has not been that
moral traditions, such as the Judeo-Christian, ought to be abandoned. Far from it. The
propositions of a secular pluralist morality are, I have argued, unavoidable, not in the
sense that they must supplant in the concrete moral life that individuals live with
consenting others but rather in the sense that there is no rational warrant for the use of
force by imposing any one particular view ofthe good life on others. One is forced to live
one's life within two moral tiers. On the one hand, one will be committed to particular
moral views about good health care, by virtue of being a member of an actual and
concrete moral community. Here one should be a good Baptist, Hindu, Catholic, or Jew.
However, as one's community does not include all others, one will need to reach to
others within the constrains of a secular pluralist morality. »

''''Déclaration sur l'avortement provoqué (1974), in BME, p. 119. Cf. aussi Cdal
Hume, Don de sperme ou d'ovule, recherche sur les embryons humains 1984), in BME,
P- 184: «Nous ne pouvons accepter de telles pratiques pour nous-mêmes, ni que d'autres

puissent en user, car elles nient le droit à la vie pour des êtres humains»; et
Congrégation pour la doctrine de la foi, Déclaration sur l'euthanasie (1980), in
BME, p. 416 : « Puisqu'il s'agit ici des droits fondamentaux de toute personne humaine,
on ne saurait recourir à des arguments tirés du pluralisme politique ou de la liberté
religieuse pour en refuser la valeur universelle. »

67 Cf. G. Cottier, Interview, in Bulletin du groupe genevois de la société romande de
Philosophie, n° 5,1987, p. 9 : « Il faut un certain consensus - mais de quel type? - sur ce
quest l'homme, ce sujet de droits.»




	Qu'est-ce qu'une personne humaine? : Réflexions sur les fondements philosophiques de la bioéthique

