Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 39 (1989)

Heft: 2

Artikel: Qu'est-ce qu'une personne humaine? : Réflexions sur les fondements
philosophiques de la bioéthique

Autor: Baertschi, Bernard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381383

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381383
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 121 (1989), P. 173-193

QU’EST-CE QU’UNE PERSONNE HUMAINE?

Réflexions sur les fondements philosophiques
de la bioéthique

BERNARD BAERTSCHI

«On peut dire qu’il y a un moi
latent dans le feetus ou I’enfant appelé
a devenir homme, mais non dans le
zoophyte.» MAINE DE BIRAN!

Dans son Introduction au livre de Testart, L'Euf transparent, Serres
remarque: « Une des croix de la philosophie depuis qu’elle médite consiste en
la définition de ’homme2.» Qu’est-ce que ’homme? Ou plutdt, puisqu’il va
étre question d’éthique, qu’est-ce qu’une personne humaine? De la définition
qu'on en donnera dépendra notre attitude dans les questions bioéthiques,
comme on peut déja s’en rendre compte si I’on observe, par exemple, qu’une
réponse positive ou négative a la question de savoir si le feetus est une per-
sonne oriente difféeremment le jugement moral sur les manipulations dont il
peut étre ’objet et sur la pratique de ’avortement.

Qu’est-ce qu’une personne humaine? Au long de I’histoire, plusieurs défi-
nitions en ont été proposées, et parmi celles-ci, il en est deux qui, quoique
fondamentalement opposées, ont largement dominé le débat: la définition
aristotélico-thomiste, reprise dans la doctrine de I’Eglise catholique, et la
définition kantienne?. Nous allons commencer par les examiner, puis, apres
avoir montré qu’elles rencontrent toutes deux des difficultés, nous en propo-
Sérons une qui tente d’y échapper. Afin de rendre notre propos moins abstrait,
nous appliquerons chacune des définitions proposées a un cas, toujours le
méme, celui de 'avortement — méme s’il s’agit d’une biotechnologie vieille
Ccomme I'humanité, elle pose fondamentalement la méme question que les

_ 'Lettre a J. Baggesen, 1821, éd. par G. ROMEYER-DHERBEY, in Giornale di Metafi-
:WCG. n°9, 1987. ‘Latent” signifie ici ‘potentiel’, et si I’on substitue dans cette citation
personne potentielle’ a ‘moi latent’, on obtient la thése que nous allons défendre.

* SERRES, in L’Euf transparent, Paris, Flammarion, 1986, p. 17-18.

' L’idée de baser la discussion sur cette opposition nous a été suggérée par ANNE
FAGOT-LARGEAULT, lors d’une conférence prononcée a Genéve en avril 1986. En col-
lab_oration avec Geneviéve Delaisi de Parseval, elle ’a elle-méme développée dans un
article récent («Les droits de 'embryon (feetus) humain, et la notion de personne
humaine potenticlle», Revue de Métaphysique et de Morale, 1987/3).



174 BERNARD BAERTSCHI

autres, puisque «la question essentielle [est]: I'étre que supprimerait un avor-
tement est-il ou n’est-il pas un €tre humain?»4 —; mais le lecteur qui le
voudrait pourrait facilement étendre notre propos aux autres questions bio-
éthiques, telles que ’euthanasie, la fécondation in vitro ou les manipulations
génétiques.

Qu’est-ce qu’une personne humaine pour la tradition aristotélico-thomis-
te? Thomas reprend la définition de Boéce: «Persona est rationalis naturae
individua substantia. » La personne est une substance individuelle de nature
rationnelle . Que doit-on entendre par 1a? Il n’est pas question, dans le cadre
de notre propos, d’entrer dans les méandres de ’interprétation du terme de
‘substance’ chez Aristote ; nous nous bornerons a I’entendre comme désignant
les choses individuelles. Ce qui va nous arréter cependant, c’est la différence
spécifique: ‘de nature rationnelle’. Ce qui distingue une personne d’une subs-
tance tout court, c’est la rationalité; mais ce terme reste un peu vague, c’est
pourquoi Thomas donne la précision suivante : « Le particulier et I'individu se
vérifient d’une maniére encore plus spéciale et parfaite dans les substances
raisonnables, qui ont la maitrise de leurs actes: elles ne sont pas simplement
agies comme les autres, elles agissent par elles-mémes [...] De 1a vient que,
parmi les autres substances, les individus de nature raisonnable ont un nom
spécial, celui de ‘personne’.»¢ Une personne est une substance raisonnable
(rationnelle) et libre, qui a la maitrise de ses actes.

La raison est une faculté de ’ame; on peut donc dire qu’une personne est
une substance douée d’une ame raisonnable. Cependant, ’dme n’a pas seu-
lement pour fonction la maitrise des actes; elle est d’abord un principe d’ani-

4 COMMISSION EPISCOPALE FRANGAISE DE LA FAMILLE, Note doctrinale sur 'avorte-
ment (1971), in P. VERSPIEREN (éd.), Biologie, médecine et éthique [abrégé dorénavant
BME], Paris, le Centurion, 1987, p. 67. Nous aurons a examiner une tradition dans
laquelle la religion et la théologie jouent un grand réle; mais nous ferons abstraction,
dans notre argumentation, de tout recours a des thémes théologiques, ainsi qu’aux
théses philosophico-théologiques sur I’existence de Dieu et sur Pimmortalité de I'dme,
car nous pouvons, dans le cadre de cet article, nous en passer. Cela n’implique pas,
e‘vxdemmem, que nous contestions au théologien le droit de se poser les mémes ques-
tions et d’y répondre selon son point de vue particulier: « Le théologien puisera son recul
réflexif dans une recherche théologique et éthique ou il abordera [...] des questions
fondamentales, telles que [...] qu’est-ce que ’homme, la personne humaine ? lorsque la
médecine prétend déterminer scientifiquement le moment ot commence ou finit I’exis-
tence.» (J.-M. THEvOZ, “Une recherche interdisciplinaire: la bioéthique”, in Revue de
Théologie et de Philosophie, n® 118, 1986/1, p. 76).

* Somme théologique, 1a, q 29, a 1, Paris, Cerf, 1962, p. 57. La définition de Boeéce s¢
trouve in Contra Eutychen et Nestorium, sec. I11.

¢ Op. cit.,, 1a, q 29, a 1, p. 60.



QU’EST-CE QU’UNE PERSONNE HUMAINE? 175

mation du corps. Comment articuler cela? Le docteur angélique le dit claire-
ment: ’Ame est forme du corps par son essence; cependant, elle ne se limite
pas a cette fonction d’animation et c’est en tant qu’elle va au-dela, qu’elle
posseéde la raison, qu’elle est une substance spirituelle: Homo duplex, car
I'dme n’est pas seulement forme, mais encore substance’, ce qui permet
d’expliquer qu’elle puisse subsister indépendamment du corps. Toutefois, ce
n’est pas I’ame rationnelle seule qui est la personne, mais le composé humain
tout entier: « L’ame est une partie de la nature humaine: et dés 1a que, tout en
subsistant a I’état séparé, elle garde son aptitude naturelle a I’'union, on ne peut
'appeler une substance individuelle, ¢’est-a-dire une hypostase ou substance
premiére — pas plus que la main ou toute autre partie de I’6€tre humain. Voila
pourquoi ni la définition, ni le nom de personne ne lui conviennent.» 8

Dans I’ordre de la création, la personne est la nature la plus élevée?; elle est
donc éminemment sujet de droits et toute atteinte a la personne est condam-
nable: «La personne humaine est inviolable.» 1° C’est la le principe qui ser-
vira de base aux questions bioéthiques. Mais qui sont les personnes? Les
substances rationnelles, avons-nous dit. Certes, mais qui a droit a ce titre ? Et
notamment, tous les étres humains sont-ils des personnes, méme ceux qui ne
manifestent aucun signe de rationalité comme les feetus, les débiles profonds
ou les vieillards séniles?

Le principe de la réponse a cette question est simple: c’est la présence de
'dme rationnelle qui fait d’un étre une personne; dés lors un étre humain sera
une personne si et tant qu’il posseéde une telle Ame. L’ennui, c’est que ce critére
repose sur un phénomeéne inobservable. En effet, comment savoir quand
’dme vient au feetus, ou quitte le vieillard ? Mais notre perplexité repose sur le
fait que nous abordons la question de I’extérieur, abstraction faite des prin-
cipes de I'aristotélico-thomisme; car si on en tient compte, la présence de
'ame devient un phénoméne observable, moyennant, il est vrai, une théorie
scientifique. Voyons cela.

"Cf. De spiritualibus creaturis, q. un., a2, ad 4, in Queastiones disputate, t.11,
Marietti, Turin, 1953, p. 377: « Anima secundum suam essentiam est forma corporis, et
non secundum aliquid additum. Tamen in quantum attingitur a corpore, est forma; in
quantum vero superexcedit corporis proportionem, dicitur spiritus, vel spiritualis subs-
tantia.» Voir aussi Super Evangelium S. Joannis Lectura, 1, V, ,1, in Der Prolog des
Johannes- Evangeliums, Stuttgart, Verlag Freies Geistesleben, 1986, p. 93: «Homo
enim ex duplici natura constituitur, corporali scilicet et intellectuali.»

8 Somme théologique, 1a, q 29, a 1, ad 5, p. 63-64. Cf. aussi Ia q 29 a2 ad 3, p. 68:
«Cest le composé de “cette matiére” et de “cette forme” qui est une hypostase ou une
personnex; et Ia, q 75, ad 2, p. 29. Cela bien sir n’est valable que pour les personnes
humaines, c’est-a-dire des substances composées.

* Cf. De Potentia, q 9, a 3, Respondeo, in Quastiones Disputate, t. 11, p. 230: «Na-
tura autem, quam persona in sua significatione includit, est omnium naturarum dignis-
Sima, scilicet natura intellectualis secundum genus suum.»

3"’ Cdal SueNens, Fondements religieux du respect a la vie (1963), in BME,
p. 374. :



176 BERNARD BAERTSCHI

Le principe anthropologique de cette tradition est I’hylémorphisme; or
celui-ci stipule qu’il n’y a pas de corps vivant sans ame, donc pas de corps
humain sans 4me humaine, rationnelle: non est caro humana sine anima
humana®. Ainsi ’ame infuse le corps quand la matiére qui doit la recevoir (le
corps) est suffisamment organisée a cet effet. Cela cependant n’est pas suffi-
sant pour déterminer le moment précis de ’animation, car on peut encore
demander quand telle matiére devient corps humain; c’est pourquoi nous
avons dit qu’il fallait encore avoir recours a une théorie scientifique — et ici, il
nous faut quitter Thomas, puisque la science a progresse depuis le XIII® s.:
«La science est venue en aide a la foi et a 1a philosophie: en montrant que le
patrimoine génétique de chaque individu est complet et invariant dés la
fécondation de I'ovule, et qu’il détermine déja la stature générale, le tempé-
rament et les dons naturels bruts qui ne feront que se manifester par la suite, la
génétique a permis d’affirmer maintenant que I'ovule fécondé est déja pro-
portionné a la réception d’une 4me humaine. Aussi pouvons-nous dire avec
certitude que I’ame est créée dés la fécondation.» 12 Bref, il y a identité entre les
propriétés ‘étre un &tre humain’ et ‘étre une personne humaine’, ¢’est pourquoi
la tradition aristotélico-thomiste parle souvent indifféremment de I'une ou de
'autre, et dit que I’étre humain, en tant qu’entité biologique, est le sujet de
droits.

Dés lors, si ’on en vient maintenant a la question de I’avortement, il faut
dire que I’embryon et le feetus sont des personnes humaines qui, comme telles,
ont les mémes droits que toute autre personne. Ainsi, I’avortement est un
homicide, de méme que toute technique de contraception qui empéche non la
fécondation, mais la nidation, car ’embryon est constitué avant de se fixer
dans I'utérus. Cette position est souvent illustrée par le dilemme dramatique
suivant: une meére de famille nombreuse est enceinte et sa vie est mise en
danger par une nouvelle grossesse, de telle maniére que si on ne fait rien la
mere et ’enfant mourront, alors que si I’on pratique un avortement, la mere,
mais elle seule, survivra. Que faut-il faire? Rien, ou plutdt rien de ce qui
pourrait &tre spontanément suggéré: avorter serait détruire intentionnelle-
ment une vie humaine, ce qui est défendu, et la 1égitime défense ne peut étre
invoquée, car ’enfant n’est pas un agresseur. Bref, «sauver la vie d’une mére
est une trés noble fin; mais la suppression directe de I’enfant comme moyen
d’obtenir cette fin n’est pas permise. La destruction directe d’une vie préten-

' «Sicut enim non est caro sine anima, ita non est vera caro humana sine anima
humana, qua est anima intellectiva» (Super Evangelium S. Joannis Lectura, 1, V11, 1,
p. 117). Cf. aussi G. COTTIER, “Les bébés-éprouvettes”, in Nova et Vetera, 1986/4,
D. 226: «Sans I"ame, qui est sa forme, le corps n’existe pas.»

'2G. BAUMANN, “L’avortement”, in Fideliter, n® 47, 1985, p. 34-35. Thomas pensait
que P'animation venait plus tard. Cf. G. COTTIER, art. cit., p. 227-228 et BME, p. 121-

122, pour la position de I’Eglise au cours des siécles.



QU’EST-CE QU’UNE PERSONNE HUMAINE? 177

due “sans valeur”, née ou pas encore née [...] ne peut en aucune fagon se
justifier.» 13

En résumé, on voit que la tradition aristotélico-thomiste dont se réclame
I'Eglise catholique considére que le critére observable de la personnalité est la
présence du génome humain, ce qui signifie que toute pratique impliquant la
destruction directe et intentionnelle d’un tel génome doit étre condamnée
comme un homicide.

II

Qu’est-ce qu’une personne humaine pour la tradition kantienne? C’est un
étre qui, d’'une part, peut dire ou penser «moi»: «Posséder le Je dans sa
représentation [c’est-a-dire ne pas seulement se sentir, mais se concevoir]: ce
pouvoir éléve 'homme infiniment au-dessus de tous les autres étres vivants
sur la terre» !4, et qui, d’autre part, étant libre, est responsable de ses actes:
«Une personne est ce sujet, dont les actions sont susceptibles d’imputation. La
personnalité morale n’est rien d’autre que la liberté d’un €tre raisonnable sous
des lois morales.» !* Personne psychologique d’une part, personne morale de
Pautre, ’homme est «un étre entiérement différent, par le rang et 1a dignité, de
choses comme le sont les animaux sans raison, dont on peut disposer a sa
guise.» 16

Ainsi, pour Kant, ’ensemble des étres se partage en deux classes, les per-
sonnes et les choses, qui sont, du point de vue de la morale, respectivement des
fins et des moyens: «Les étres dont I’existence dépend, a vrai dire, non pas de
notre volonté, mais de la nature, n’ont cependant, quand ce sont des étres
dépourvus de raison, qu’une valeur relative, celle de moyens, et voild pour-
quoi on les nomme des choses, au contraire, les étres raisonnables sont appelés
des personnes, parce que leur nature les désigne déja comme des fins en soi,

3 Pie X11, Avortement thérapeutique et stérilisation (1951), in BME, p. 20. Cf. aussi
G. BAUMANN, op. cit., p.38. Si cela heurte notre “bon sens”, il faut se rappeler la
doctrine théologique du péché originel: ’lhomme a été blessé: natura corrumpit perso-
ham; et si le baptéme a pour but de laver de cette faute, il reste des séquelles, la volonté
West plus orientée d’elle-méme vers le bien : « Ainsi la nature laissée a elle-méme oublie
ou combat-elle, tdt ou tard, I'ordre congu par Dieu» (F. SCHMIDBERGER, in Fideliter,
047 p. 1). C’est dire que notre “bon sens” ne saurait étre normatif en ces questions. A
cela s’ajoute la considération de la destinée céleste de I'lhomme, qui modifie bien des
pPerspectives, par exemple : « Bien qu’un enfant anormal soit engendré, il lui est meilleur
d’Etre ainsi (surtout en raison de sa possibilité d’acquérir le Ciel) que de ne pas étre du
tout» (THOMAS D’AQUIN, Somme théologique suppl., q 64, a 1). Pour le cas d’une gros-
Sesse résultant d’un viol, voir ARCHEVEQUES DE GRANDE-BRETAGNE, L’avortement
(1980), in BME, p. 158.

" Anthropologie du point de vue pragmatique, 1, 1, Paris, Vrin, 1984, p. 17.

o Métaphysique des meeurs, 1™ part., Introduction, IV, Paris, Vrin, 1986, p. 98.

' Anthropologie du point de vue pragmatique, 1, 1, p. 17.



178 BERNARD BAERTSCHI

c’est-a-dire comme quelque chose qui ne peut pas €tre employé simplement
comme moyen.» !7

A premiére vue, il semble y avoir concordance entre I’éthique kantienne et
celle de ’Eglise: la personne est caractérisée par la rationalite, et elle est I'étre
qui posséde la plus grande valeur intrinséque, comme le dit Jean-Paul Il en des
termes trés kantiens: « Chaque fois que dans ta conduite une personne est
’'objet de ton action, n’oublie pas que tu ne dois pas la traiter seulement
comme un moyen, comme un instrument, mais tiens compte du fait qu’elle-
méme a, ou au moins devrait avoir, sa propre fin.» '® Cependant, cette
concordance s’évanouit dés que 1’on se demande ce qui compte comme per-
sonne pour les traditions en présence: dans Paristotélico-thomisme, la ratio-
nalité et la personnalité sont attestées par la présence du génome; or ce n’est
pas du tout le cas pour Kant: la personne n’a rien a voir avec la nature —
depuis Descartes, I’ame a perdu sa fonction d’animation —, elle est un étre
libre et responsable qui peut dire ou penser «je».

Dés lors, la notion de personne humaine et celle d’étre humain sont dis-
sociées, et si maintenant nous quittons le philosophe de Konigsberg pour
Engelhardt, le fer de lance du néo-kantisme américain contemporain, afin
d’appliquer ces principes a la bioéthique, nous voyons qu’il soutient d’un coté
que toutes les personnes ne sont pas nécessairement des étres humains, et d’un
autre c6té que tous les humains ne sont pas forcément des personnes. Il précise
sa pensée en notant que, de méme que des étres comme E.T. et ’archange
Gabriel sont des personnes non humaines, les feetus, les petits enfants, les
débiles profonds et certains comateux sont des humains non-personnes !°. Or
la morale ne concernant que les personnes, les non-personnes n’ont ni devoirs
ni droits: de méme qu’on ne peut exiger d’un embryon ou d’un débile profond
de se comporter de maniére responsable, de méme on ne saurait leur donner
quelque droit que ce soit, car il n’y a pas de droits sans devoirs correspon-
dants.

17 Fondements de la métaphysique des meurs, Paris, Vrin, 1980, p. 104.

18 Amour et responsabilité, Paris, 1978, p. 20.

19 «Not all persons need be human, and not all humans are persons [...]. As talk of
angels and gods and goddesses, not to mention current science-fictional speculation
regarding rational, selfconscious entities on other planets, indicates, not all persons need
be human. The archangel Gabriel appearing to Mohammed in the desert, and E. T. going
through a modern twentieth-century American town, provide examples of entities that
are persons, though they are clearly not human. What distinguishes persons is their
capacity to be self-conscious, rational, and concerned with worthiness of blame and
praise [...]. On the other hand, not all humans are persons. Not all humans are self-
conscious, rational, and able to conceive of the possibility of blaming and praising.
Fetuses, infants, the profoundly mentally retarded, and the hopelessly comatose pro-
vide examples of human nonpersons. Such entities are member of the human species.
They do not in and of themselves have standing in the moral community.» (The
Foundations of Bioethics, Oxford, OUP, 1986, p. 107)



QU’EST-CE QU’UNE PERSONNE HUMAINE? 179

Si nous appliquons maintenant cette conception a la question de ’avorte-
ment, nous voyons que:

(a) Il n’y a aucune raison de condamner ’avortement, puisqu’un embryon
et un feetus sont des choses et que des choses sont des étres qui sont a la libre
disposition des personnes.

(b) Les possesseurs d’un feetus sont ceux qui ’ont congu: les parents, et
d’abord la mére. Il y a 1a un droit de propriété (presque) illimité que personne
ne peut contester, car ce serait une atteinte a ’autonomie des personnes 0,

(c) Il est au moins recommandé, voire moralement exigé, de ne pas laisser
se développer un feetus atteint de malformation grave, car méme s’il devient
une personne, il sera diminué dans son autonomie morale?2!.

La position d’Engelhardt implique aussi que, tout comme I’avortement,
I'infanticide ne saurait étre prohibé, du moins tant que ’enfant n’est pas un
étre raisonnable. Cela choque notre sensibilité; mais, outre le fait que cette
derniére ne saurait étre normative, il faut relever que la position du néo-
kantisme se borne a affirmer que I'infanticide et I’avortement ne sont pas
moralement condamnables. Cela admis, il est tout a fait concevable qu’ils ne
soient pas légalement autorisés, par exemple parce que leur licéité favoriserait
des attitudes morales répréhensibles?? — c’est 1a une distinction importante,
car la moralité est une question de principe alors que la légalité doit tenir
compte d’autres facteurs.

En résumé, on voit que la position néo-kantienne fait résider la person-
nalité dans la possession de la conscience de soi et de la conscience morale. Le
génome ne joue donc aucun role ici, et sa modification ou sa destruction ne

sont condamnables que si elles limitent ou détruisent 'autonomie de la per-
sonne.

Il existe cependant un devoir de bienveillance envers le feetus, c’est pourquoi nous
avons dit “(presque) illimité”. Toutefois, celui-ci n’exclut pas le droit de manipuler
1"ﬁfmbryon, a condition qu’il n’en souffre pas quand il sera devenu une personne (cf. op.
Cit., p. 217), car si cela était, le feetus devenu personne pourait se retourner contre ses
parents et les attaquer en justice pour avoir diminué son autonomie (s’il nait aveugle,
Parexemple, aprés une tentative manquée d’avortement). En d’autres termes, il est licite
de détruire un feetus, mais non de I’endommager.

*'«It would be proper to encourage the destruction of all injured or deformed
fﬂlzJZt;S, because it is better for persons to be free of handicaps» (op. cit., p. 238). Cf. aussi
p. .

2 «One could contend that it would be good to protect and sustain a moral concern
for newborns by, inter alia, generally forbidding infanticide because of the good conse-
quences such a proscription may have for the care and rearing of children and the
development of important moral attitudes. Even if one endorses the establishment of
such a general prohibition of infanticide, one will need to stress that infanticide is not

le‘bidden on principle but because of its adverse social and moral consequences» (op.
ci., p. 229),



180 BERNARD BAERTSCHI

I

Nous voici avec deux notions de la personne qui, en dépit de leurs simi-
litudes, ont des implications différentes et méme opposées pour la bioéthique.
Il faut maintenant les confronter et les évaluer.

Nous avons dit au début de cet article que ces deux positions rencontraient
des difficultés. Quelles sont-elles? Nous nous bornerons a en indiquer une
seule pour chacune d’entre elles, non qu’il n’en existe d’autres, mais parce
qu’elle nous parait chaque fois centrale. Examinons pour commencer celle qui
touche la conception aristotélico-thomiste.

Dés que I’ovule humain est fécondé, il devient apte a recevoir une dme et la
recoit, puisqu’il y a vie humaine: non est caro humana sine anima humana. La
difficulté que rencontre cette these réside dans ’existence des jumeaux mono-
zygotes, car dans ce cas, la séparation des embryons a lieu lors de la premiere
division de I’ceuf, c’est-a-dire jusqu’a une semaine apres la fécondation. Ainsi,
le génome formé a la fusion des gamétes n’est pas constitutif d’une personne,
puisqu’il y en aura deux, et comme la personne n’est pas plus divisible que
I’ame qu’elle abrite, il faut nier qu’il y ait personne humaine avant la premiére
division 23,

L’Eglise ignore-t-elle cette difficulté? Non, et certains textes la mention-
nent, notamment la Réponse au rapport Warnock: « Nulle part le rapport nie
que la vie humaine de toute personne qui n’est pas un jumeau monozygote
(c’est-a-dire plus de 99% de I’espéce humaine) a commenceé a la conception.
Nulle part il ne nie que la vie individuelle de jumeaux monozygotes com-
mence a la fécondation ou légérement plus tard (au moment ou apparait la
premiére division).» 2 Comment y est-il répondu? Par le silence: la difficulté
est énoncée, c’est tout 25, Est-ce ’effet d’un étonnant aveuglement ? Non, mais,
pensons-nous, d’un principe méthodologique. En effet, il faut se souvenir que
la position de I'Eglise catholique est aristotélienne; or il existe dans cette

23 Les progrés de la science devraient renforcer cette objection. En effet, si I’on tient
compte du clonage tel que le décrit TESTART (cf. L'GEuf transparent, p. 211), nous
constatons qu’il est possible d’énucléer les cellules du bouton embryonnaire du blas-
tocyste (embryon de 5 a 10 jours) et d’en transférer les noyaux (comprenant le génome)
dans une dizaine d’ceufs énucléés provenant d’autres géniteurs. Ainsi la personne ne
saurait étre constituée avant ce temps, et il est possible qu’a I’avenir nous devions encore
repousser cette date. Le R. P. COTTIER note que «Le phénoméne de la blastula pose en
effet une vraie question au philosophe de la nature. Peut-étre aurons-nous I’occasion d’y
revenir.» (art. cit., p. 224). Souhaitons qu’il le fasse!

# Réponse au rapport Warnock (1984), in BME, p. 209.

 La Congrégation pour la doctrine de la foi n’est pas plus explicite; aprés avoir
affirmé: « Cette Congrégation connait les discussions actuelles sur le commencement dé
la vie humaine, sur I'individualité de I'étre humain et sur I'identité de la personne
humaine» (Le respect de la vie humaine naissante et la dignité de la procréation (1987),
in BME, p. 457), elle se contente, sans discussion, de cette question rhétorique: «com-
ment un individu humain ne serait-il pas une personne humaine ?» (op. cit., p. 458)-
Dans le méme sens, Mgr LITTLE expose la position néo-kantienne selon laquelle: «non



QU’EST-CE QU’UNE PERSONNE HUMAINE? 181

philosophie une thése que nous appellerons /‘argument du cas normal, qui
consiste a soutenir que, dans les domaines ou I’expérience intervient, les
théses énoncées ne valent pas pour tous les cas, mais seulement pour la plupart
d’entre eux?6, Dés lors les exceptions, dans la mesure ou elles restent des
exceptions, n’ont pas le pouvoir d’infirmer une théorie empirique, car toutes
en contiennent.

Mais pour quelgu’un qui, comme nous, pense qu’en matiére méthodolo-
gique comme ailleurs, «les dogmes du passé tranquille ne conviennent pas aux
orages d’aujourd’hui»?’ et qui adopte une méthodologie poppérienne, une
telle attitude n’est pas acceptable, et elle appartient a ce que le philosophe
autrichien a appelé les «stratagémes conventionalistes», c’est-a-dire aux
manceuvres qui ont pour effet de rendre les théories partiellement immunisées
contre toute réfutation, entravant par la le progres des connaissances 28, Or, si
nous prenons au sérieux I’exception des jumeaux, un argument important en
faveur du critére génétique disparait. En effet, la Réponse au rapport Warnock
ajoute que, «biologiquement, il n’existe dans le développement de ’embryon
aucun stade particulier identifiable au-dela duquel I'embryon in vitro ne
devrait pas étre maintenu en vie», c’est-a-dire qu’il y a une telle continuité
dans le développement du feetus de la conception a la naissance, que toute
coupure qu’on y introduirait serait artificielle: la continuité du développe-
ment est en faveur de la personnalité du feetus. Or, cette continuité est fondée
surle génome 2%, Mais, on vient de le voir, le génome du zygote ne peut servir a

seulement I’enfant avant sa naissance, mais aussi le tout petit enfant n’avait de droit
sérieux a la vie que s’il “possédait le concept de soi-méme en tant que sujet continu
d’expériences et que s’il croyait étre lui-méme une telle entité”» (L utilisation d'em-
bryons a des fins scientifiques (1984), in BME, p. 180), mais ne la discute pas et se
contente de comparer les feetus avec d’autres minorités en danger d’étre opprimées.

% Cf. ARISTOTE, Métaphysique, K, 8, 1065a 4-3, trad. Tricot, Paris, Vrin, 1970, t. I1,
P. 610: « Toute science, en effet, a pour objet, ou ce qui est éternellement, ou ce qui
arrive le plus souvent.»

7 A. LINCOLN, cité in SAGAN, Les dragons de I’Eden, Paris, Seuil, 1980, p. 213.

® Cf. PoPPER, La logique de la découverte scientifique, Paris, Payot, 1973, p. 79.

¥ «Le patrimoine génétique de I'individu qui contrdlera tout son développement de
la conception a la mort, est fixé dés le premier jour [...]. Clest un fait décisif pour
[ identification de 'embryon individuel, d’aprés tous les critéres qui dépassent la simple
Vision oculaire» (Réponse au rapport Warnock (1984), in BME, p. 210). De nombreux
documents insistent sur I’'argument de la continuité; c’est qu’il a I'avantage, dans I’esprit
de leurs auteurs, de ne pas dépendre de prémisses religieuses. Par exemple: «La science
N€ connait pas de seuil qualitatif qui ferait passer 'embryon du non-humain a I’humain.
Elle constate, dés I’origine, la spécificité de I’étre en formation» (Note doctrinale sur
lavortement (1971)in BME, p. 71); «La conception [est] le début d’un seul et univoque
Processus vital, qui s’achéve dans la naissance d’un nouvel étre humain» (PAUL VI,
Pourquoi | ‘Eglise ne peut accepter I'avortement (1972) in BME, p. 102); et CONGREGA-
TION POUR LA DOCTRINE DE LA FOL, Le respect de la vie humaine naissante et la dignité de
la procréation (1974 & 1987) in BME, p. 124-125 & 457-458. Nous aurons ’occasion de
reévenir sur cet argument.



182 BERNARD BAERTSCHI

«!'identification de I’embryon individuel» dans le cas des vrais jumeaux,
puisqu’il n’est pas principe d’individualisation; ainsi, ’argument de la conti-
nuité biologique n’est pas décisif quand il est question de la constitution des
personnes.

On pourrait penser que notre objection est purement méthodologique;
mais, quand on y réfléchit, on se rend compte que ce n’est pas le cas. En effet,
on I’a vu, pour Thomas, ’dme humaine a deux fonctions inséparables: ani-
mation du corps et principe des opérations spirituelles. Or, dés la fécondation,
I’embryon est vivant; il doit donc étre pourvu d’une dme, laquelle est néces-
sairement humaine, méme si Thomas ne le savait pas, puisqu’il y a génome
humain. Le cas des jumeaux mine donc bien la position de I’Eglise.

Certains auteurs ont tenté d’éviter cette conclusion. Le R.P. Cottier, par
exemple, bien que pour une autre raison, comme on va le voir, aprés avoir
noté qu’ «il est douteux que les progres de I'embryologie permettent jamais»
de déterminer le moment originel de la personne, reléve que ’avantage de
repousser ce moment apres la conception «permettrait de rendre compte
d’une maniére plus satisfaisante pour I’esprit du nombre impressionnant
d’ceufs fécondés ou d’embryons non viables que la nature élimine spontané-
ment.» 3 En effet, plus de la moitié des grossesses connaissent un avortement
spontané durant le premier mois de la gestation, ce qui implique un «gaspil-
lage» d’ames, que les tenant du critére génétique ne peuvent que constater en
commentant: « C’est le mystére de Dieu...» 3! Par 13, la difficulté est évacuée, a
condition toutefois que soit proposé un critére de la personnalité compatible
avec I’hylémorphisme32,

Le génome ne peut donc servir comme critére de la personnalité 33, Qu’en
est-il de la conscience personnelle et morale ? Etre une personne, c’est posséder
certains états mentaux; mais il y a des situations ou un individu ne les possede
plus, comme le sommeil ou le coma, donc dans lesquelles il n’est pas une
personne. Ainsi, il serait moralement licite de tuer un individu qui dort ou est
évanoui!

Cela n’est pas & proprement parler une difficulté, et il est loisible a qui-
conque — a ses risques et périls, ainsi qu’a ceux de son entourage — d’accepter
cette conséquence. Seulement, Engelhardt ne le fait pas, car, dit-il, la discon-

30 Art. cit., p. 228.

31 G. BAUMANN, art. cit., p. 35.

32 Cf. aussi ce que dit le R.P. VERSPIEREN & propos d’une remarque de la Congré-
gation pour la doctrine de la foi sur le moment de ’animation: « Pour les uns, elle date
du premier instant; pour d’autres, elle ne saurait précéder au moins la nidation [...]. A
supposer une animation tardive, iln’y en a pas moins déja une vie Aumaine, préparantet
appelant cette dme en laquelle se compléte la nature regue des parents.» Mais, en
contexte hylémorphique, «comment un individu humain ne serait-il pas une personn¢
humaine?» (Cf. supra n. 25)

* A moins, bien siir, de faire intervenir la toute-puissance divine ; mais il ’agirait 1a
d’un stratagéme bien plus critiquable que le premier.



QU’EST-CE QU’UNE PERSONNE HUMAINE? 183

tinuité «extérieure» de la personne contredit sa continuité «intérieure»: nous
n’avons pas conscience d’étre des personnes discontinues, au contraire, et
pour nous le moment du réveil est continu avec celui de '’endormissement 34,
La continuité psychologique fonde la permanence de la personne, et elle
permet d’imputer a chacun les actes qu’il a commis dans le passé, quel que soit
le nombre de nuits et de moments d’inconscience dans lesquels il a été; soit,
mais il reste des cas ou I'imputation de personnalité reste délicate, ou la
permanence d’une méme personne peut étre mise en question 3, Il faut alors
un critére plus objectif de personnalité; quel sera-t-i1? Le fonctionnement du
cerveau, et plus particuliérement du néocortex 3. En effet, celui-ci est le sup-
port des états mentaux et nous jugeons fort spontanément que s’il est détruit,
notre personnalité disparait avec lui?’.

Ce critére ne peut étre que second pour le néo-kantisme; sinon il faudrait
attribuer la personnalité aux feetus dés que leur néocortex fonctionne, ainsi
qu’a tous les animaux qui en sont pourvus, ce qui obligerait a considérer
comme des personnes non seulement des mammiféres, mais aussi des
oiseaux! On le voit bien lorsque Engelhardt envisage que certains animaux
puissent étre des personnes: si cela est le cas, ce n’est pas parce qu’elles
possédent un néocortex, mais parce qu’elles sont douées de certains états
mentaux que leur comportement signale 3.

Mais alors, en quoi la position néo-kantienne est-elle atteinte ? En ce que le
critére néocortical, méme s’il est secondaire, n’est pas compatible avec la
définition de la personne comme d’un étre qui a la libre disposition de sa
volonté et la conscience de soi. Autrement dit, invoquer I’existence du néo-
cortex ou de quelque organe que ce soit réintroduit un ¢lément naturel dans
une définition qui avait justement pour effet de I’exclure 3. Que ’homme soit
une personne incarnée, au contraire de I’archange Gabriel, ne devrait pas
avoir d’incidence sur le fait qu’il est une personne; or cela en a manifestement

3 Cf. The Foundations of Bioethics, p. 121 : « Persons do not appear to themselves as
discontinuous. They sew together their various episodes of wakefulness and presence
within a single identity. »

19835 PARFIT en a imaginé de nombreux cas in Reasons and Persons, Oxford, OUP,

6.

% Cf. The Foundations of Bioethics, p. 123: «Insofar as we think of ourselves as
moral agents, we must think of ourselves as acting across these discontinuities in
self-consciousness that occur, though our brains, our embodiments, remain intact. » Cf.
aussi op. cit., p. 206 «It is the brain that sustains mental life [...]. Where the brain goes,
there goes the person.»

1Cf. op. cit., p. 210.

3 «The behavior of all but perhaps the higher apes shows no evidence of a rational
appreciation of the moral life» (op. cit., p. 114)

¥ Cf. ce que dit A. FAGOT-LARGEAULT : « Les tenants d’un critére éthique ou culturel
reconnaissent la personne a I’existence d’une capacité rationnelle effective (identifiée
parfois — paradoxalement — a la présence d’un néo-cortex fonctionnel)» [Nous sou-
lignons] (art. cit., p. 371). '



184 BERNARD BAERTSCHI

une, car on voit mal comment une personne désincarnée pourrait perdre
conscience tout en restant une personne.

On pourrait cependant nous objecter que, en critiquant la position néo-
kantienne, nous nous sommes rendus coupables d’une erreur classique,
dénoncée par Ryle a un autre propos, lorsqu’il remarquait que c’est une
superstition de croire que «toutes les phrases indicatives décrivent des états de
choses existants ou relatent des événements» 40, En effet, pour Engelhardt, étre
une personne, c’est posséder certains états mentaux; mais ‘posséder’ peut
avoir deux valeurs et désigner soit une propriété actuelle, soit une propriéte
dispositionnelle; or, dans la définition de la personne proposée, il parait bien
qu’il s’agit de ce dernier cas: ‘posséder une conscience morale’ est une pro-
priété dispositionnelle, car elle n’exige pas que I’on prononce actuellement des
évaluations normatives, de méme que le fait que «Jean Durand parle I’an-
glais» n’implique pas que Jean Durand soit en train de parler anglais. Dés lors,
point n’est besoin de faire appel au néocortex pour assurer I’identité person-
nelle, car une personne endormie ou passagérement inconsciente ne perd pas
ses propriétés dispositionnelles.

Cependant, la question n’est pas si simple, car on peut douter que la
propriété ‘avoir la conscience de soi’ soit dispositionnelle!. Par définition, la
conscience de soi parait bien n’exister qu’actuelle, en exercice. En outre, un
étre ne peut avoir des dispositions que s’il posséde des propriétés non dispo-
sitionnelles, qui servent de base a ces dispositions, comme le dit Bruno
Schuwey: A a la possibilite de réaliser p si et seulement s’il posséde une
propriété de base telle que, lorsque les conditions appropriées sont réalisées, p
a lieu*2. Quelle est cette propriété de base dans le cas de la conscience morale?
Comme, pour le néo-kantisme, il n’est pas question de recourir a des pro-
priétés biologiques — comme celles du cerveau —, il faut donc en indiquer une
qui soit psychologique, et on ne voit pas trés bien quelle elle pourrait étre. [l ya
1a toute une serie de problémes qu’Engelhardt n’a pas envisagés et qui ont pour
effet de rendre sa position trés fragile.

v

Aucune des deux traditions examinées ne peut donc nous satisfaire dans sa
formulation actuelle. Cependant, elles admettent toutes deux la méme thése

40 RYLE, La noiion d’esprit, Paris, Payot, 1978, p. 120-121.

41 Pour Kant elle ne I’est pas, mais un étre est une personne s’il posséde la disposition
a étre conscient de soi: «La personnalité psychologique n’est que la faculté d’étre
conscient de son existence comme identique a travers différents états.» (Métaphysique
des maurs, 1™ part., Introduction, IV, p. 98)

%2 «4 hat die Disposition, p zustande zu bringen = 4 A hat eine Basis Eigenschaft
derart, dass wenn die Bedingungen B, ... B, erfiillt sind, dann tritt p ein.» (ms., thése
formulée un peu difféeremment in Chisholm iiber Intentionalitit, Bern, Lang, 1983,
p. 137).



QU’EST-CE QU’UNE PERSONNE HUMAINE? 185

centrale, qui fait de la rationalité le cceur de la notion de personne, et en cela,
elles correspondent a I’expérience commune qui veut que ce que nous valo-
risons surtout dans les personnes humaines, ce sont certains de leurs états
mentaux. De ce point de vue, la différence entre les deux traditions que nous
avons examinées consiste en ce que I’aristotélico-thomisme souligne le sup-
port biologique de ces états, alors que le néo-kantisme n’en tient compte que
dans certains cas bien particuliers. Or, les difficultés rencontrées par ce dernier
pourraient bien étre levées par I’inclusion de ce support dans une définition de
la personne, humaine tout au moins. En effet, il serait susceptible autant de
fournir la propriété de base responsable de la conscience morale que d’assurer
la continuité malgré les intermittences de la conscience personnelle.

Est-ce a dire que la position de I’Eglise catholique est meilleure ? Non, nous
'avons vu: le génome ne peut constituer ce support de la personnalité, et c’est
seulement parce que I’Eglise pense que I’Ame exerce tout a la fois une fonction
d’animation vitale et de rationalité qu’elle a pu le soutenir, nonobstant le cas
des jumeaux monozygotes. Quel est donc le support biologique de la person-
nalité? Il n’est pas difficile de le dire: c’est le néocortex, condition nécessaire
— voire suffisante — de ’existence ou de la manifestation de la vie psychi-
que*?, L’Eglise méme tend a le reconnaitre lorsque, sans engager son autorité,
certes, elle se rallie au critére de la mort cérébrale: «La mort cérébrale est le
véritable critére de la mort 44», alors que, I’dme animant tout le corps, elle n’est
pas plus liée au cerveau qu’a n’importe quel autre organe vital.

De nombreux auteurs ont insisté sur I'importance du cerveau, en tant qu’il
est porteur des états mentaux; par exemple, un savant comme Sagan note:
«La qualité particuliére de la vie humaine [personnelle] est alors identifiable
au développement et au fonctionnement du néocortex — méme s’il n’est pas
pleinement développé, puisque ceci ne se produit que de nombreuses années
apres la naissance»5; et des philosophes comme Searle et Nagel vont dans le
méme sens. Etant donné la plausibilité initiale de cette thése, nous allons nous
en inspirer, et nous proposons la définition suivante:

X est une personne si et seulement si x posséde un organe qui sert de
support a une certaine classe d’états, d’actes ou de processus men-
taux.

Cela reste assez vague, et volontairement. En effet, nous ne voulons pas
entrer dans la question de déterminer précisément la classe des états mentaux
en question — il nous suffit d’avoir indiqué que la conscience de soi et la

# Ou une partie du néocortex. C’est 1a une considération empirique sujette a pré-
cision ou a réfutation.

% Déclaration de I’Académie pontificale des sciences (1985), in BME, p. 440.

% Les dragons de I’Eden, p. 223. SAGAN précise qu’il faut choisir le début du déve-
loppement du néocortex comme critére de la personnalité: « Mais peut-étre pourrions
nous situer le passage a I’état humain au moment ot commence ’activité néocorticale,
telle que peut la déterminer I’électroencéphalogramme du feetus.»



186 BERNARD BAERTSCHI

conscience morale en font partie*6. Reste que I’expression ‘sert de support’ est
floue et surtout grosse de problémes; par exemple: implique-t-elle que I'or-
gane soit une condition d’exercice ou une condition d’existence 4’? Y répondre
exigerait que ’on aborde la question du dualisme ou du monisme psycho-
physique, ce que nous ne pouvons faire ici; et méme si nous le pouvions, nous
ne le voudrions pas, espérant proposer un critére acceptable par les deux
conceptions s,

Dans cette optique, la notion de ‘personne’ différe de celle, purement

biologique et génétique, d’ ‘homme’, si bien que nous nions qu’ ‘étre un

homme’ implique ‘étre une personne’. Cela ne signifie pas, on le voit bien, que
nous adoptions une définition purement relationnelle de la personne, bien au
contraire: celle-ci n’est pas constituée par les rapports humains et sociaux, tels
le désir des parents ou 'insertion dans la communauté; comme le dit Anne
Fagot: « Une ontologie seulement relationnelle, sans point d’ancrage substan-
tiel, nous fait basculer dans I’arbitraire.» 4

Voyons maintenant quelles sont les conséquences de notre conception en
ce qui concerne la bioéthique, et plus particuliérement le probléme de I’'avor-

46 Par ‘conscience morale’, nous désignons la sensibilité aux jugements de valeur,
sans référence a la morale kantienne du devoir, sensibilité qui pourrait bien s’exprimer
plus dans le rire d’un enfant que dans la sécheresse du formalisme.

47 SAGAN et SEARLE se rallient au deuxiéme terme de I’alternative: les états mentaux
sont causés par le cerveau: cf. SAGAN, op. cil., p. 19: «Je pose comme prémisses fon-
damentales a mon hypothése sur le cerveau que ses fonctions (que nous nommons
parfois ‘vie psychique’, ‘conscience’, ‘esprit’) ne dérivent que de son anatomie et de sa
physiologie, et de rien d’autre», et SEARLE, Du Cerveau au savoir, Paris, Hermann, 1985,
p. 22: «Tous les phénoménes mentaux conscients ou inconscients [...] sont causés par
des processus qui se produisent a 'intérieur du cerveau.» Il en va de méme de NAGEL:
«I am my brain» (The View from Nowhere, Oxford, OUP, 1986, p. 44); et, avec lui,
contre PARFIT, nous rattacherons I'identité personnelle en premier lieu au cerveau ét
seulement en second lieu a des états psychiques: « His suggestion [celle de Parfit] is that
we should withdraw our special self-interested concern from the identity of the organ
that underlies our mental lives, and be concerned instead about the psychological
continuities themselves, however they are produced» (op. cit., p. 44). Cf. Reasons and
Persons.

# Ce critére exclut, bien entendu, qu’il puisse exister des personnes désincarnées, C¢
qui cependant, n’implique pas le rejet de I’existenc d’étres ou d’dmes désincarnées ; mais
alors, ce ne seront plus des personnes au sens strict. C’est 1a le prix a payer dés que I'on
prend en compte la nature biologique de la personne; c’est pourquoi les aristotélico-
thomistes le payent aussi, 4 leur maniére, lorsqu’ils se préoccupent du sort des 4mes
humaines avant la résurrection des corps. Comme le note le R.P. COTTIER: «Saint
Thomas hésite a parler de personne pour I’dme séparée, dans I’état qui est le sien avantla
résurrection des corps.» (art. cit., p. 223) Cf. supra, note 8 et infra, note 51.

# Art. cit., p. 372n. Cet auteur continue ainsi: « Un étre humain peut étre désiré un
jour, rejeté le lendemain. Faut-il accepter que les vieillards dont nul ne veut plus cessent
d’€tre des personnes?» Le R.P. COTTIER dénonce aussi ces positions, qu'il discerne cheZ
MALHERBE et FRYDMAN. Pour eux, «on deviendrait homme par la volonté d’autres
hommes qui décident, devant un produit de la conception déja existant, s’ils lui accor-
dent la qualité d’étre humain.» (art. cit., p. 218). Certains membres de I’Eglise catho-



QU’EST-CE QU’UNE PERSONNE HUMAINE? 187

tement. A cet effet, il nous faut encore expliciter le sens de notre définition de
la personne.

«x est une personne si et seulement s’il posséde un organe qui sert de
support a une certaine classe d’états mentaux», avons-nous dit. Quelles sont
les valeurs des deux verbes soulignés. ‘Possede’ est clairement non disposi-
tionnel et a la valeur d’'un verbe d’état, mais ‘sert de support’ ? Cette expression
désigne ici une propriété de base°, si bien que «le néocortex sert de support
aux €tats mentaux» signifie qu’il posseéde actuellement la propriété qui est a
Porigine de ces états ou de leur exercice, propriété qui ne peut étre que non
dispositionnelle. Ainsi, une personne est un individu dont le néocortex pos-
sede actuellement la propriété de base en question, quelle qu’elle soit.

Reste a savoir si le feetus la posséde et quand il ’'acquiert. Il semble que,
dans I’état de nos connaissances en neurophysiologie, nous ne puissions
répondre a cette question ; faut-il donc suspendre notre jugement en attendant
que la science progresse ? Cela n’est pas nécessaire. En effet, contrairement aux
dispositions physiques, les dispositions psychologiques exigent d’avoir été
actualisées: un morceau de sucre est soluble méme s’il n’a jamais été mis dans
de I'eau, alors qu’un individu ne peut étre colérique s’il ne s’est jamais mis en
colére; ainsi, on ne peut étre doué de conscience morale sans I’avoir exercée.
Dés lors, le néocortex ne saurait étre considéré comme servant de base a des
propriétés psychiques tant que celles-ci n’existent pas, c¢’est-a-dire n’ont pas
eté exercéess!.

Mais c’est 1a rejoindre la position d’Engelhardt, donc autoriser I’infantici-
de, puisque le néocortex d’un tout petit enfant n’est pas le support des états
mentaux requis! Certes, cela est sentimentalement difficile a accepter, mais,
on le sait, le sentiment ne saurait étre jugé en matiére d’argumentation.
Cependant, quand on y réfléchit, on se rend compte que ce n’est 1 qu’une
possibilité et que notre position méne plus naturellement ailleurs.

lique ont aussi été tentés par des considérations de méme nature, si ce n’est qu’ils se
basent non sur le type ou la qualité de la relation mais sur la “relationnalité” en tant que
1§lle: «La raison décisive qui oblige a affirmer que cet étre [I’embryon] est déja humain
tient a ce fait: par son origine, par sa relation avec sa mére pendant la gestation, et par la
fin 4 laquelle il est ordonné, ’embryon appartient par le plus intime de lui-méme au
monde des relations humaines [...]. Etre humain, ’embryon ’est déja en vertu de l'acte
humain qui I'engendre.» (COMMISSION EPISCOPALE FRANGAISE DE LA FAMILLE, Note
doctrinale sur ['avortement (1971), in BME, p. 71).

0 Cf. supra la définition de SCHUWEY.

*! Contrairement a ce qu’on pourrait penser a premiére vue, cela ne fait pas basculer
notre critére du coté du matérialisme, car ces propriétés psychologiques pourraient treés
bien étre celles d’une substance spirituelle, bien qu’elles ne se manifesteraient qu’a un
certain stade du développement du cerveau. Il faut toutefois relever que, si ¢’était le cas,
lt_3 néocortex serait, a 'origine, non seulement condition d’exercice, mais encore condi-
tion d’existence de ces propriétés mentales: sans cet organe, elles ne se manifesteraient,
Pas c’est-a-dire n’existeraient jamais.



188 BERNARD BAERTSCHI
\%

Pour le montrer, nous allons introduire la notion de disposition future ou de
capacité: contrairement aux dispositions actuelles qui exigent que la propriété
de base qui les sous-tend soit aussi actuelle, elles reposent sur une propriété
qui n’existe pas encore, mais qui est causalement reliée a une ou plusieurs
propriétés actuelles. Par exemple, pour en venir tout de suite au cceur de notre
sujet, si le néocortex d’un feetus de cing mois ne posséde pas la propriété de
base susceptible de faire de cet organe le support des états mentaux requis, il a
tout de méme des propriétés qui, sauf accident, produiront cette propriété de
base.

La question qui se pose est alors de savoir si une telle capacité, constitutive
de ce que nous appellerons ‘personne potentielle’, suffit ou non pour que nous
devions considérer celui qui la posséde — un feetus ou un nouveau-né, par
exemple — comme sujet de droits tels que sa destruction ou sa manipulation
pourraient étre moralement prohibées. Engelhardt et I'Eglise catholique,
quoique pour d’autres raisons, s’accordent a reconnaitre que la notion de
personne potentielle, si elle a un sens, ne méne nulle part, car une personne
potentielle n’est pas une personne 2. Sans doute, mais une telle notion pour-
rait bien avoir son rdle a jouer en bioéthique, si ’on consent 4 abandonner la
dichotomie kantienne de la personne et de la chose et le caractére décisif du
moment de I’animation.

Mais avant tout, il nous faut voir ce que sont ces capacités ou potentialites.
A cet effet, nous partirons de deux exemples:

(a) Toute personne peut devenir président de la Confédération helvéti-
que 3.

52 Cf. ARCHEVEQUES DE GRANDE-BRETAGNE, L avortement (1980), in BME, p. 154-
155: «Chaque nouvelle vie qui se forme ainsi est la vie, non pas d’un étre humain
potentiel, mais celle d’un étre humain avec un potentiel [...]. Le feetus n’a pas encore
développé toutes ses potentialités et il dépend de sa mére. Mais le nouveau-né est lul
aussi dépendant et méme les adultes n’ont pas forcément encore déployé toutes leurs
potentialités. » La thése est claire; en effet, pour un aristotélicien, il faut distinguer Iacte
de I'exercice, si bien que quelque chose qui n’est pas en exercice peut tout de méme étre
en acte, et il en est ainsi de la personne, ¢’est pourquoi on ne peut dire qu’un feetus est une
personne potentielle: c’est une personne en acte — elle est douée d’une dme rationnelle
qui est, comme telle, en acte, puisqu’elle est forme, et cela méme chez les débiles
mentaux —, bien que toutes ses potentialités ne soient pas en exercice. Pour la positiqn
d’ENGELHARDT, cf. The Foundations of Bioethics, p. 111: «If X is a potential Y, 1t
follows that X'is nota Y. If fetuses are potential persons, it follows clearly that fetuses are
not persons.» Cet auteur, cependant, reconnait dans un article récent qu’il y a la des
difficultés: «Controversies regarding the begining of life versus the beginning of per-
sonhood involve complex arguments about potentiality» (The Foundations of Bz’og’-
thics: The Attempt to Legitimate Biomedical Decisions and Health Care Policy, 0
RMM, 1987/3, p. 394).

53 A condition qu’elle acquiére la nationalité suisse si elle ne I'a pas, bien entendu.
Mais cette restriction et d’autres analogues ne touchent pas notre argumentation.



QU’EST-CE QU’UNE PERSONNE HUMAINE? 189

(b) Tout néocortex humain peut devenir le support de la conscience morale,
ou plus simplement, mais moins précisément, tout feetus peut devenir un
agent moral.

Il apparait immeédiatement qu’il y a des différences entre ces potentialités,
et cela selon trois axes:

(1) 'importance de la potentialité
(i1) la source de son actualisation
(111) la continuité entre la potentialité et son actualisation.

Selon le premier axe, nous distinguerons entre les capacités fondamentales
de la personne et celles qui ne lui sont qu’accidentelles, ¢’est-a-dire entre celles
dont I’actualisation est constitutive ou non de la personnalité; en effet, la
capacité de devenir président de la Confédération n’est pas actualisée par tout
le monde, mais cela n’a pas d’importance, car on est une personne méme si on
n’exerce jamais cette fonction; ainsi, si toute personne a cette potentialité, il
n’est pas nécessaire qu’elle ’actualise: c’est une simple possibilité de re. Or, si
une capacité accidentelle ne donne aucun titre a celui qui la posséde, il ne va
pas de soi qu’il en est de méme pour les capacités fondamentales. On voit par
exemple que, dans le cas de I’éducation, les potentialités marquantes que les
enfants possédent — leurs «dons» — sont ’objet de soins particuliers; et siun
Einstein potentiel n’est pas un Einstein, il n’est pas simplement un non-
Einstein, sinon dans un exercice de logique élémentaire. Cela affaiblit ’argu-
ment d’Engelhardt, lorsqu’il dit que, puisqu’un président potentiel n’a pas les
droits d’un président actuel, une personne potentielle n’a pas ceux d’une
personne, car il compare des potentialités fort différentes, et montre que celui
des évéques anglo-saxons n’est pas pertinent: ce n’est pas parce qu’une per-
sonne a de multiples potentialités qu’elle actualise peu a peu ou pas du tout
que son statut est comparable a celui du feetus.

Le second axe renforce ces remarques: il faut distinguer les potentialités
dont I’actualisation est effectuée de I'extérieur et celles qui le sont de I'inté-
rieur. Par exemple, ‘étre président de la Confédération’ I’est de 'extérieur — il
faut une élection, je ne peux pas me conférer cette qualité moi-méme — ; par
contre, les qualités morales sont actuées de I'intérieur, méme si ’environne-
ment joue le plus souvent un réle de cause instrumentale. Ainsi, les capacités
fondamentales de la personne sont des propriétés actuées intrinsequement —
elles tiennent & notre ‘nature’ —, car la personnalité n’est pas conférée de
Pextérieur, mais de ’intérieur, par le développement spontané du néocortex et
Papparition d’états mentaux 5. Or, un étre qui posséde des capacités qu’il est

* Cf. supra note 52 et ENGELHARDT, op. cit., p. 111.

* 1l serait déplacé de nous objecter ici tout ce que les psychologues et les sociologues
ont dit & propos du réle de 'environnement sur la naissance et la formation de la
Personnalité. Ce n’est en effet pas sur ce plan que nous nous situons. Cette distinction
entre les potentialités actuées intrinséquement et extrinséquement recouvre celle que
SCHUWEY trace entre les dispositions actives et passives. Cf. op. cit., p. 137.



190 BERNARD BAERTSCHI

capable d’actualiser lui-mé&me ne peut étre considéré de la méme fagon qu’un
autre qui doit tout a ’extérieur. Si deux individus acquéraient la maitrise de la
meécanique quantique, I’'un par une €tude solitaire et assidue, ’autre par une
greffe de matiére cérébrale, qui de nous ne jugerait que le premier avait, bien
avant cette acquisition, des capacités qui manquaient au second et qui lui
conféraient une valeur que I’autre n’avait pas? Ou plutdt, car le fait que les
deux possédent maintenant ces connaissances montre qu’ils avaient chacun la
capacité de ’acquérir, il parait qu’une capacité actuée intrinséquement dénote
rétrospectivement chez son possesseur un type de propriétés absentes dans
I’autre cas. Ainsi, une personne potentielle, relativement a sa potentialité, a
des propriétés qu’un président potentiel, relativement encore a sa potentialité,
n’a pas.

Cela illustre déja le troisiéme axe: une capacité intrinséque est en conti-
nuité avec son actualisation, ce qui n’est pas le cas d’une potentialité extrin-
seéque. L’Eglise, on Ia vu, argumentait dans ce sens en faveur de la continuité
de la vie humaine depuis la fécondation, et on voit bien maintenant que, dans
un certain sens, elle avait raison de le faire. Seulement, on ne peut tirer
argument de cette continuité pour dire que le foetus est une personne humaine,
mais au plus qu’elle est une personne potentielle.

L’argument de la continuité souléve cependant une difficulté: si un feetus
possédant un néocortex est une personne potentielle, pourquoi un embryon,
voire un gameéte humain n’en sont-ils pas? On peut facilement exclure les
gameétes, car leur génome n’est pas encore humain; mais les embryons? Ne
faut-il pas dire avec certains évéques: «Aussi bien ’opinion éclairée que la
recherche biologique inclinent en effet de nos jours a considérer le moment de
la conception comme le seul point de départ indiscutablement nouveau dans
la vie d’'un embryon» 3¢, de telle fagon que «1’on ne peut pas, sans contredire la
fagon dont I’embryologie s’exprime, briser en deux le devenir de cet €tre,
comme si, 2 un certain moment, il se produisait en lui une mutation “telle
qu’elle le modifierait du tout au tout en le faisant passer de ’animalité a
’humanité”.»%’ Nous avons déja rencontré cette considération, et nous
avions vu qu’elle n’était pas un argument acceptable en faveur de la person-
nalité de I'embryon. Mais maintenant, le probléme est différent, et la conti-
nuité pourrait bien valoir comme critére de la personne potentielle: dans cette
optique, tout homme — identifié par son génome, et porteur de génes «sains»
— serait une personne potentielle.

%6 EVEQUES CATHOLIQUES DES PAYS DU NORD DE L’EUROPE, L' avortement et la res-
ponsabilité du chrétien (1971), in BME, p. 84.

57 COMMISSION EPISCOPALE FRANGAISE DE LA FAMILLE, Note doctrinale sur I'avorte-
ment (1971),in BME, p. 71. Ce texte dit aussi, parlant de 'embryon, «Il est bien vrai qué
la vie psychique et morale n’y est pas encore effective, mais elle existe déja en puissance
dans les formations cellulaires a partir desquelles se développera le systéme nerveux qul
en est la condition matérielle» (op. cit., p. 70-71).



QU’EST-CE QU'UNE PERSONNE HUMAINE? 191

Il n’y a pourtant aucune nécessité de conclure ainsi. En premier lieu, on
remarque que cette prise de position présuppose ’acceptation du critére géné-
tique. C’est alors seulement que la continuité apparait comme pertinente et
indiscutable. Sinon, ce n’est plus le cas, et des ruptures apparaissent, selon les
points de vue: lors de la premiére division cellulaire dans le cas des vrais
Jjumeaux, lors de la séparation des cellules embryonnaires et placentaires %8, ou
encore lors de la formation du systéme nerveux. Ainsi, s’il reste vraique, désla
fecondation, il y a «un organisme d’origine humaine possédant en lui-méme
tout ce qui est nécessaire pour organiser son propre développement, sa propre
croissance, sa propre multiplication et différenciation» 9, il ne s’ensuit pas
que cette continuité soit pertinente lorsqu’il est question de personne poten-
tielle. L’argument qui s’y appuie est donc, selon ’expression consacrée, theo-
ry-laden — imprégné de théorie 0.

En second lieu, nous devons considérer que la propriété ‘étre une personne
potentielle’ ne peut acquérir de signification que par rapport a celle qui lui sert
de fondement: ‘€tre une personne’. Or cette derniére repose sur I’existence de
certaines propriétés du néocortex; on ne saurait donc étendre la notion de
personne potentielle au-dela de la possession de cet organe, et dire, par
exemple, qu'un embryon de quelques jours est une personne potentielle. Ce
faisant, et en vertu de ce que nous avons dit de 'imprégnation théorique, il est

8 Cf. Réponse au rapport Warnock (1984), in BME, p. 210, n. 9: «La masse cellu-
laire interne s’est différenciée du reste de I'embryon au 5€ jour environ, et la différen-
ciation fonctionnelle des cellules dans ’'embryon commence plus tdt encore.»

% Mgr LitTLE, L'utilisation d’embryons humains a des fins scientifiques (1984), in
BME, p. 178-179.

5 Les considérations suivantes feront voir qu’elle est celle de I’Eglise. Lorsqu’on
parle de potentialités, il n’existe que deux interprétations possibles: « Ou bien [le zygote,
Peeuf] posséde déja Iidentité d’un sujet qui, aprés avoir franchi une série d’obstacles,
développera les potentialités qu’il contient réellement dés 'origine [...]. Ou bien [...] ce
zygote, cet ceuf, etc., a la capacité d’acquérir ces attributs, non par mode d’actuation de
botentialités réelles, mais par ’apport d’un élément extrinséque. » (G. COTTIER, art. cit.,
P. 218. Cf aussi p. 221 : «Seul un individu qui est humain dés ’origine peut développer
des potentialités d’humanité. ») Cest, bien sir, la premiére interprétation qui, ici, est la
bonne: la personne doit exister en acte pour posséder des potentialités de personne, par
€xemple la capacité a exercer la conscience de soi et la conscience morale. Notre position
fepose sur une autre conception des processus. Nous disons que, si tout processus
Suppose bien un sujet, celui-ci peut étre a 'origine d’un organe — le néocortex — qui
développera une propriété émergente — ‘étre le support des états mentaux’ —, consti-
lutive de la personne. Ainsi, toute potentialité n’exige pas d’étre sous-tendue par un acte
“dsa mesure” et ‘étre une personne potentielle’ est une expression douée de sens, qui ne
Présuppose pas ‘étre une personne’. Il ne suit donc pas de notre position que la personne
serait un épiphénomeéne, comme le suggére le R.P. COTTIER : « Poser que I'individuation
gdvient a la vie et que la personne advient a I'individu serait faire de la personne un
¢piphénomeéne» (art. cit., p. 225).



192 BERNARD BAERTSCHI

tout a fait légitime de voir une discontinuité au moment de la formation du
néocortex ¢!,
Nous proposons donc la définition suivante:

X est une personne potentielle si et seulement si x posséde un organe qui
a la capacité intrinséque de servir de support a une certaine classe
d’états, d’actes ou de processus mentaux.

Sinous revenons maintenant a la question de I’avortement, il faut dire que,
comme les personnes potentielles ne sont pas des choses, on ne saurait leur
accorder seulement, a la maniére d’Engelhardt, un droit a la bienveillance.
Une forme de respect leur est due, de telle fagon qu’il est immoral de les
détruire, méme si un tel acte n’est pas ce qu’on nomme couramment un
homicide, ou de les endommager. Ainsi, I'étre humain passe de I’état de
non-personne a celui de personne potentielle lors de la formation de son
néocortex, et il ne devient une personne que plus tard, quelque temps apres sa
naissance. Il est encore possible que, bien apres, il retombe dans I’état de
non-personne, en devenant trés vieux ou a la suite d’un accident®2.

VI

Sans prétendre avoir apporté une réponse définitive a ce débat actuel et
parfois houleux de I'impact éthique des biotechnologies, ou les condamna-
tions, voire les invectives, ne manquent pas — comme le dit Glover dans un
ouvrage récent, il est plus facile en ce domaine d’éprouver des sentiments de
répulsion ou d’horreur (cet auteur étudie essentiellement les manipulations
génétiques) que d’examiner les arguments en présence® —, nous avons pro-
posé ces quelques réflexions pour tenter de le clarifier, ce qui, d’une certaine
maniére, est aussi une contribution au respect de la personne, car a la voir ou
elle n’est pas, on ne favorise pas son respect, bien au contraire .

Engelhardt pense que, en I’absence d’argument conclusif, «1’affinement
progressif du sens moral» exige une attitude pluraliste en bioéthique. Il y

61 Par 13, nous suivons le conseil d’Anne FAGOT-LARGEAULT: «Une des voies les
plus fécondes est celle de la réflexion sur les ‘seuils’ de développement» (art. cit.
p. 381).

62 Quant aux animaux munis d’un néocortex, ils ne sauraient étre considérés comme
des personnes potentielles, puisqu’ils ne seront jamais des personnes.

63 Cf. J. GLOVER, What Sort of People Should There Be ? Penguin Books, 1984, p. 14:
«It is much easier to feel disturbed and repelled by these enterprises than it is to give
coherent account of precisely what the objections are.»

¢ Cf. ENGELHARDT, op. cit., p. 8. «Greater clarity about a problem is better th_aﬂ
more confusion, even when final answers are elusive.» Dés lors, il ne faut souscriré
qu'avec des réserves 4 ce jugement du cardinal Suenens: «L’affinement progressif du
sens moral au cours des dges s’est exprimé précisément, jusqu’a la crise contemporaing,
par un respect accru de la vie humaine sous toutes ses formes» (Fondements religieux dul
respect de la vie (1963), in BME, p. 372).



QU’EST-CE QU’UNE PERSONNE HUMAINE? 193

insiste beaucoup et reléve qu’il faut distinguer deux niveaux en morale: celui
des morales particuliéres et celui de la morale générale, fondée sur la tolérance,
puisque aucune morale particuliére ne saurait rationnellement s’imposer®.
Mais cette stratégie a selon nous des limites, que nos réflexions sur la notion de
personne mettent en évidence. En effet, un catholique ne saurait accepter des
traditions déniant la dignité de personne a des feetus, puisque ce serait auto-
riser des homicides, ce qu’exprime sans ambiguité cette déclaration de la
Congrégation pour la doctrine de la foi: « Le pluralisme éthique est revendiqué
comme la conséquence normale du pluralisme idéologique. Il y a pourtant
lein de I'un a 'autre, parce que I’action touche plus vite les intéréts d’autrui
que la simple opinion et qu’on ne peut jamais se réclamer de la liberté d’opi-
nion pour porter atteinte au droit des autres, trés spécialement au droit a la
vie.» % Bref, on peut penser ce que ’on veut, mais non agir en conséquence;
cela serait sans doute difficile a justifier rationnellement, nonobstant la vérité
de la thése qu’ «on ne peut jamais se réclamer de la liberté d’opinion pour
porter atteinte au droit des autres», puisqu’il y a pluralité idéologique sur ce
qu’est un «autre», mais est significatif de la situation éthique: quoiqu’il en ait,
Engelhardt ne peut se placer au-dessus des morales particuliéres, car il n’y a
pas de méta-morale — il y a tout au plus des morales comprenant des énoncés
méta-éthiques. C’est pourquoi, pensons-nous, nous avons eu raison de mettre
ses positions sur pied d’égalité avec celles de I’Eglise catholique, et celles que
nous proposons ne prétendent a aucun autre statut, si ce n’est que nous
espérons qu’elles pourront favoriser le consensus que le droit réclame®’.

% Cf. The Foundations of Bioethics, p. 385-386: « The argument has not been that
moral traditions, such as the Judeo-Christian, ought to be abandoned. Far from it. The
propositions of a secular pluralist morality are, I have argued, unavoidable, not in the
sense that they must supplant in the concrete moral life that individuals live with
Cconsenting others but rather in the sense that there is no rational warrant for the use of
force by imposing any one particular view of the good life on others. One is forced to live
one’s life within two moral tiers. On the one hand, one will be committed to particular
moral views about good health care, by virtue of being a member of an actual and
concrete moral community. Here one should be a good Baptist, Hindu, Catholic, or Jew.
However, as one’s community does not include all others, one will need to reach to
others within the constrains of a secular pluralist morality.»

% Déclaration sur I'avortement provoqué (1974), in BME, p. 119. Cf. aussi Cdal
HuME, Don de sperme ou d'ovule, recherche sur les embryons humains (1984), in BME,
P. 184: «Nous ne pouvons accepter de telles pratiques pour nous-mémes, ni que d’au-
tres puissent en user, car elles nient le droit a la vie pour des étres humains»; et
CONGREGATION POUR LA DOCTRINE DE LA Fol, Déclaration sur l'euthanasie (1980), in
BME, p. 416: « Puisqu’il s’agit ici des droits fondamentaux de toute personne humaine,
On ne saurait recourir 4 des arguments tirés du pluralisme politique ou de la liberte
religieuse pour en refuser la valeur universelle.»

5 Cf. G. COTTIER, Interview, in Bulletin du groupe genevois de la société romande de
Philosophie, n° 5,1987, p. 9: «Il faut un certain consensus — mais de quel type? — sur ce
Qu'est "lhomme, ce sujet de droits.»



.
. .




	Qu'est-ce qu'une personne humaine? : Réflexions sur les fondements philosophiques de la bioéthique

