Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 39 (1989)

Heft: 2

Artikel: Une coexistence conflictuelle : théologie critique et magistéere en
catholicisme

Autor: Duquoc, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381382

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381382
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 121 (1989), P. 165-171

UNE COEXISTENCE CONFLICTUELLE:
THEOLOGIE CRITIQUE ET
MAGISTERE EN CATHOLICISME*

CHRISTIAN DuqQuoc

Un des derniers documents romains, «Le don de la vie»!, publié par le
cardinal Ratzinger, rappelle en sa conclusion le role de la théologie morale.
Pour I’essentiel, ce role consiste a expliciter et a défendre les options prises par
le magistére romain. Ce rappel succéde au licenciement du théologien amé-
ricain Curran, de I'université catholique de Washington: J. Ratzinger lui
reprocha d’enseigner sur la question de ’avortement et de ’homosexualité des
doctrines qui ne s’accordent pas avec celles exprimées par le magistére
romain. Le cardinal Ratzinger ne lui interdit pas de penser autrement sur ce
point et méme de poursuivre sa recherche personnelle; il lui dénia le droit
d’enseigner comme théologien catholique, puisque ’accord avec I’enseigne-
ment du magistére donne autorité a I’enseignement du professeur. Sinon,
n’émettant que des opinions privées, celui-ci ne saurait les enseigner dans une
institution officiellement catholique, c’est-a-dire vouée par vocation a repré-
senter et a expliciter, voire a défendre, les options doctrinales du magistére
romain. Si donc un théologien, de confession catholique, veut s’engager dans
la voie de la critique, c’est-a-dire juger a partir des choses elles-mémes et non
de leur origine ou de leur prétention, il ne peut le faire que privément, a ses
risques et périls, hors de toute institution ayant label officiel.

Un certain nombre de cas comparables a celui du professeur Curran pour-
raient étre cités. Depuis quelques années, les préfets de la « Congrégation pour
la doctrine de la foi» veillent 4 ce que I’enseignement donné dans un poste
officiel soit effectivement 1’écho de la doctrine du magistére romain. Certes,
une certaine tolérance existe: il n’est pas aisé d’ailleurs d’établir les critéres qui
conduisent a jouir ici d’une trés grande liberté et 1a a se la voir restreindre.
Ceux-ci sont loin d’étre tous d’ordre doctrinal. Il n’en reste pas moins que
malgré une certaine fluidité des décisions, I’axe du jugement demeure inflexi-
ble: le théologien doit expliciter et défendre la doctrine officielle. Si fonction
critique de la théologie il doit y avoir, elle s’accorde avec une demande
apologétique visant a soutenir la pensée magistérielle et non a la malmener.

* Texte d’une conférence donnée le 8 septembre 1987 a Neuchatel, dans le cadre du
Colloque des enseignants des Facultés de théologie protestantes des pays latins d’Eu-
rope.

' Texte italien dans I'Osservatore romano, 11 mars 1987.



166 CHRISTIAN DUQUOC

Dans un tel contexte, toute tentative de théologie critique a usage interne
apparait des lors marginale, puisqu’elle prend ses distances a ’égard de la
théologie officielle. Et cela a tel point qu’un théologien catholique, en raison de
la pratique de son Eglise, peut difficilement éviter de se poser la question: y
a-t-1l compatibilité entre I’exercice du magistére romain et une fonction cri-
tique en théologie? C’est cette question qui fera ’objet de mon exposé. Je la
traiteral dans I’ordre suivant:

— théologie officielle et magistere;

— la théologie critique et I’autorité;

— le caractére indépassable du conflit et sa portée ecclésiologique.

1. Théologie officielle et magistére

Beaucoup de théologiens catholiques déplorent qu’une théologie particu-
liére, celle des Universités romaines de tradition néo-scolastique, soit deve-
nue la théologie de la « Congrégation pour la doctrine de la foi», et de ce fait ait
recu un label indu d’officialité. En conséquence de ce fait qui s’est imposé
depuis le XIX€ siécle notamment, il est devenu nécessaire de parler d’une
théologie officielle de I’Eglise catholique, puisque c’est par rapport a cette
théologie officielle que sont apparemment jugées de correction ou non des
théologies enseignées par les théologiens relevant de I’Eglise catholique.

C’est en raison de ce phénomeéne d’officialisation d’une théologie ou d’une
tradition particuliére que se sont produits des conflits avec les premiéres
amorces d’un traitement critique des textes soit en Ecriture, soit pour la
tradition. L’extréme difficulté qu’a éprouvée et qu’éprouve encore I’Eglise
catholique officielle a accepter I'usage des méthodes critiques, littéraires et
historiques, reléve pour une grande part de ’opposition entre ’esprit de ces
méthodes et la structure théorique de la théologie particuliére, dite «néo-
scolastique».

Sans doute ce phénomeéne n’est pas nouveau: nombre de décisions conci-
liaires et papales sont marquées par une théologie particuliére. Ce procédé est
en effet inévitable, puisque la décision autorisée assume le langage disponible
a une époque. Ce qui est nouveau dans la situation présente, c’est qu’une
théologie, aprés officialisation de la théologie thomiste dans sa version néo-
scolastique, ait regu une consécration officielle, et que, par ce, indépendam-
ment de tout défi, on lui ait conféré une valeur éternitaire, permettant ainsi de
Juger a partir d’un systéme cohérent d’ordre conceptuel tous les problémes
surgissant. Ce fait est particuliérement patent dans les derniéres décisions en
morale privée. Ainsi, de par la médiation de la « Congrégation pour la doctrine
de la foin, les décisions émanant de ’autorité romaine centrale apparaissent
comme des jugements portés non tant par le souci de la foi que par la volonté
de préserver intact un systéme théologique cohérent en vue d’un enseigne-



UNE COEXISTENCE CONFLICTUELLE 167

ment unifié. Mais ce souci se justifie par le postulat selon lequel, sans cette
théologie, la garde du dépdt de la foi serait aléatoire. La théologie ainsi offi-
cialisée pose une question sur le fonctionnement de I’autorité romaine. C’est
cette question qu’affronte la théologie critique dans I’Eglise catholique.

2. La fonction critique de la théologie et I'autorité

Nous avons tous en mémoire ’appel de Kant dans son Opuscule sur les
Lumiéres: «ose penser par toi-méme». Cette audace s’accorde avec un prin-
cipe: l'autorité n’est pas de soi raison. La critique s’inaugure avec cette
conviction qu’une vérité ne dépend pas de I’autorité, mais de sa capacité a étre
reconnue comme telle par une raison libre, c’est-a-dire utilisant pour s’affir-
mer des moyens ou méthodes dont tout étre raisonnable peut, par hypothése,
éprouver la validité.

Si tel est, grosso modo, I'axe de la critique, son transfert en théologie
catholique souléve des difficultés énormes. En effet, la théologie officielle tient
sa force non d’elle-méme, c’est-a-dire de sa capacité a étre éprouvée par tous,
selon des méthodes auxquelles tous peuvent accéder par hypothése, et dont
tous pourraient librement et publiquement débattre: elle la tient de I'autorité
la disant telle. Or, une théologie critique ne peut apparemment s’exercer que si
elle ne trouve pas dans son mouvement de construction une autorité qui brise
par des moyens externes la démarche de sa réflexion. Le soutien donné par
autorité a une théologie qui I'officialise, mais dont les arguments n’appa-
raissent qu’a ceux qui se soumettent a cette autorité, s’oppose au mouvement
propre du savoir critique.

Un exemple emprunté a ’'argumentation du document «Le don de la vie»
fera mieux comprendre mon propos. Le caractére objectivement immoral de
la «Fivete», dans ce document, tient essentiellement a la rupture qu’elle
introduit dans ’acte conjugal physique. Cette rupture est jugée immorale en
elle-méme en raison de la théorie néo-scolastique des actes contre-nature dans
le domaine sexuel, théorie assumée par le magistére romain comme repré-
sentant un élément fondamental de la morale naturelle. La validité de cette
théorie échappe a tous ceux qui n’acceptent pas la plus-value autoritaire: ses
méthodes et son argumentation ne paraissent pas convaincantes. La convic-
tion provient non de la puissance des arguments mais de la force répétitive de
Pautorité.

Le théologien catholique se trouve apparemment dans une situation
contradictoire, fort bien exprimée dans la lettre de J. Ratzinger au Pére Cur-
ran. Ou bien il doit défendre le point de vue de I’autorité, c’est-a-dire adhérer
ausysteme de la théologie officielle, ou bien se démettre de tout enseignement.
Leffort de la théologie critique en catholicisme porte sur le caractére abstrait
ou faux de ce dilemne. Son caractére abstrait provient de I’identification faite



168 CHRISTIAN DUQUOC

entre autorité et théologie officielle. Cette identification évacue toute forme de
théologie, car le théologien ne serait plus que le porte-parole du systéme,
c’est-a-dire I'intellectuel du parti. Il s’agit donc d’introduire un écart, c’est-
a-dire de briser I'identification entre autorité ecclésiastique et théologie offi-
cialisée. La tache premiére de la critique en catholicisme est d’opérer cette
brisure. Une telle opération se poursuit sur deux fronts: celui de I’autorité et
celui de la théologie.

— Celui de I'autorité: il s’agit de désigner sa fonction hors de I’enseigne-
ment d’un systéeme conceptuel cohérent, c’est-a-dire hors d’une production
théologique. Cela signifie que I’autorité est de I’ordre du témoignage et non de
I’enseignement d’une théologie. Sans doute ce témoignage comporte-t-il des
¢léments de doctrine, mais il est en premier lieu et essentiellement I’attesta-
tion de I’action salvifique de Dieu en Jésus-Christ pour tous les temps. Cette
attestation ne porte pas sur un systéme, mais sur une action dont I’Ecriture est
le récit multiforme et que la conviction de son universalité contraint a réin-
terpréter sans cesse en fonction de la variation et de I'inédit des défis. Ainsi, la
théologie critique catholique ne met pas en doute la légitimité d’une autorité
au sein de la communauté ecclésiale; elle s’oppose a la légitimité d’un acte
d’autorité qui, appartenant de soi a ’ordre du témoignage, s’établit I’ensei-
gnant d’un systéme. Il est inutile de préciser que ce travail critique fait usage de
I’Ecriture et de I’histoire ecclésiastique pour mettre en lumiére le caractére non
fondé ecclésialement d’une pratique qui tend a vouloir s’imposer depuis le
siécle dernier.

— Celui de la théologie ensuite: il serait erroné de croire que I’officialisa-
tion de la théologie et sa dérive autoritaire ne soient qu’une manipulation des
détenteurs du pouvoir. Le phénoméne de I'Inquisition, dont les formes ana-
logues ont persisté ou se sont reproduites au niveau civil, n’est pas unique-
ment politique; il reléve d’une perception en laquelle vérité, vertu et justice se
tiennent mutuellement. La formule utilisée par certains intégristes: «’erreur
n’a pas de droit», les poussées intégristes de I’Islam témoignent de la perma-
nence de ce type de perception. Ainsi, historiquement, en catholicisme, des
systémes particuliers de théologie ont essayé de se faire officialiser, c’est-a-dire
de s’imposer comme le seul systéme conceptuel cohérent exprimant authen-
tiquement la foi. Il ne s’agit pas la d’'une manipulation par le pouvoir, mais de
la conviction que I'identité entre vérité, vertu et justice doit réguler les rap-
ports entre les humains et que toute déviance doit étre exclue. Une certaine
perception de la vérité produit I'intolérance, elle est habitée par 'impérialis-
me. Comprenons cela a partir de I’analogie suivante: comme il n’est pas
possible que la société puisse tolérer n’importe quelle errance sociale ou crime
si elle veut assurer la survie de ses membres, il n’est pas pensable qu’une
société religieuse puisse vivre en harmonie si elle n’est pas unifiée par une
pensée juste. Toute pensée qui s’écarte de la vérité produira tot ou tard I'in-
justice. Le Décret sur la liberté religieuse a Vatican II n’a pas porté sur le



UNE COEXISTENCE CONFLICTUELLE 169

pouvoir de I’Eglise catholique, mais sur la légitimité de la liberté d’opinion ou
non. L’impérialisme est d’abord I’effet d’une pensée qui, s’affirmant univer-
selle, se juge vertueuse, et donc décide d’entrainer autrui dans le vrai, car par
cette médiation il accédera au bonheur. Une pensée universelle est prosélyte.
La théologie officialisée n’admet la liberté d’opinion que par impuissance a
imposer son point de vue. Sa tolérance est provisoire. C’est par rapport a cette
orientation que doit s’affirmer la théologie critique si elle veut que I’identifi-
cation entre théologie officielle et autorité soit effectivement démantelée.
Meéme si la théologie critique bénéficie ici de la complicité de la culture
contemporaine, cette tiche demeure redoutable en catholicisme, ou tradition-
nellement toute forme de relativité est jugée relativisme doctrinal et donc mise
en cause de la permanence de la Parole de Dieu ou de sa véracité. Il existe ainsi
entre le magistére (ce mot n’est pas innocent) et la forme intolérante de la
théologie une complicité séculaire. L’autorité ecclésiastique peut-elle étre
libérée de cette connivence?

3. Le caractere indépassable du conflit et sa portée ecclésiologique

Si mon analyse jouit de quelque validité, la collusion entre 'impérialisme
de la vérité, fondement de la vertu et de la justice, et ’autorité conduit a un
systéme cohérent se tenant en lui-méme et considérant toute tentative d’y
¢chapper comme aberrante. Le chemin pour échapper a cette logique est de
travailler & établir un écart entre autorité et théologie, bref de s’efforcer de
démanteler la notion d’officialité de la théologie. Mais cet effort parait vain,
puisque la collusion se rétablit sans cesse. Pourquoi dés lors ne pas choisir une
autre voie: celle qui ne permettrait plus a la théologie de se vanter d’avoir un
label officiel? Le chemin le plus simple pour éviter la collusion dénoncée ne
serait-il pas d’arracher a I'autorité le pouvoir d’officialiser, et de résorber
Pautorité dans la seule Parole de Dieu dont témoigne le texte scripturaire, bref
de récuser la derniére instance d’un magistére institué et d’entrer ainsi dans
Pinterprétation jamais achevée d’un texte sans cesse a actualiser? Il n’y aurait
plus dés lors d’impérialisme de la vérité, puisqu’il n’y aurait plus d’instance
derniére concréte pour la dire ici et maintenant. La théologie serait privée par
ce fait méme de tout label d’officialité normative. Elle serait de par la situation
ainsi créée nécessairement critique, puisque son role serait de faire en sorte
que nul ne s’arrogeat ’officialisation: seul le texte scripturaire demeurerait le
référent obligé puisqu’il a vocation a Iinterprétation inachevée, nul sinon
Dieu n’en détenant la clef. Vouloir donc instaurer une théologie critique la ot
existe une derniére instance ecclésiastique, c’est-a-dire humaine, c’est vouloir
résoudre un probléme de soi insoluble du fait de la contradiction existant entre
des intéréts protagonistes: s'il y a collusion entre impérialisme de la vérité et
derniére instance, c’est parce que celle-ci ne pourrait étre doctrinale infailli-



170 CHRISTIAN DUQUOC

blement que par cette collusion; celle-ci serait structurelle et non pas contin-
gente. Nous revenons au dilemme cité plus haut: ou bien le théologien est
porte-parole de la théologie officialisée — ou bien il ne peut étre que marginal
dans le systéme catholique. La lutte pour la reconnaissance d’un statut a la
théologie critique en catholicisme parait alors sans espoir. La fonction critique
de la théologie ne serait tolérée aujourd’hui qu’en raison de faiblesses conjonc-
turelles dues a I’environnement: faiblesse politique de I’Eglise catholique,
d’une part, elle ne dispose plus de moyens efficaces de répression; faiblesse
culturelle de la théologie officielle, d’autre part, elle n’a pas d’audience dans la
communauté des savants. Ainsi, la fonction critique en théologie catholique
ne détiendrait son existence que de la pression externe ou de la marginalisa-
tion du christianisme dans la société contemporaine; elle n’aurait pas de
légitimité interne.

Je suis sensible a cette critique, mais elle ne ferait pas droit a la tradition
catholique, puisqu’elle exclurait toute autorité régulatrice si elle était poussee
a son terme. Elle ferait sortir du dilemme, en faisant sortir de la tradition
catholique. Je crois nécessaire de travailler a I’intérieur méme du catholi-
cisme a la résolution de ’apparemment inconciliable, fit-ce au prix de durs
conflits.

Voici comment je pergois cette orientation dans laquelle je m’inscris par
conviction ecclésiologique. Il s’agit d’une voie de coexistence conflictuelle et
non de compromis.

L’Eglise ne peut €tre témoin de la conversion radicale de ’autorité en
Jesus-Christ que si elle manifeste historiquement cette conversion. Si ’auto-
rité n’appartient qu’a la seule Parole de Dieu, sans témoin humain, il est fait
économie de la conversion nécessaire de I'autorité. Or, I'Eglise est le lieu
historique dans lequel ’autorité, parce qu’elle peut étre la plus idolatrique,
peut aussi étre la plus sainte. Cette sainteté ne doit pas étre abstraite, elle doit
s’inscriredanslesrapportshumainsquiattestentdesréalitésdivines. Ainsi, 'au-
torité ecclésiastique peut devenir interrogation pour toute autre autorité.

Dans la perspective qui nous occupe, la conversion de I’autorité ne saurait
advenir sans qu’elle fasse son deuil de la théologie: elle n’a pas pour tiche de
garder une veérité conceptuelle, mais de garantir la liberté et de servir ’agapé
dans la communauté. En ce sens, la fonction critique de la théologie ouvre a
'autorité un espace que clot la théologie expressive de I'idéologie impérialiste
de la vérité.

C’est ce seul point qu’il m’intéresse ici de mentionner. Je ne m’arréte pas
aux autres facteurs internes dont I’Esprit est le symbole actif. Si j’avais a
développer une théorie compléte de cette conversion, je ne pourrais faire
I’économie de la pratique ecclésiale. Mais ce n’est pas ici le lieu, puisqu’il s’agit
de fonction critique de la théologie. Or c’est précisément celle-ci qui me parait
I'alliée méconnue de I'autorité voulant réguler une communauté selon I’Evan-
gile.



UNE COEXISTENCE CONFLICTUELLE 171

La théologie critique entreprend de briser le caractére normatif et préten-
dument universel d’'une théologie particuliére. En conséquence, elle ouvre aux
relations sociales un espace de jeu puisque, au nom de la pensée, elle récuse
une objectivité normative; elle éloigne donc 'impérialisme de la vérité et de la
vertu instituée; elle ouvre un dialogue social incessant. C’est précisément en
cela qu’elle sert ’autorité dont le but est de témoigner de ’Evangile de liberté
et d’amour en maintenant les conditions ecclésiastiques de la pratique libre,
de la libre expression et de la charité non condamnante. C’est donc dans la
mesure ou 'autorité se sépare de I'impérialisme théologique pour maintenir
ouvert ’espace de la libre recherche qu’elle correspond a sa définition évan-
gélique.

Pourquoi dés lors parler d’'une coexistence conflictuelle? Pour une raison
simple: la tentation de I'autorité est 'unification de la communauté; elle
correspond a I’idéologie unitaire. Une seule pensée, une seule morale, bref une
seule idéologie permettrait de gérer plus facilement I’Eglise catholique et d’en
faire un groupe de pression politique. Son réve, c’est le non-conflit interne
pour s’affirmer face a ’extérieur. Aussi la théologie critique, méme si elle
s’harmonise avec I’axe de conversion évangélique de I’autorité, la contraint a
abandonner la gestion apparemment la plus rationnelle et la plus efficace, bien
qu’elle soit la moins démocratique. La conversion est une dynamique cruelle
pour les intéréts immédiats. Le conflit est donc inhérent a la structure
humaine de I’Eglise historique. Vouloir le résorber sous prétexte qu’il s’enra-
cine dans le péché et que I'unité se fonde en Dieu, c’est se vouer 4 I'illusion la
plus cruelle: ’Evangile justifierait la répression, comme la vertu a canonisé la
terreur.

Conclusion

Ce n’est qu’au milieu de conflits constants que la fonction critique de la
théologie a pu trouver un droit de cité aléatoire, provisoire. Ce droit est
reconnu presque officiellement la ou il s’agit de la critique des textes bibliques
etde la critique historique; il est toléré 1a ou il s’agit de la critique pratique, de
type pastoral; il est contesté 1a ou il s’agit de questions éthiques; il est le plus
souvent récusé la ou la cohérence de la théologie dominante officielle est mise
en cause. Mais avoir accepté certains niveaux de cette fonction critique, c’était
d’une certaine fagon en accepter la légitimité de principe, méme si on en
recusait les conséquences pratiques. Le conflit demeure, mais ’espoir d’une
s¢paration entre autorité ecclésiastique et impérialisme théologique ne me
parait pas totalement illusoire.






	Une coexistence conflictuelle : théologie critique et magistère en catholicisme

