Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 39 (1989)

Heft: 2

Artikel: Des apologeétes a Origene : aux origines d'une forme de "théologie
critique"

Autor: Junod, Eric

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381381

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381381
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 121 (1989), P. 149-164

DES APOLOGETES A ORIGENE:
AUX ORIGINES D’'UNE FORME DE
«THEOLOGIE CRITIQUE»

EriC JuNOD
Introduction

Les deux questions envisagées

Cette étude est un essai de réponse a deux questions. Trouve-t-on dans les
premiers siécles du christianisme une forme de «théologie critique» ? Le cas
eéchéant, cette «théologie critique» a-t-elle conduit a une critique théologique
de I’Eglise d’une part, de la société d’autre part?

Ces deux questions, caractéristiques surtout de I’époque moderne et
contemporaine, pourraient bien par leur aspect anachronique constituer un
traquenard pour I’historien du christianisme ancien !. Voyons d’abord en quoi
consiste ce traquenard.

L'ambiguité de la notion de «théologie critiquey

L’association de ces deux mots «théologie» et «critique» est plutot étran-
gére a ’époque patristique. Les Péres ont considéré la théologie comme une
sagesse, un art de vivre et de penser en conformité avec I’étre méme du Dieu
qui se révele. La finalité de la théologie est la contemplation, la Gswpia.
Certes, quelques-uns d’entre eux, nous y reviendrons a propos d’Origéne, ont
bien marqué que la théologie était une science, non seulement au sens d’un
savoir certain parce que d’origine divine, mais aussi d’un savoir cohérent,
structuré, rationnel. Mais on ne saurait dire que leur théologie soit critique au
sens ou nous I’entendons aujourd’hui. La mise en évidence de la rationalité
des éléments fondamentaux qui composent la prédication chrétienne repré-
sente assurément une étape notable. Mais une étape seulement, puisque la
critique ne s’exerce pas sur les fondements eux-mémes ou que, lorsqu’elle
s'exerce sur eux, elle se trouve amenée a reconnaitre I’existence d’un mysteére,
Cest-a-dire d’une réalité sublime et confondante dont la raison ne peut se

" Cest un colloque des enseignants des Facultés de théologie protestante des pays
latins ’Europe (Neuchatel, septembre 1987), consacré a la théologie critique et a la
fonction critique de la théologie, qui a fourni 'occasion d’envisager ces deux questions.
P_?ur anachroniques qu’elles sont lorsqu’on les adresse a des théologiens des II¢ et 111¢
siccles, elles présentent peut-étre I'intérét de nous aider a prendre conscience de I'écart
qui nous sépare de cette Antiquité tardive ol est née la théologie chrétienne.



150 ERIC JUNOD

rendre maitresse. Elle est ainsi réduite au silence ou aspirée dans une quéte
sans fin, ce qui est peut-étre la méme chose.

On rappellera que ’existence de fondements, de §éypato qui doivent étre
regus et développés plutot que soumis a la question, n’est en rien une spéci-
ficité du christianisme. Les chrétiens des II€ et I1I€ siécles n’ont pas paru non
critiques sous prétexte qu’ils se seraient fondés sur des vérités absolues et
échappant a toute mise en cause. La démonstration rationnelle a laquelle le
christianisme s’est soumis pour se faire reconnaitre tant bien que mal comme
une sagesse ou une philosophie n’a pas pati de I’aveu qu’il s’appuyait sur des
doctrines révélées.

Pour des hommes cultivés des II¢ et III°¢ siécles, se montrer raisonnable,
faire acte de raison, consiste bien siir a user de son intelligence naturelle pour
faire le bien, pour comprendre I'univers ou remonter aux réalités intelligibles;
mais se montrer raisonnable consiste d’abord a accueillir la sagesse révélée
aux anciens et transmise par une tradition. Le logos prend ainsi la double
forme d’une révélation faite aux anciens (surtout Pythagore, Platon) et d’une
tradition a travers I’enseignement oral de leurs disciples successifs et a travers
leurs écrits.

Si le christianisme s’est assez aisément intégré dans I'univers des philoso-
phies et de sagesses, c’est bien parce qu’il apparaissait lui aussi comme une
sagesse révelée et transmise par une tradition orale et écrite. Il était lui aussi
I'interprétation d’une révélation ancienne. Moins ancienne ou plus ancienne,
une large partie de la polémique portera sur ce point.

L’esprit critique aux II® et ITI€ siécles est étroitement lié a ’acceptation de
cette sagesse antique, de cet apyaiog Adyog que Celse décrit ainsi: «Ily a une
doctrine d’une trés haute antiquité dont les peuples les plus sages, les cités, les
hommes sages se sont toujours occupés» 2. Des intellectuels comme Lucien de
Samosate ou Celse souligneront la naiveté, le caractére peu critique du chris-
tianisme précisément parce que celui-ci soutient des doctrines qui vont a
P’encontre de la sagesse traditionnelle.

En somme, aux II¢ et III° siécles, se montrer critique revient a se montrer
raisonnable, mais dans le respect des doctrines traditionnelles.

Dans un article éclairant, Pierre Hadot montre bien I’évolution qui se
produit dés le I°" siécle dans la philosophie grecque?. Elle se fonde sur la
révélation ancienne contenue dans les textes des oracles, des poétes ou des
fondateurs d’école. Elle devient ainsi une philosophie exégétique, une philo-
sophie qui élabore un systéme par 'interprétation d’écritures anciennes ou
s’expriment des vérités révélées.

Plotin, qui nous apparait pourtant si créateur, illustre cette évolution: «Les
enseignements que je propose ne sont pas nouveaux et ils ne sont pas d’au-

2 Dans ORIGENE, Contre Celse 1, 14.
. 3 Cf. « Théologie, exégese, révélation, écriture dans la philosophie grecque» dans Les
régles de l'interprétation, éd. M. Tardieu, Paris, 1987, p. 13-34.



DES APOLOGETES A ORIGENE 151

Jourd’hui. Ils ont été énoncés il y a longtemps mais sans étre développés, et nous
ne sommes aujourd hui que les exégetes de ces vieilles doctrines dont l'antiquité
nous est attestée par les écrits de Platon. »*4

Si j’insiste sur ce point, a force de simplifications, c’est pour marquer a
quelles ambiguités nous nous exposons en parlant de philosophie ou de théo-
logie «critique» pour désigner une sagesse qui, loin de remettre en cause ses
fondements, les considére comme une révélation a respecter, a interpréter et a
deévelopper.

Les Peres ont-ils pu et voulu élaborer une critique théologique de I'Eglise et de la
société?

Si le traquenard tient essentiellement a I’association des deux mots «théo-
logie» et «critiquew, il réside aussi dans I’hypothése qu’une théologie dite
critique se livrerait a la critique de I’Eglise et de la société.

Prenons le cas de I’Eglise. Pour que la théologie critique I’Eglise, il faudrait
pouvoir distinguer deux réalités: la théologie et ’Eglise. Plus exactement, il
faudrait présupposer I’existence d’un lieu ou s’élaborerait la théologie, un lieu
spécifique au sein de I’Eglise ou distinct d’elle. C’est a partir de ce lieu que des
théologiens appartenant a I’Eglise parleraient de I’Eglise a I’Eglise pour I’ins-
truire, I’édifier ou la critiquer. Quel serait ce lieu? Un cénacle? Une école?

Depuis la création des universités au Moyen Age, voire depuis la création
antérieure de communautés monastiques tournées vers 1’activité intellectuel-
le, la théologie dispose d’un lieu spécifique de production. A I’époque des
Peres, sauf quelques exceptions, et 1a encore on retrouve Origéne, la théologie
est produite par des hommes qui exercent des fonctions pastorales, des éveé-
ques essentiellement. Les théologiens sont les porte-parole de I’Eglise, la voix
de I’Eglise, ils en sont méme les patrons. L’expression n’est pas exagérée quand
'on songe a Cyprien, Athanase, Basile de Césarée ou Augustin. Le regard
qu’ils jettent sur ’Eglise, le discours qu’ils tiennent sur elle est davantage celui
d’un berger en charge de son troupeau que celui d’un théoricien qui réfléchirait
en retrait de la réalité ecclésiastique.

Il n’est bien siir pas question de contester I’apport proprement théologique
de Péres éminents ou des premiers conciles. Il s’agit seulement de relever que
la fonction critique de la théologie a ’égard de I’Eglise se pose en des termes
différents a I’époque ancienne, ou les théologiens se confondent avec des
pasteurs, et a une époque plus récente, ou ils sont devenus des maitres plus ou
moins éloignés de la vie et des responsabilités ecclésiastiques, des maitres
influents ou marginaux, mais se rattachant d’abord 4 un cadre et 4 une tra-
dition scolaires (universitaire, académique).

Les choses sont-elles plus faciles pour ce qui concerne la critique théolo-
gique de la société? A premiére vue, oui, car on sait que les auteurs chrétiens

* Ennéades V, 1, 8, 10-14 (cité par P. HADOT, art. cit., p. 22).



152 ERIC JUNOD

des premiers siécles se sont souvent montrés séveéres a I’égard de la société. Ils
ont dénoncé, généralement dans le prolongement du judaisme, les compor-
tements publics et privés, les institutions, les métiers, etc. incompatibles avec
leur foi monothéiste. Ils ont aussi formulé des régles morales exigeantes,
applicables a tous les membres de I’Eglise. Ils ont enfin contribué a transfor-
mer certains rapports ou clivages sociaux.

Mais, a regarder les choses de plus prés, on constate que la critique sociale
exercée par les auteurs chrétiens n’est pas aussi critique qu’il y parait. Le
message social et moral transmis par I’Eglise est en partie la reprise, pas
toujours critique, d’un message déja diffusé dans les élites paiennes. La force
du christianisme fut sans doute de donner a ce message une portée générale, et
non plus ¢€litaire, et de rattacher ce message a des liens réels de solidarité
interne>.

En matiére de critique de la société, la création la plus originale et la plus
radicale du christianisme fut sans doute le monachisme, lequel fut aussi une
critique de I’Eglise. L’anachorése, la séparation d’avec la société, conduit a
I’¢laboration d’une anti-société ou le moine s’est libéré de tout ce qui ’attache
a la vie familiale, politique, économique et ecclésiastique. Le monachisme
répond a un idéal d’autarcie, comme si la vie séculiére rendait impossible ou
trop difficile la connaissance de soi et la relation permanente avec Dieu®.

Cet 1déal séparatiste que poursuivent les amis de Dieu est ’expression
extréme d’une spiritualité qui préconise le perfectionnement individuel en
méme temps que le désengagement social. Cette spiritualité s’appuie sur une
théologie qui n’inclut guére la société dans son champ. Elle vise a I’édification
de ’'homme ou de la communauté des amis de Dieu a I’écart des structures
sociales ordinaires. Elle implique évidemment une critique de la société, mais
pas dans le but de la réformer en changeant les régles de son fonctionne-
ment.

Bilan provisoire et projet

La description des piéges tendus par les questions envisagées ne nous
empéchera certainement pas de les éviter. Au moins serons-nous avertis
qu’aux II° et III€ siécles la théologie (tout comme la philosophie) ne fut pas
critique au sens ou nous le comprenons aujourd’hui et qu’elle ne s’est pas
donné pour tiche prioritaire de prononcer des jugements critiques sur PEglise
et sur la société.

Il faut toutefois reconnaitre qu’une sorte ou une amorce de théologie cri-
tique s’est bel et bien constituée a cette époque, théologie dont I’expression la

fCes points sont bien mis en valeur, dans les cas précis des morales familiale,
con J.ugal.e et sexuelle, par P. VEYNE et P. BROWN dans leurs contributions a I’ Histoire de
la vie privée, t. 1: De 'Empire romain a I’an mil, sous la direction de P. Veyne, Paris,
1985.

¢ Cf. P. BROWN, Genése de I’Antiquité tardive, Paris 1978, p. 113-195.



DES APOLOGETES A ORIGENE 153

plus accomplie est le Peri Archdon d’Origéne. Dans la premiére partie de cette
présentation, je voudrais rappeler les circonstances historiques de la naissance
de cette théologie critique et en signaler quelques caractéristiques. Dans les
deux parties suivantes, on se demandera si la théologie critique pratiquée par
Origene débouche de quelque maniére sur une critique théologique de I’Eglise
et de la société.

I. La naissance d’une théologie critique:
des Apologetes a Origéne

Par «théologie critique», j’entends de fagon générale une présentation
rationnelle de quelques éléments ou de I’ensemble de la prédication chrétien-
ne dans le but d’en faire apparaitre la pertinence, en regard notamment des
doctrines et des problématiques philosophiques dominantes. Initialement
cette démarche est essentiellement apologétique. Elle accomplit la consigne
donnée dans la Premiére Epitre de Pierre 3,15: «Soyez toujours préts a la
défense (apologia) contre quiconque vous demande raison (/ogos) de I’espé-
rance qui est en vous.» Avec Clément d’Alexandrie et surtout avec Origéne,
cette démarche déborde le cadre de I’apologétique. Elle devient un exercice
proposé a tout croyant épris de sagesse et elle vise a faire apparaitre la cohé-
rence interne de la prédication chrétienne. Cette théologie est critique dans la
mesure ou elle se conforme aux exigences critiques de I’époque: exigences de
rationalité et d’antiquité en premier lieu.

La crise d’identité du christianisme au II°¢ siécle

La naissance de cette théologie critique est liée a une crise d’identité du
christianisme, crise qui provient en partie de ce que la rupture avec le
judaisme est consommeée et qu’elle est devenue visible pour les paiens. Les
premiers témoignages paiens que nous possédons sur le christianisme, témoi-
gnages qui remontent aux années 120, signalent cette crise. Pline, Tacite et
Suétone, trois représentants de I’establishment romain, traitent le christia-
nisme de superstitio”. La superstitio, qui est le contraire de la religio, désigne
un ensemble de croyances non regues qui compromettent la cohésion et donc
la sécurité de ’empire; elle désigne aussi des croyances populaires et indignes
qui se méprennent grossiérement sur la véritable identité de la divinité; on
Pourrait dire des croyances non critiques.

7 Sur cette crise d’identité du christianisme au II€ siécle et sur ce terme de superstitio,
cf. S. BENKO, «Pagan Criticism of Christianity During the First Two Centuries A. D.»
dans Aufstieg und Niedergang der romischen Welt, éd. H. Temporini et W. Haase, t. II,
23,2, Berlin-New York 1980, p. 1055-1118.



154 ERIC JUNOD

En tant que superstitio, le christianisme ne saurait avoir droit de cité; il ne
peut au mieux qu’étre toléré tant qu’il ne représente pas une menace acti-
ve.

Cette crise d’identité ne se dénouera que lentement. Un deuxiéme groupe
de témoignages paiens, qui datent des années 170 (Lucien, Marc Aurele,
Celse)?8, souligne la vanité, I’absurdité, voire I’agressivité que révéle le com-
portement des martyrs. Les chrétiens sont des négateurs de la vie qui font de
leur mort un spectacle. Ce sont des rebelles, des asociaux, des séditieux. Leur
attitude est irrationnelle et scandaleuse. Mais il est vrai, diront Lucien et
Celse, que leur doctrine elle-méme est irrationnelle, naive, non critique.

Selon Lucien, les chrétiens sont des idi@tai, des gens simples, ignorants,
qu’on peut berner facilement (comme le fit Peregrinus). Ils adoptent des idées
sans faire preuve d’une foi critique (Gvev TIvog dxpioug Tictemg)?. Quant a
'Aléthés logos de Celse, il n’est qu’une longue variation sur le théme: les
chrétiens sont surtout des gens simples et illettrés qui, contre toute raison, et
par désir d’innover et de rompre, ont abandonné la philosophie et la culture
traditionnelles et sont ainsi devenus des gens sans foi ni loi, professant des
doctrines insensées '°,

En somme, le christianisme n’est ni une religio ni une philosophia. C’est un
mouvement rebelle, asocial et anti-intellectuel qui ne parvient pas a se pre-
senter correctement et qui demeure incompréhensible pour des paiens culti-
VEs.

L’apologétique chrétienne et la rationalité du christianisme

L’effort de ’apologétique visera a donner une explication du christianisme.
Justin inaugure une tradition féconde qui tire le christianisme du co6té de la
philosophie. Tertullien inaugure une tradition tout aussi féconde qui fera de
lui non pas seulement une religion, mais la vera religio!!.

Le christianisme se donne lentement une identité qui soit compréhensible,
tolérable et méme convaincante selon les normes paiennes et sociales. Cette
entreprise d’auto-identification et d’autojustification prend des visages va-

8 Cf. MARC AURELE, Pensées XI, 3, 1-2; LUCIEN, La mort de Peregrinus; CELSE,
Aléthés logos dans ORIGENE, Contre Celse (SC 132. 136. 147. 150), Paris 1967-1969. Les
tentatives de reconstitution du texte de Celse (par exemple celle de L. ROUGIER dans
CELSE, Discours vrai contre les Chrétiens, Paris 1965, ou celle, plus récente, de R. J.
HorrMANN dans CELSUS, On the True Doctrine, New Y ork-Oxford 1987) sont sugges-
tives, mais fragiles. Il est préférable de consulter le texte méme du Contre Celse dans
I’excellente édition-traduction de M. BORRET parue aux Sources chrétiennes.

? Cf. Lucien, La mort de Pérégrinus 13.

’ 10 Cf. M. BORRET, dans ORIGENE, Contre Celse V (SC 227), Paris 1976, p. 182. La
présentation par M. Borret du texte de Celse et des études relatives a ce texte est ce qu’on
peut lire de mieux sur le sujet (cf. op. cit. p. 9-198).

't Cf. M. SacHOT, «Comment le christianisme est-il devenu religio?», Revue des
sciences religieuses 59 (1985), p. 95-118.



DES APOLOGETES A ORIGENE 155

riés. Selon les cas, elle est plutot défensive ou plutot offensive. Mais elle est
toujours démonstrative '2, méme chez un auteur comme Tatien qui dénigre
avec une extréme virulence la culture gréco-romaine.

Que les Apologétes se montrent acerbes ou élogieux a I’égard de la religion
traditionnelle et de la sagesse, ils usent d’un langage rationnel dés qu’il s’agit
d’exposer la doctrine et la morale chrétiennes. La formule de Tertullien «quoi
de commun entre Athénes et Jérusalem ?» est a bien des égards un habile
trompe-1’ceil. Quand Tertullien lui-méme présente le christianisme a ceux qui
le combattent, il recourt au langage d’Athénes.

On peut s’interroger sur le bilan de I'effort apologétique. A-t-il obtenu ce
qu’il escomptait, ¢’est-a-dire la fin de I’hostilité paienne, la reconnaissance de
la non-nocivité du christianisme, voire la reconnaissance de sa supériorité
morale et intellectuelle? Et a quel prix a-t-il obtenu quelques résultats ?

Cette évaluation du bilan ne nous concerne pas directement. En revanche,
un autre aspect nous intéresse au premier chef. Les Apologétes ont définiti-
vement introduit au sein du christianisme une exigence de rationalité. Ils ont
fait de la doctrine I'objet d’une andde&ic. Plus précisément, ils ont fait de
quelques éléments de la doctrine I’objet d’une andder&ig (par ex. doctrine de la
résurrection, doctrine du jugement, doctrine du libre arbitre, doctrine de
Dieu). Il est d’autres éléments doctrinaux qu’ils ont négligés parce qu’ils se
prétaient mal aux exigences de la démonstration (par ex. la christologie et
spécialement la croix, la grice).

Il y a 1a une nouveauté considérable. L’exposé traditionnel de la foi chré-
tienne, celui qu’on lit dans les régles de foi et dans les symboles de foi au II¢
sicle, est un exposé de type narratif et économique. On en trouve une
expression accomplie chez Irénée. La Démonstration de la prédication apos-
tolique (ou plus exactement la premiére partie de cette Démonstration, cha-
pitres 1-42a) est une catéchése solide qui s’articule sur le récit de ’économie
divine dont elle fait le commentaire.

A cOté de cette présentation catéchétique et interne qui raconte ce qu’on
croit, une autre présentation apologétique et externe prend forme. Cette autre
présentation n’écarte pas nécessairement la narration, mais elle s’efforce
d’établir que ce que les chrétiens croient au sujet de Dieu, de ’homme et du
monde obéit a une rationalité et rejoint ou dépasse des intuitions énoncées par
la sagesse du temps. Un homme sensé et instruit devrait, du fait méme de sa
sagesse et de son instruction, reconnaitre que la doctrine chrétienne est vraie.
Un homme doué d’esprit critique devrait se convertir au christianisme.

La nouveauté de cette présentation réside dans le recours 4 la raison et 4 la
culture commune pour démontrer le christianisme.

"2 R. JoLy (dans Christianisme et philosophie. Etudes sur Justin et les Apologistes
8fgcs du deuxiéme siécle, Bruxelles 1973, p. 9-154) analyse avec acribie la démarche
rationnelle et démonstrative des Apologétes.



156 ERIC JUNOD

De la démonstration a l'examen

Avec Clément d’Alexandrie et davantage encore avec Origéne, un pas
supplémentaire va étre accompli. Si la doctrine chrétienne est la vraie sagesse,
c’est-a-dire la doctrine ou se révéle la vraie raison, alors tous les problémes
philosophiques, toutes les questions que I’homme se pose doivent pouvoir
étre examinées a la lumiére de cette sagesse.

L’'un des apports majeurs d’Origéne consiste indéniablement a avoir
accueilli et abordé toutes sortes de problémes intellectuels et moraux qui, a
premiére vue et souvent aussi a derniére vue, n’étaient nullement envisagés
par ’Ecriture ou par le symbole de foi. Mais Origéne était convaincu que si le
Christ était le Logos, toute question devait pouvoir étre éclairée ou résolue a
partir de sa révélation !3.

Pour caractériser briévement 1’évolution qui se produit entre le début de
I’apologétique et la démarche origénienne, je dirais qu’on est passé de la
démonstration a ’examen, de I'anddeiéig a la {Noig. Plus exactement
I’andderlig subsiste, mais elle s’accompagne d’une {fjtnotg. Tout, absolument
tout, doit pouvoir étre sondé a partir de I’enseignement du Christ-Logos.

La nouveauté du programme théologique énoncé dans la préface du Peri
Archén d’Origéne

En méme temps que la théologie devient la science des sciences, elle va
s’appliquer a scruter la logique interne, la cohérence rationnelle de la prédi-
cation apostolique sur laquelle elle se fonde. Dans la préface du Peri Archén —
qui est 2 mes yeux un des textes marquants de I’histoire de la théologie
chrétienne —, Origéne esquisse le programme de cette entreprise théologique
nouvelle !4,

Les Apologeétes avaient présenté leur foi ou des éléments de leur foi en des
termes rationnels. Ce qu’Origéne inaugure, c’est une recherche ({f1Tnotg) sur la
rationalité de ’objet de la foi, sur sa cohérence, son dkoAovBia, et cela en vue
d’édifier une ébauche de systéme.

En soumettant toutes les affirmations claires du symbole a une enquéte qui
s’appuie sur le tétmoignage de I’Ecriture et sur I’exercice de la raison illuminée
par le Logos, le théologien doit étre en mesure de découvrir I’articulation, la
logique des affirmations professées et d’en dégager les développements et les
conséquences.

Pour le dire autrement, les énoncés fondamentaux de la foi, énoncés fon-
damentaux mais fragmentaires, sont tenus pour porteurs d’une rationalité a

3 Pour une présentation générale de I’ceuvre et de la théologie d’Origéne, on peut
consulter, parmi d’innombrables livres et articles, J. DANIELOU, Origéne, Paris 1948 et
H. CrROUZEL, Origéne, Paris-Namur 1985.

14 Sur ce programme, voir M. HARL, «Structure et cohérence du Peri Archén» dans
Origeniana (Quaderni di «Vetera Christianorum», 12), Bari 1975, p. 11-32 et H.
CROUZEL dans ORIGENE, Traité des Principes 1 (SC 252), Paris 1978, p. 12-52.



DES APOLOGETES A ORIGENE 157

partir de laquelle il est possible de construire une réelle doctrine. Certes cette
rationalité est cachée; mais cela la constitue comme un objet de recherche
pour tout homme doué d’un logos et invité par Dieu a en faire usage. Cest
ainsi que le Peri Archdn apparait comme une enquéte théologique, une
enquéte interne a la foi, non pas une enquéte apologétique destinée a présenter
ou a défendre la foi devant ceux qui la combattent ou I’ignorent.

Voici comment Origéne lui-méme présente son programme dans deux
passages célébres de la préface:

«Or voici ce qu’il faut savoir : lorsque les saints apotres préchérent la foi dans
le Christ, sur tous les points qu’ils ont considérés comme nécessaires, c’est de
fagon trés claire qu’ils transmirent l'enseignement a tous les croyants, méme a
ceux qui semblaient avoir assez peu d’empressement pour la recherche de la
science divine; ils laissaient toutefois la tdche de rechercher la raison de leurs
assertions a ceux qui mériteraient les dons éminents de I’Esprit et qui auraient
re¢u particulierement, par I'Esprit Saint lui-méme, la grdce de la parole, de la
sagesse et de la science (cf. I Cor. 12,8). Pour d’autres points, ils en ont sans
doute posé I'affirmation, mais ont passé sous silence les «comment» et les
«pourquoi», voulant assurément par la que les plus zélés de leurs successeurs,
qui seraient amants de la Sagesse (cf. Sag. 8,2), aient l'occasion de faire un
exercice ou ils montreraient le fruit de leur intelligence, — dans la mesure
évidemment ou ils se prépareraient a étre dignes de la Sagesse et capables de la
recevoir...

«Voila donc, pour ainsi dire, les éléments et les fondements que l'on doit
utiliser, selon le précepte qui dit « Eclairez-vous d’une lumiére de science» (Os.
10,12), si ’on veut constituer, en les prenant tous en compte, un enchainement,
un corps: par les affirmations claires et contraignantes, on doit chercher ce qu’il
enest réellement de chacun de ces sujets, et constituer, comme nous venons de le
dire, un seul corps, avec des attestations et des affirmations, les unes découvertes
dans les saintes Ecritures, les autres trouvées par la recherche de I'enchaine-
ment logique et le maintien du droit raisonnement. »'3

L’exercice proposé aux amants de la Sagesse comporte donc deux parties:
découvrir ’enchainement, le caractére systématique des vérités de foi claire-
ment énonceées; et, en second lieu, définir le contenu, la nature des vérités de
foi lapidairement affirmées.

L’accomplissement de cet exercice, a savoir le Peri Archén lui-méme,
souleve toutes sortes de problémes que je laisse de coté. Il se peut que des
hypothéses avancées par Origéne, telles celles de la préexistence des Ames, des
mondes successifs et de I’apocatastase, soient les conséquences funestes de
cette ambition a composer un systéme. Mais on conviendra aussi que ce traité
propose une vision nouvelle et féconde de I'articulation qui existe entre la
doctrine de Dieu, I'anthropologie et la cosmologie.

'S Peri Archén, préface 3 et 10, trad. M. Harl, G. Dorival et A. Le Boulluec (ORIGENE,
Traité des Principes, Paris 1976, p. 24 et 27).



158 ERIC JUNOD

Une chose est certaine: cette démarche constitue une étape essentielle de
I’histoire de la théologie, et la doctrine exposée dans le traité deviendra une
référence qui fagonnera désormais la réflexion théologique chez les admira-
teurs comme chez les critiques d’Origéne. Je conclurai cette partie en signalant
une autre raison historique de la naissance de cette sorte de théologie criti-
que.

Une théologie critique qui reléve le défi gnostique

Destiné aux amants de la Sagesse, c’est-a-dire a des chrétiens spirituelle-
ment et intellectuellement avancés et exigeants, le Peri Archon est aussi un
traité polémique. Non pas tellement a I’égard des paiens ou des philosophes
qu’a I’égard d’autres chrétiens ou prétendus tels qui s’affirment savants, c’est-
a-dire les gnostiques 'S,

Le Peri Archén est 'expression d’'une ambition de savoir et de comprendre,
ambition propre a Origéne et a ses auditeurs, ambition propre également aux
gnostiques.

Au-dela des critiques particuliéres qu’Origéne adresse aux gnostiques, je
crois qu’il nous faut étre sensibles a ce conflit qui oppose, de part et d’autre, des
hommes épris de savoir.

Les hérésiologues chrétiens, tels Irénée et Tertullien, s’ingéniérent fre-
quemment a présenter les systémes gnostiques comme de grotesques élucu-
brations qui cachent leur impiété et leur perversité dans des spéculations
mythologiques et pseudo-scientifiques. Mais si les fables gnostiques étaient
tellement dérisoires ou aberrantes, pourquoi donc auraient-elles suscité des
réactions si nombreuses et si fermes?

La naissance de la théologie critique illustrée par Origéne est a bien des
égards une réponse intellectuelle rigoureuse apportée a des chrétiens assoiffés
de connaissance et par la méme susceptibles de se tourner vers la gnose. Le cas
d’Ambroise, le futur mécéne d’Origéne, me parait exemplaire et révéle clai-
rement les enjeux de I’élaboration d’une théologie rationnelle et rigoureuse.
Voici ce qui est arrivé a Ambroise selon le récit qu’en fait Origéne dans son
Commentaire sur Jean!.

Ambroise (homme fort riche et sans doute cultivé) aimait Jésus. Mais il ne
se contentait pas d’une foi irréfléchie et inepte (ricTic GAoyog kai idiwTtiky).
C’est pourquoi, en ’absence de défenseurs du bien, c’est-a-dire de la saine
doctrine, il a mis sa confiance dans les enseignements (logoi) des gnostiques.
C’est donc en vertu d’une exigence rationnelle, d’une ambition intellectuelle

qu’Ambroise, dans son amour pour Jésus, s’est tourné vers la gnose plutdt que
vers I’Eglise.

'® Cf. A. LE BouLLUEC, «La place de la polémique antignostique dans le Peri
Archén» dans Origeniana, op. cit., p. 47-61.
17 Cf. Commentaire sur Jean V, 8 (SC 120), Paris 1966, p. 388-391.



DES APOLOGETES A ORIGENE 159

Dans un second temps, poursuit Origéne, Ambroise s’est écarté des logoi
gnostiques parce qu’il les avait jugés a leur juste mesure, et cela en tirant parti
de I'intelligence (oUveoig) qui lui avait été donnée.

En somme, c’est parce qu’il était intelligent et préoccupé de comprendre ce
qu’il croyait qu’Ambroise s’est tourné vers la gnose, et c’est pour la méme
raison qu’il s’est ensuite tourné vers Origéne et qu’il n’a pas cessé de I’obliger a
composer des commentaires de I’Ecriture et des traités.

Le cas d’Ambroise est bel et bien révélateur. Il atteste I’existence de chré-
tiens épris de sagesse, il indique le prestige intellectuel de la gnose et il
démontre la nécessité d’élaborer au sein de I’Eglise une doctrine cohérente et
rationnelle fondée sur le symbole et confirmée par I’Ecriture.

Cette théologie élaborée et pratiquée par Origéne débouche-t-elle sur une
critique théologique de I’Eglise et de la société?

II. La critique théologique de I’Eglise par Origene

Pour ce qui regarde I’Eglise, on fera trois remarques.

La théologie critique d’Origéne a suscité une crise au sein de U'Eglise

Premiérement, avant de parler de critiques d’Origéne adressées a I’Eglise,
on doit constater que I’Eglise, ou plus précisement une partie d’entre elle, a
critiqué Origéne et sa théologie. Ces critiques ecclésiastiques se sont expri-
mees du vivant de I’Alexandrin et aprés sa mort. Mais je n’envisage ici que les
critiques faites de son vivant '®. Origéne a dii abandonner son enseignement de
philosophie religieuse a Alexandrie et il a ét€ contraint de quitter cette ville; il
trouvera a Césarée de Palestine, ou il sera ordonné prétre, un cadre plus
accueillant. On lui a reproché d’avoir frayé avec des gnostiques, d’avoir
enseigné des doctrines hétérodoxes (par ex. d’avoir supposé que le diable
serait finalement sauvé). Il ne fait guére de doute que la théologie souvent
audacieuse, pour ne pas dire aventureuse, d’Origéne a jeté le trouble dans
certains esprits. Mais on ne saurait non plus négliger le réle joué dans cette
grave crise par I'évéque d’Alexandrie, Démétrius, une personnalité d’enver-
gure, qui semble avoir pris ombrage de 'audience acquise par Origéne aupres
de cercles cultivés de la communauté alexandrine.

On fait souvent de ce conflit entre ’évéque Démétrius et le didascale
Origéne un exemple type de ’opposition entre 'évéque jaloux de son pouvoir
institutionnel et le docteur jaloux de son indépendance intellectuelle. A dire
vrai, on connait trop mal les détails de cette crise pour confirmer cette vision

' Sur ces critiques, voir P. NAUTIN, Origéne, Paris 1977 (notamment p. 413-
441).



160 ERIC JUNOD

des choses. Mais il est permis de supposer que I'idée qu’Origéne s’est faite de la
théologie a favorisé, au sein de la communauté alexandrine, la formation
d’une élite intellectuelle, spirituelle et morale, qui échappait au controle du
clergé et qui constituait une menace de division pour cette communaute. Cette
élite, ce sont les auditeurs et les destinataires du Peri Archon et d’autres ceuvres
de la période alexandrine qui sont invités par leur didascale a édifier une
doctrine a partir de leur foi; ils sont aussi invités a scruter les textes gnostiques
pour les réfuter et 4 examiner de prés les doctrines philosophiques pour en
extraire le meilleur. Bref ils se trouvent conduits dans des directions et sur des
frontiéres pleines de périls aux yeux de ceux qui craignent que le dépot de la foi
ne subisse des altérations.

Mais on observera aussi que si 'enseignement d’Origéne a débouché sur
une crise a Alexandrie, il sera dispensé durant une vingtaine d’années a
Césarée sans susciter de graves remous. Il est cependant juste d’ajouter
qu’Origéne parait s’étre assagi et avoir renoncé a plusieurs hypothéses qui lui
avaient été reprochées.

Retenons de cette premiére remarque que ’enseignement théologique
d’Origéne adressé a une élite a suscité une crise majeure dans une commu-
nauté dirigée par un évéque assurément autoritaire, et que cette crise a €té
favorisée par le contenu méme de ’enseignement d’Origéne, un enseignement
hardi et sans doute trop éloigné de la foi professée par la majorite de la
communauté et du clerge.

La critique du clergé par Origéne

La deuxiéme remarque se rapporte a la présence frequente dans 'ceuvre
d’Origéne de reproches formulés a ’encontre du clergé supérieur (évéques,
prétres, diacres). On relévera que ces reproches se retrouvent surtout dans ses
prédications et alors qu’Origéne était lui-méme prétre !%. N’allons donc pas
taxer Origene d’anticléricalisme primaire.

Selon I’Alexandrin, le clergé devrait se trouver aux avant-postes de la
perfection intellectuelle, spirituelle et morale; or il constate que tel n’est
souvent pas le cas. Qu'Origéne ait éprouvé du ressentiment a la suite de ses
démélés avec Démétrius, on 'admettra volontiers. Mais ses critiques a 1’en-
contre du clergé ne sont pas d’abord d’ordre psychologique, elles sont théo-
logiques. Je cite, a titre d’exemple, ce passage d’une Homélie sur le Lévitique:
«N’importe qui peut s’acquitter d’un ministére solennel devant le peuple; mais
peu d’hommes sont parés de bonnes meeurs, instruits dans la doctrine, formés a
la sagesse, véritablement propres a rendre manifeste la vérité des choses, d
communiquer la science de la foi...» 2 En clair n’importe qui peut devenir

' Ces reproches sont rassemblés dans A. VILELA, La condition collégiale des prétres
au I11°¢ siécle, Paris 1971, p. 65-79.

2 Homélie sur le Lévitique VI, 6, trad. M. Borret (SC 286), Paris 1981, p. 290-
291.



DES APOLOGETES A ORIGENE 161

ministre de ’autel, mais peu sont en mesure d’étre assez vertueux et instruits
pour communiquer — ce qui est la fonction sacerdotale — la vérité des choses,
la science de la foi.

D’une fagon non équivoque, Origéne relativise — relativise et non récuse —
la hiérarchie externe au profit de la vraie hiérarchie qui est interne et qui
consiste dans la pratique de la vertu et dans I’exercice de la connaissance.
Selon la formule de J. Daniélou, «L’Eglise telle que la congoit Origéne est
davantage celle de la hiérarchie de la sainteté groupée autour du maitre spi-
rituel que celle de la communauté ecclésiastique autour de son évéque.»2!

Ce maitre spirituel est un ministre de la parole, c’est-a-dire de la prédica-
tion et de I’enseignement, avant d’étre un ministre de I’autel; il est un homme
de sainteté et de science avant d’étre un homme de pouvoir.

Cette séveérité a 1’égard de la hiérarchie institutionnelle et sacramentelle
n’est évidemment pas sans lien avec sa conception de la théologie et de la
spiritualité, c’est-a-dire avec son double idéal de connaissance par la recher-
che et de sainteté par ’ascése.

La critique par Origéne de la paresse intellectuelle et théologique du peuple de
I'Eglise

La troisiéme remarque vient nuancer les deux premiéres en les complétant.
Nous avons repéré chez Origéne une vision plutdt élitaire et une réserve a
I'égard du clergé institué. La vraie communauté serait une sorte de noyau
formé d’hommes épris de perfectionnement et progressant autour d’un mai-
tre. Cette idée de la communauté et des degrés qui la constitue, cette valeur
accordée a I’enseignement et a la connaissance présentent d’indéniables simi-
litudes avec des conceptions qu’on retrouve dans des cercles gnostiques et
philosophiques.

Mais cet Origéne élitaire est en méme temps celui qui, dans ses homélies,
stigmatise la paresse intellectuelle du peuple chrétien, secoue sa torpeur, I'in-
vite 4 ne pas seulement reconnaitre I’existence de nombreux mystéres, mais a
les sonder grace a I'intelligence que Dieu lui a donnée?2. C’est un point que je
considére personnellement comme central. Je ne connais guére dans la litté-
rature chrétienne de textes théologiques, spécialement d’homélies, qui éveil-
lent, qui communiquent a ce point le désir de connaitre, le plaisir de ques-
tionner. Origéne ne se résigne pas a ’ignorance du peuple de I’Eglise. Si son

' Origéne, Paris 1948, p. 60.

211 n’existe pas, a notre connaissance, d’étude systématique de ces invitations a
méditer ’Ecriture, 4 en sonder le sens et aussi 4 la mettre en pratique. A titre d’exemple,
on citera I'Homélie sur le Lévitique V1 (déja mentionnée a la note 20); dans cette seule
homélie, on ne lit pas moins de trois invitations insistantes (§ 1, 5 et 6). Dans le livre de
H. Crouzgr, Origéne et la «connaissance mystique», Bruges 1961, on trouvera de trés
nombreux textes sur 'idéal origénien de la connaissance.



162 ERIC JUNOD

idéal est élitaire, 1l ’est d’une certaine maniére pour I’ensemble de la com-
munauteé.

Pour conclure ce petit développement sur la critique théologique de I’Egli-
se, on peut dire que I'idéal d’Origéne est d’amener les chrétiens de la foi a la
connaissance, a4 une connaissance toujours imparfaite certes, mais a une
connaissance qui est ’accomplissement de la foi (comme le suggérent tant de
textes, dont celui de la préface du Peri Archén).

II1. La critique théologique de la société par Origene

Les chrétiens sont membres de I'Eglise avant d’étre des citoyens de I'Em-
pire

En ce qui concerne la critique de la société, on peut étre plus bref tant il est
vrai que la société ne se situe pas au cceur des préoccupations théologiques
d’Origene. Un passage situé a la toute fin du Contre Celse (VIII, 73-75) illustre
ce point.

Celse, avec inquiétude et lucidité, avait lancé un vibrant appel aux chré-
tiens pour qu’ils prennent part a la défense militaire de I’Empire et au gou-
vernement de la patrie. L’enjeu de cet appel n’est rien d’autre que la survie de
I’Empire ou plut6ét des valeurs morales et intellectuelles dont il est porteur.

Que répond en substance Origéne ? Pour ce qui est de la défense militaire de
I’Empire, les chrétiens doivent en étre exemptés au méme titre que les prétres
paiens, car tous les chrétiens sont prétres. Du reste, les chrétiens apportent a
’empereur une aide plus efficace que s’ils portaient les armes; en effet, ils
prient Dieu pour ceux qui se battent «justement» (dikaiwc) et pour ceux qui
exercent «justement» le pouvoir. Plus ils sont pieux, mieux ils se font enten-
dre de Dieu. Par ailleurs, leur piété a une fonction éducative aupres des
paiens.

La réponse se précise encore lorsqu’elle porte sur les responsabilités civi-
ques. Elle introduit le théme des deux cités. Derriére la cité civile, il est une
autre cité appartenant a une autre patrie: c’est I’Eglise dans sa dimension a la
fois présente et eschatologique. S’il se trouve parmi les chrétiens des hommes
aptes au gouvernement, ils n’exerceront pas leur talent dans la cité civile, mais
dans la cité ecclésiastique. La tache des chrétiens s’accomplit dans un lieu:
I’Eglise. Par leur pratique de la vertu, ils servent I'Eglise et contribuent a la
constituer en donnant aux non-chrétiens le désir de la rejoindre.

«Celse nous convie encore & prendre part au gouvernement de la patrie s'il
en est besoin pour la défense des lois et de la piété. Mais, sachant que derriére
chaque cité se trouve un autre genre de patrie établie par le Logos de Dieu, nous
appelons a gouverner les Eglises ceux que leur doctrine et leur sainteté de vie
rendent aptes a ce gouvernement... Non, ce n’est pas que les chrétiens fuient les



DES APOLOGETES A ORIGENE 163

services communs de la vie quand ils délaissent les charges publiques. Mais ils
se réservent au service plus divin et plus nécessaire de I’Eglise de Dieu pour le
salut des hommes. Ils dirigent a la fois selon la nécessité et la justice. Ils
prennent soin de tous: de ceux qui sont a l'intérieur pour qu’ils vivent mieux
chaque jour, de ceux qui semblent a 'extérieur pour qu'ils s’engagent dans les
paroles et les actions vénérables de la piété; et pour qu’'ainsi, adorant vérita-
blement Dieu et formant le plus de fidéles possible, ils soient imprégnés du
Logos de Dieu et de la loi divine, et soient unis au Dieu supréme par Celui qui,
Fils de Dieu, Logos, Sagesse, Vérité, Justice, lui unit quiconque s’applique a
vivre en tout selon Dieu.»??

En somme, les chrétiens sont la pour constituer I’Eglise présente et escha-
tologique, non pour régénérer ou simplement administrer la société civile.

Origéne recommande-t-il le désengagement social?

Origéne prone-t-il le désengagement politique et social des chrétiens?
Disons qu’en tout cas il prone leur engagement actif, sinon exclusif, au sein de
’Eglise. La spiritualité d’Origéne illustre une tendance qui conduira a I’ana-
chorése. L’avenir de ’'homme ne se joue pas dans la société, mais dans la
communauté des parfaits qui, selon le bel optimisme d’Origene, est destinée a
comprendre tous les hommes. Il est évident que les premiers anachorétes ne
partageront plus du tout cet optimisme et qu’ils ne verront pas dans I’Eglise
instituée la communauté des amis de Dieu. Mais leur idéal spirituel s’appa-
rente essentiellement a celui d’Origéne.

Si Origene, a la différence des stoiciens de I’époque impériale, ne se sent
nullement tenu d’élaborer une éthique fondée sur la responsabilité sociale et
civique, ¢’est qu’il considére qu’avec le Christ une nouvelle cité, une nouvelle
société est née, I'Eglise, et que cette société constitue virtuellement ou effec-
tivement la patrie de tout homme. Il invite donc les hommes & se comporter
en ce monde selon les régles de cette nouvelle société.

Ce désintérét, cette relativisation de la société civile qui est un mort en
sursis, sont & mettre en relation avec la démarche théologique d’Origéne. La
connaissance de Dieu, connaissance tout a la fois intellectuelle et pratique,
doit représenter «la» préoccupation des chrétiens. Dés lors, la compréhension
des mécanismes de la société, I’évaluation des valeurs qui ’animent ne sont
pas un objet véritable de la théologie. Je ne veux pas dire qu’elles sont en
dehors du champ de la théologie. Origéne, dans le passage résumé, fait par
exemple allusion a des guerres justes et a un juste exercice du pouvoir, indi-
quant par la que les comportements politiques et civiques ne sont pas mora-
lement indifférents et qu’ils se prétent & une évaluation éthique et critique. La
question, que je laisse ouverte, est de savoir quels sont ces critéres d’évalua-
tion. Il nous suffit de relever que méme dans le cas d’une guerre juste ou d’un

¥ Contre Celse VIII, 75, trad. M. Borret (SC 150), Paris 1969, p. 350-353.



164 ERIC JUNOD

Juste exercice du pouvoir, Origéne ne voit pas les chrétiens dans les rangs de
ceux qui combattent ou de ceux qui gouvernent.

Conclusion

Que conclure au terme de ce parcours dont nous savions qu’il serait rempli
de pieges?

Une révolution théologique s’amorce au début du III° siécle dans la foulée
de la démarche démonstrative et rationnelle des Apologétes et en contrepoint
des élaborations scientifiques de la gnose. Avec Origéne, on voit naitre une
théologie qui pense, articule et déeveloppe les affirmations claires du symbole,
une théologie qui forge une doctrine cohérente et qui ne se borne pas a raconter
et a expliciter les étapes de I’économie divine. La méthode et la doctrine
d’Origéne vont marquer I’histoire de la théologie. Cependant personne a
I’époque patristique ne prendra le relais d’Origéne ou, plus exactement, de son
entreprise. Le Peri Archén, dans sa prétention systématique et synthétique, est
une production intellectuelle qui restera sans lendemain durant plusieurs
siécles. Son influence est énorme, mais son imitation parait exclue, interdite...
comme si Origene avait transgressé des limites. Peut-€tre les a-t-il transgres-
sées. Mais la fascination qu’exercent son traité et son ceuvre en général ne
tient-elle pas précisément a cette transgression ou apparaissent conjointement
les prodigieuses ressources et les limites de I'intelligence humaine quand elle
s’expose a comprendre Celui en qui elle croit?



	Des apologètes à Origène : aux origines d'une forme de "théologie critique"

