
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 39 (1989)

Heft: 2

Artikel: Des apologètes à Origène : aux origines d'une forme de "théologie
critique"

Autor: Junod, Éric

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381381

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381381
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 121 (1989), P. 149-164

DES APOLOGETES A ORIGENE:
AUX ORIGINES D'UNE FORME DE

«THÉOLOGIE CRITIQUE»

Éric Junod

Introduction

Les deux questions envisagées

Cette étude est un essai de réponse à deux questions. Trouve-t-on dans les

premiers siècles du christianisme une forme de «théologie critique»? Le cas

échéant, cette «théologie critique» a-t-elle conduit à une critique théologique
de l'Eglise d'une part, de la société d'autre part?

Ces deux questions, caractéristiques surtout de l'époque moderne et
contemporaine, pourraient bien par leur aspect anachronique constituer un
traquenard pour l'historien du christianisme ancien '. Voyons d'abord en quoi
consiste ce traquenard.

L'ambiguïté de la notion de «théologie critique»

L'association de ces deux mots «théologie» et «critique» est plutôt étrangère

à l'époque patristique. Les Pères ont considéré la théologie comme une
sagesse, un art de vivre et de penser en conformité avec l'être même du Dieu
qui se révèle. La finalité de la théologie est la contemplation, la ©ecopîa.
Certes, quelques-uns d'entre eux, nous y reviendrons à propos d'Origène, ont
bien marqué que la théologie était une science, non seulement au sens d'un
savoir certain parce que d'origine divine, mais aussi d'un savoir cohérent,
structuré, rationnel. Mais on ne saurait dire que leur théologie soit critique au
sens où nous l'entendons aujourd'hui. La mise en évidence de la rationalité
des éléments fondamentaux qui composent la prédication chrétienne représente

assurément une étape notable. Mais une étape seulement, puisque la
critique ne s'exerce pas sur les fondements eux-mêmes ou que, lorsqu'elle
s'exerce sur eux, elle se trouve amenée à reconnaître l'existence d'un mystère,
c'est-à-dire d'une réalité sublime et confondante dont la raison ne peut se

1 C'est un colloque des enseignants des Facultés de théologie protestante des pays
latins d'Europe (Neuchâtel, septembre 1987), consacré à la théologie critique et à la
fonction critique de la théologie, qui a fourni l'occasion d'envisager ces deux questions.
Pour anachroniques qu'elles sont lorsqu'on les adresse à des théologiens des IIe et IIIe
siècles, elles présentent peut-être l'intérêt de nous aider à prendre conscience de l'écart
qui nous sépare de cette Antiquité tardive où est née la théologie chrétienne.



150 ERIC JUNOD

rendre maîtresse. Elle est ainsi réduite au silence ou aspirée dans une quête
sans fin, ce qui est peut-être la même chose.

On rappellera que l'existence de fondements, de ôoyuaxa qui doivent être

reçus et développés plutôt que soumis à la question, n'est en rien une spécificité

du christianisme. Les chrétiens des IIe et IIIe siècles n'ont pas paru non
critiques sous prétexte qu'ils se seraient fondés sur des vérités absolues et
échappant à toute mise en cause. La démonstration rationnelle à laquelle le

christianisme s'est soumis pour se faire reconnaître tant bien que mal comme
une sagesse ou une philosophie n'a pas pâti de l'aveu qu'il s'appuyait sur des

doctrines révélées.

Pour des hommes cultivés des IIe et IIIe siècles, se montrer raisonnable,
faire acte de raison, consiste bien sûr à user de son intelligence naturelle pour
faire le bien, pour comprendre l'univers ou remonter aux réalités intelligibles;
mais se montrer raisonnable consiste d'abord à accueillir la sagesse révélée

aux anciens et transmise par une tradition. Le logos prend ainsi la double
forme d'une révélation faite aux anciens (surtout Pythagore, Platon) et d'une
tradition à travers l'enseignement oral de leurs disciples successifs et à travers
leurs écrits.

Si le christianisme s'est assez aisément intégré dans l'univers des philosophies

et de sagesses, c'est bien parce qu'il apparaissait lui aussi comme une
sagesse révélée et transmise par une tradition orale et écrite. Il était lui aussi

l'interprétation d'une révélation ancienne. Moins ancienne ou plus ancienne,
une large partie de la polémique portera sur ce point.

L'esprit critique aux IIe et IIIe siècles est étroitement lié à l'acceptation de

cette sagesse antique, de cet àp%atoç Axryoc que Celse décrit ainsi: «Il y a une
doctrine d'une très haute antiquité dont les peuples les plus sages, les cités, les

hommes sages se sont toujours occupés»2. Des intellectuels comme Lucien de

Samosate ou Celse souligneront la naïveté, le caractère peu critique du
christianisme précisément parce que celui-ci soutient des doctrines qui vont à

l'encontre de la sagesse traditionnelle.
En somme, aux IIe et IIIe siècles, se montrer critique revient à se montrer

raisonnable, mais dans le respect des doctrines traditionnelles.
Dans un article éclairant, Pierre Hadot montre bien l'évolution qui se

produit dès le Ier siècle dans la philosophie grecque3. Elle se fonde sur la
révélation ancienne contenue dans les textes des oracles, des poètes ou des

fondateurs d'école. Elle devient ainsi une philosophie exégétique, une
philosophie qui élabore un système par l'interprétation d'écritures anciennes où
s'expriment des vérités révélées.

Plotin, qui nous apparaît pourtant si créateur, illustre cette évolution : «Les
enseignements que je propose ne sont pas nouveaux et ils ne sont pas d'au-

2 Dans Origene, Contre Celse I, 14.
3 Cf. «Théologie, exégèse, révélation, écriture dans la philosophie grecque» dans Les

règles de l'interprétation, éd. M. Tardieu, Paris, 1987, p. 13-34.



DES APOLOGETES A ORIGENE 151

jourd'hul. Ils ont été énoncés il y a longtemps mais sans être développés, et nous
ne sommes aujourd'hui que les exégètes de ces vieilles doctrines dont l'antiquité
nous est attestée par les écrits de Platon.»'4

Si j'insiste sur ce point, à force de simplifications, c'est pour marquer à

quelles ambiguïtés nous nous exposons en parlant de philosophie ou de théologie

«critique» pour désigner une sagesse qui, loin de remettre en cause ses

fondements, les considère comme une révélation à respecter, à interpréter et à

développer.

Les Pères ont- ils pu et voulu élaborer une critique théologique de l'Eglise et de la
société?

Si le traquenard tient essentiellement à l'association des deux mots «théologie»

et «critique», il réside aussi dans l'hypothèse qu'une théologie dite
critique se livrerait à la critique de l'Eglise et de la société.

Prenons le cas de l'Eglise. Pour que la théologie critique l'Eglise, il faudrait
pouvoir distinguer deux réalités: la théologie et l'Eglise. Plus exactement, il
faudrait présupposer l'existence d'un lieu où s'élaborerait la théologie, un lieu
spécifique au sein de l'Eglise ou distinct d'elle. C'est à partir de ce lieu que des

théologiens appartenant à l'Eglise parleraient de l'Eglise à l'Eglise pour
l'instruire, l'édifier ou la critiquer. Quel serait ce lieu? Un cénacle? Une école?

Depuis la création des universités au Moyen Age, voire depuis la création
antérieure de communautés monastiques tournées vers l'activité intellectuelle,

la théologie dispose d'un lieu spécifique de production. A l'époque des

Pères, saufquelques exceptions, et là encore on retrouve Origene, la théologie
est produite par des hommes qui exercent des fonctions pastorales, des

évêques essentiellement. Les théologiens sont les porte-parole de l'Eglise, la voix
de l'Eglise, ils en sont même les patrons. L'expression n'est pas exagérée quand
l'on songe à Cyprien, Athanase, Basile de Cesaree ou Augustin. Le regard
qu'ils jettent sur l'Eglise, le discours qu'ils tiennent sur elle est davantage celui
d'un berger en charge de son troupeau que celui d'un théoricien qui réfléchirait
en retrait de la réalité ecclésiastique.

Il n'est bien sûr pas question de contester l'apport proprement théologique
de Pères éminents ou des premiers conciles. Il s'agit seulement de relever que
la fonction critique de la théologie à l'égard de l'Eglise se pose en des termes
différents à l'époque ancienne, où les théologiens se confondent avec des

pasteurs, et à une époque plus récente, où ils sont devenus des maîtres plus ou
moins éloignés de la vie et des responsabilités ecclésiastiques, des maîtres
influents ou marginaux, mais se rattachant d'abord à un cadre et à une
tradition scolaires (universitaire, académique).

Les choses sont-elles plus faciles pour ce qui concerne la critique théologique

de la société? A première vue, oui, car on sait que les auteurs chrétiens

4 Ennéades V, 1, 8, 10-14 (cité par P. Hadot, art. cit., p. 22).



152 ERIC JUNOD

des premiers siècles se sont souvent montrés sévères à l'égard de la société. Ils
ont dénoncé, généralement dans le prolongement du judaïsme, les comportements

publics et privés, les institutions, les métiers, etc. incompatibles avec
leur foi monothéiste. Ils ont aussi formulé des règles morales exigeantes,
applicables à tous les membres de l'Eglise. Ils ont enfin contribué à transformer

certains rapports ou clivages sociaux.
Mais, à regarder les choses de plus près, on constate que la critique sociale

exercée par les auteurs chrétiens n'est pas aussi critique qu'il y paraît. Le

message social et moral transmis par l'Eglise est en partie la reprise, pas
toujours critique, d'un message déjà diffusé dans les élites païennes. La force
du christianisme fut sans doute de donner à ce message une portée générale, et
non plus élitaire, et de rattacher ce message à des liens réels de solidarité
interne5.

En matière de critique de la société, la création la plus originale et la plus
radicale du christianisme fut sans doute le monachisme, lequel fut aussi une
critique de l'Eglise. L'anachorèse, la séparation d'avec la société, conduit à

l'élaboration d'une anti-société où le moine s'est libéré de tout ce qui l'attache
à la vie familiale, politique, économique et ecclésiastique. Le monachisme
répond à un idéal d'autarcie, comme si la vie séculière rendait impossible ou
trop difficile la connaissance de soi et la relation permanente avec Dieu6.

Cet idéal séparatiste que poursuivent les amis de Dieu est l'expression
extrême d'une spiritualité qui préconise le perfectionnement individuel en
même temps que le désengagement social. Cette spiritualité s'appuie sur une
théologie qui n'inclut guère la société dans son champ. Elle vise à l'édification
de l'homme ou de la communauté des amis de Dieu à l'écart des structures
sociales ordinaires. Elle implique évidemment une critique de la société, mais

pas dans le but de la réformer en changeant les règles de son fonctionnement.

Bilan provisoire et projet

La description des pièges tendus par les questions envisagées ne nous
empêchera certainement pas de les éviter. Au moins serons-nous avertis
qu'aux IIe et IIIe siècles la théologie (tout comme la philosophie) ne fut pas
critique au sens où nous le comprenons aujourd'hui et qu'elle ne s'est pas
donné pour tâche prioritaire de prononcer des jugements critiques sur l'Eglise
et sur la société.

Il faut toutefois reconnaître qu'une sorte ou une amorce de théologie
critique s'est bel et bien constituée à cette époque, théologie dont l'expression la

5 Ces points sont bien mis en valeur, dans les cas précis des morales familiale,
conjugale et sexuelle, par P. Veyne et P. Brown dans leurs contributions à l'Histoire de
la vie privée, t. l:De l'Empire romain à Tan mil, sous la direction de P. Veyne, Paris,
1985.

6 Cf. P. Brown, Genèse de l'Antiquité tardive, Paris 1978, p. 113-195.



DES APOLOGÈTES À ORIGENE 153

plus accomplie est le PeriArchôn d'Origène. Dans la première partie de cette
présentation, je voudrais rappeler les circonstances historiques de la naissance
de cette théologie critique et en signaler quelques caractéristiques. Dans les
deux parties suivantes, on se demandera si la théologie critique pratiquée par
Origene débouche de quelque manière sur une critique théologique de l'Eglise
et de la société.

I. La naissance d'une théologie critique:
des Apologètes à Origene

Par «théologie critique», j'entends de façon générale une présentation
rationnelle de quelques éléments ou de l'ensemble de la prédication chrétienne

dans le but d'en faire apparaître la pertinence, en regard notamment des

doctrines et des problématiques philosophiques dominantes. Initialement
cette démarche est essentiellement apologétique. Elle accomplit la consigne
donnée dans la Première Epître de Pierre 3,15: «Soyez toujours prêts à la
défense (apologia) contre quiconque vous demande raison (logos) de l'espérance

qui est en vous. » Avec Clément d'Alexandrie et surtout avec Origene,
cette démarche déborde le cadre de l'apologétique. Elle devient un exercice
proposé à tout croyant épris de sagesse et elle vise à faire apparaître la cohérence

interne de la prédication chrétienne. Cette théologie est critique dans la
mesure où elle se conforme aux exigences critiques de l'époque: exigences de

rationalité et d'antiquité en premier lieu.

La crise d'identité du christianisme au IIe siècle

La naissance de cette théologie critique est liée à une crise d'identité du
christianisme, crise qui provient en partie de ce que la rupture avec le
judaïsme est consommée et qu'elle est devenue visible pour les païens. Les
premiers témoignages païens que nous possédons sur le christianisme, témoignages

qui remontent aux années 120, signalent cette crise. Pline, Tacite et
Suétone, trois représentants de l'establishment romain, traitent le christianisme

de superstit io1. La superstitio, qui est le contraire de la religio, désigne
un ensemble de croyances non reçues qui compromettent la cohésion et donc
la sécurité de l'empire; elle désigne aussi des croyances populaires et indignes
qui se méprennent grossièrement sur la véritable identité de la divinité; on
pourrait dire des croyances non critiques.

7 Sur cette crise d'identité du christianisme au IIe siècle et sur ce terme de superstitio,
cf. S. Benko, «Pagan Criticism ofChristianity During the First Two Centuries A. D.»
dans A ufstieg und Niedergang der römischen Well, éd. H. Temporini et W. Haase, t. II,
23,2, Berlin-New York 1980, p. 1055-1118.



154 ERIC JUNOD

En tant que superstitio, le christianisme ne saurait avoir droit de cité; il ne

peut au mieux qu'être toléré tant qu'il ne représente pas une menace active.

Cette crise d'identité ne se dénouera que lentement. Un deuxième groupe
de témoignages païens, qui datent des années 170 (Lucien, Marc Aurèle,
Celse)8, souligne la vanité, l'absurdité, voire l'agressivité que révèle le

comportement des martyrs. Les chrétiens sont des négateurs de la vie qui font de

leur mort un spectacle. Ce sont des rebelles, des asociaux, des séditieux. Leur
attitude est irrationnelle et scandaleuse. Mais il est vrai, diront Lucien et

Celse, que leur doctrine elle-même est irrationnelle, naïve, non critique.
Selon Lucien, les chrétiens sont des iôiœxai, des gens simples, ignorants,

qu'on peut berner facilement (comme le fit Peregrinus). Ils adoptent des idées

sans faire preuve d'une foi critique (aveu xtvôç aKpißouc triaxecoç)9. Quant à

l'Alèthès logos de Celse, il n'est qu'une longue variation sur le thème: les

chrétiens sont surtout des gens simples et illettrés qui, contre toute raison, et

par désir d'innover et de rompre, ont abandonné la philosophie et la culture
traditionnelles et sont ainsi devenus des gens sans foi ni loi, professant des

doctrines insensées10.

En somme, le christianisme n'est ni une religio ni une philosophia. C'est un
mouvement rebelle, asocial et anti-intellectuel qui ne parvient pas à se

présenter correctement et qui demeure incompréhensible pour des païens cultivés.

L'apologétique chrétienne et la rationalité du christianisme

L'effort de l'apologétique visera à donner une explication du christianisme.
Justin inaugure une tradition féconde qui tire le christianisme du côté de la

philosophie. Tertullien inaugure une tradition tout aussi féconde qui fera de

lui non pas seulement une religion, mais la vera religio".
Le christianisme se donne lentement une identité qui soit compréhensible,

tolerable et même convaincante selon les normes païennes et sociales. Cette
entreprise d'auto-identification et d'autojustification prend des visages va-

8 Cf. Marc Aurèle, Pensées XI, 3, 1-2; Lucien, Ea mort de Peregrinus; Celse,
Alèthès logos dans Origene, Contre Celse (SC 132. 136. 147. 150), Paris 1967-1969. Les
tentatives de reconstitution du texte de Celse (par exemple celle de L. Rougier dans
Celse, Discours vrai contre les Chrétiens. Paris 1965, ou celle, plus récente, de R. J.

Hoffmann dans Celsus, On the True Doctrine, New York-Oxford 1987) sont suggestives,

mais fragiles. Il est préférable de consulter le texte même du Contre Celse dans
l'excellente édition-traduction de M. Borret pâme aux Sources chrétiennes.

9 Cf. Lucien, La mort de Peregrinus 13.

'"Cf. M. Borret, dans Origene, Contre Celse V (SC 227), Paris 1976, p. 182. La
présentation par M. Borret du texte de Celse et des études relatives à ce texte est ce qu'on
peut lire de mieux sur le sujet (cf. op. cit. p. 9-198).

11 Cf. M. Sachot, «Comment le christianisme est-il devenu religio?», Revue des
sciences religieuses 59 (1985), p. 95-118.



DES APOLOGÈTES À ORIGENE 155

ries. Selon les cas, elle est plutôt défensive ou plutôt offensive. Mais elle est

toujours démonstrative12, même chez un auteur comme Tatien qui dénigre
avec une extrême virulence la culture gréco-romaine.

Que les Apologètes se montrent acerbes ou élogieux à l'égard de la religion
traditionnelle et de la sagesse, ils usent d'un langage rationnel dès qu'il s'agit
d'exposer la doctrine et la morale chrétiennes. La formule de Tertullien «quoi
de commun entre Athènes et Jérusalem?» est à bien des égards un habile
trompe-l'œil. Quand Tertullien lui-même présente le christianisme à ceux qui
le combattent, il recourt au langage d'Athènes.

On peut s'interroger sur le bilan de l'effort apologétique. A-t-il obtenu ce

qu'il escomptait, c'est-à-dire la fin de l'hostilité païenne, la reconnaissance de
la non-nocivité du christianisme, voire la reconnaissance de sa supériorité
morale et intellectuelle? Et à quel prix a-t-il obtenu quelques résultats?

Cette évaluation du bilan ne nous concerne pas directement. En revanche,
un autre aspect nous intéresse au premier chef. Les Apologètes ont définitivement

introduit au sein du christianisme une exigence de rationalité. Ils ont
fait de la doctrine l'objet d'une ôwtoSeiÇiç. Plus précisément, ils ont fait de

quelques éléments de la doctrine l'objet d'une àjtoôstÇtç; (par ex. doctrine de la
résurrection, doctrine du jugement, doctrine du libre arbitre, doctrine de

Dieu). Il est d'autres éléments doctrinaux qu'ils ont négligés parce qu'ils se

prêtaient mal aux exigences de la démonstration (par ex. la christologie et
spécialement la croix, la grâce).

Il y a là une nouveauté considérable. L'exposé traditionnel de la foi
chrétienne, celui qu'on lit dans les règles de foi et dans les symboles de foi au IIe
siècle, est un exposé de type narratif et économique. On en trouve une
expression accomplie chez Irénée. La Démonstration de la prédication
apostolique (ou plus exactement la première partie de cette Démonstration,
chapitres l-42a) est une catéchèse solide qui s'articule sur le récit de l'économie
divine dont elle fait le commentaire.

A côté de cette présentation catéchétique et interne qui raconte ce qu'on
croit, une autre présentation apologétique et externe prend forme. Cette autre
présentation n'écarte pas nécessairement la narration, mais elle s'efforce
d'établir que ce que les chrétiens croient au sujet de Dieu, de l'homme et du
monde obéit à une rationalité et rejoint ou dépasse des intuitions énoncées par
la sagesse du temps. Un homme sensé et instruit devrait, du fait même de sa

sagesse et de son instruction, reconnaître que la doctrine chrétienne est vraie.
Un homme doué d'esprit critique devrait se convertir au christianisme.

La nouveauté de cette présentation réside dans le recours à la raison et à la
culture commune pour démontrer le christianisme.

12 R. Joly (dans Christianisme et philosophie. Etudes sur Justin et les Apologistes
grecs du deuxième siècle, Bruxelles 1973, p. 9-154) analyse avec acribie la démarche
rationnelle et démonstrative des Apologètes.



156 ERIC JUNOD

De la démonstration à l'examen

Avec Clément d'Alexandrie et davantage encore avec Origene, un pas
supplémentaire va être accompli. Si la doctrine chrétienne est la vraie sagesse,

c'est-à-dire la doctrine où se révèle la vraie raison, alors tous les problèmes
philosophiques, toutes les questions que l'homme se pose doivent pouvoir
être examinées à la lumière de cette sagesse.

L'un des apports majeurs d'Origène consiste indéniablement à avoir
accueilli et abordé toutes sortes de problèmes intellectuels et moraux qui, à

première vue et souvent aussi à dernière vue, n'étaient nullement envisagés

par l'Ecriture ou par le symbole de foi. Mais Origene était convaincu que si le

Christ était le Logos, toute question devait pouvoir être éclairée ou résolue à

partir de sa révélation13.
Pour caractériser brièvement l'évolution qui se produit entre le début de

l'apologétique et la démarche origénienne, je dirais qu'on est passé de la
démonstration à l'examen, de l'àjtooetcjiç à la L\r\rncstq. Plus exactement
l'àttooetÇtç subsiste, mais elle s'accompagne d'une Çf|XT|criç. Tout, absolument

tout, doit pouvoir être sondé à partir de l'enseignement du Christ-Logos.

La nouveauté du programme théologique énoncé dans la préface du Peri
Archôn d'Origène

En même temps que la théologie devient la science des sciences, elle va
s'appliquer à scruter la logique interne, la cohérence rationnelle de la
prédication apostolique sur laquelle elle se fonde. Dans la préface du Peri Archôn —

qui est à mes yeux un des textes marquants de l'histoire de la théologie
chrétienne —, Origene esquisse le programme de cette entreprise théologique
nouvellel4.

Les Apologètes avaient présenté leur foi ou des éléments de leur foi en des

termes rationnels. Ce qu'Origène inaugure, c'est une recherche (Çf|xT)cn.ç) sur la
rationalité de l'objet de la foi, sur sa cohérence, son rxKOAOuOla, et cela en vue
d'édifier une ébauche de système.

En soumettant toutes les affirmations claires du symbole à une enquête qui
s'appuie sur le témoignage de l'Ecriture et sur l'exercice de la raison illuminée
par le Logos, le théologien doit être en mesure de découvrir l'articulation, la
logique des affirmations professées et d'en dégager les développements et les

conséquences.
Pour le dire autrement, les énoncés fondamentaux de la foi, énoncés

fondamentaux mais fragmentaires, sont tenus pour porteurs d'une rationalité à

13 Pour une présentation générale de l'œuvre et de la théologie d'Origène, on peut
consulter, parmi d'innombrables livres et articles, J. Daniélou, Origene. Paris 1948 et
H. Crouzel, Origene, Paris-Namur 1985.

14 Sur ce programme, voir M. Harl, «Structure et cohérence du Peri Archôn» dans
Origeniana (Quaderni di «Vetera Christianorum», 12), Bari 1975, p. 11-32 et H.
Crouzel dans Origene, Traité des Principes I (SC 252), Paris 1978, p. 12-52.



DES APOLOGETES A ORIGENE 157

partir de laquelle il est possible de construire une réelle doctrine. Certes cette
rationalité est cachée; mais cela la constitue comme un objet de recherche

pour tout homme doué d'un logos et invité par Dieu à en faire usage. C'est
ainsi que le Peri Archôn apparaît comme une enquête théologique, une
enquête interne à la foi, non pas une enquête apologétique destinée à présenter
ou à défendre la foi devant ceux qui la combattent ou l'ignorent.

Voici comment Origene lui-même présente son programme dans deux

passages célèbres de la préface:
« Or voici ce qu 'ilfaut savoir: lorsque les saints apôtresprêchèrent lafoi dans

le Christ, sur tous les points qu'ils ont considérés comme nécessaires, c'est de

façon très claire qu'ils transmirent l'enseignement à tous les croyants, même à

ceux qui semblaient avoir assez peu d'empressement pour la recherche de la
science divine; ils laissaient toutefois la tâche de rechercher la raison de leurs
assertions à ceux qui mériteraient les dons éminents de l'Esprit et qui auraient
reçu particulièrement, par l'Esprit Saint lui-même, la grâce de la parole, de la
sagesse et de la science (cf. I Cor. 12,8). Pour d'autres points, ils en ont sans
doute posé l'affirmation, mais ont passé sous silence les «comment» et les

«pourquoi», voulant assurément par là que les plus zélés de leurs successeurs,
qui seraient amants de la Sagesse (cf. Sag. 8,2), aient l'occasion défaire un
exercice où ils montreraient le fruit de leur intelligence, — dans la mesure
évidemment où ils se prépareraient à être dignes de la Sagesse et capables de la
recevoir...

«Voilà donc, pour ainsi dire, les éléments et les fondements que l'on doit
utiliser, selon le précepte qui dit «Eclairez-vous d'une lumière de science» (Os.
10,12), si l'on veut constituer, en les prenant tous en compte, un enchaînement,
un corps : par les affirmations claires et contraignantes, on doit chercher ce qu 'il
en est réellement de chacun de ces sujets, et constituer, comme nous venons de le
dire, un seul corps, avec des attestations et des affirmations, les unes découvertes
dans les saintes Ecritures, les autres trouvées par la recherche de l'enchaînement

logique et le maintien du droit raisonnement. »15

L'exercice proposé aux amants de la Sagesse comporte donc deux parties :

découvrir l'enchaînement, le caractère systématique des vérités de foi clairement

énoncées; et, en second lieu, définir le contenu, la nature des vérités de
foi lapidairement affirmées.

L'accomplissement de cet exercice, à savoir le Peri Archôn lui-même,
soulève toutes sortes de problèmes que je laisse de côté. Il se peut que des
hypothèses avancées par Origene, telles celles de la préexistence des âmes, des

mondes successifs et de l'apocatastase, soient les conséquences funestes de
cette ambition à composer un système. Mais on conviendra aussi que ce traité
propose une vision nouvelle et féconde de l'articulation qui existe entre la
doctrine de Dieu, l'anthropologie et la cosmologie.

15 Peri Archôn, préface 3 et 10, trad. M. Harl, G. Dorival et A. Le Boulluec (Origene,
Traité des Principes, Paris 1976, p. 24 et 27).



158 ERIC JUNOD

Une chose est certaine: cette démarche constitue une étape essentielle de

l'histoire de la théologie, et la doctrine exposée dans le traité deviendra une
référence qui façonnera désormais la réflexion théologique chez les admirateurs

comme chez les critiques d'Origène. Je conclurai cette partie en signalant
une autre raison historique de la naissance de cette sorte de théologie critique.

Une théologie critique qui relève le défi gnostique

Destiné aux amants de la Sagesse, c'est-à-dire à des chrétiens spirituellement

et intellectuellement avancés et exigeants, le Peri Archôn est aussi un
traité polémique. Non pas tellement à l'égard des païens ou des philosophes
qu'à l'égard d'autres chrétiens ou prétendus tels qui s'affirment savants, c'est-
à-dire les gnostiques16.

Le PeriArchôn est l'expression d'une ambition de savoir et de comprendre,
ambition propre à Origene et à ses auditeurs, ambition propre également aux
gnostiques.

Au-delà des critiques particulières qu'Origène adresse aux gnostiques, je
crois qu'il nous faut être sensibles à ce conflit qui oppose, de part et d'autre, des

hommes épris de savoir.
Les hérésiologues chrétiens, tels Irénée et Tertullien, s'ingénièrent

fréquemment à présenter les systèmes gnostiques comme de grotesques élucu-
brations qui cachent leur impiété et leur perversité dans des spéculations
mythologiques et pseudo-scientifiques. Mais si les fables gnostiques étaient
tellement dérisoires ou aberrantes, pourquoi donc auraient-elles suscité des

réactions si nombreuses et si fermes?
La naissance de la théologie critique illustrée par Origene est à bien des

égards une réponse intellectuelle rigoureuse apportée à des chrétiens assoiffés
de connaissance et par là même susceptibles de se tourner vers la gnose. Le cas

d'Ambroise, le futur mécène d'Origène, me paraît exemplaire et révèle
clairement les enjeux de l'élaboration d'une théologie rationnelle et rigoureuse.
Voici ce qui est arrivé à Ambroise selon le récit qu'en fait Origene dans son
Commentaire sur Jean ".

Ambroise (homme fort riche et sans doute cultivé) aimait Jésus. Mais il ne
se contentait pas d'une foi irréfléchie et inepte (Tttaxtç âÀ-ayoç Kai îôtcûxiKf)).
C'est pourquoi, en l'absence de défenseurs du bien, c'est-à-dire de la saine
doctrine, il a mis sa confiance dans les enseignements (logoi) des gnostiques.
C'est donc en vertu d'une exigence rationnelle, d'une ambition intellectuelle
qu'Ambroise, dans son amour pour Jésus, s'est tourné vers la gnose plutôt que
vers l'Eglise.

16Cf. A. Le Boulluec, «La place de la polémique antignostique dans le Peri
Archôn» dans Origeniana, op. cit., p. 47-61.

17 Cf. Commentaire sur Jean V, 8 (SC 120), Paris 1966, p. 388-391.



DES APOLOGETES À ORIGENE 159

Dans un second temps, poursuit Origene, Ambroise s'est écarté des logoi
gnostiques parce qu'il les avait jugés à leur juste mesure, et cela en tirant parti
de l'intelligence (aûvecuç) qui lui avait été donnée.

En somme, c'est parce qu'il était intelligent et préoccupé de comprendre ce

qu'il croyait qu'Ambroise s'est tourné vers la gnose, et c'est pour la même
raison qu'il s'est ensuite tourné vers Origene et qu'il n'a pas cessé de l'obliger à

composer des commentaires de l'Ecriture et des traités.
Le cas d'Ambroise est bel et bien révélateur. Il atteste l'existence de chrétiens

épris de sagesse, il indique le prestige intellectuel de la gnose et il
démontre la nécessité d'élaborer au sein de l'Eglise une doctrine cohérente et
rationnelle fondée sur le symbole et confirmée par l'Ecriture.

Cette théologie élaborée et pratiquée par Origene débouche-t-elle sur une
critique théologique de l'Eglise et de la société?

IL La critique théologique de l'Eglise par Origene

Pour ce qui regarde l'Eglise, on fera trois remarques.

La théologie critique d'Origène a suscité une crise au sein de l'Eglise

Premièrement, avant de parler de critiques d'Origène adressées à l'Eglise,
on doit constater que l'Eglise, ou plus précisément une partie d'entre elle, a

critiqué Origene et sa théologie. Ces critiques ecclésiastiques se sont exprimées

du vivant de l'Alexandrin et après sa mort. Mais je n'envisage ici que les

critiques faites de son vivantI8. Origene a dû abandonner son enseignement de

philosophie religieuse à Alexandrie et il a été contraint de quitter cette ville; il
trouvera à Cesaree de Palestine, où il sera ordonné prêtre, un cadre plus
accueillant. On lui a reproché d'avoir frayé avec des gnostiques, d'avoir
enseigné des doctrines hétérodoxes (par ex. d'avoir supposé que le diable
serait finalement sauvé). Il ne fait guère de doute que la théologie souvent
audacieuse, pour ne pas dire aventureuse, d'Origène a jeté le trouble dans

certains esprits. Mais on ne saurait non plus négliger le rôle joué dans cette

grave crise par l'évêque d'Alexandrie, Démétrius, une personnalité d'envergure,

qui semble avoir pris ombrage de l'audience acquise par Origene auprès
de cercles cultivés de la communauté alexandrine.

On fait souvent de ce conflit entre l'évêque Démétrius et le didascale
Origene un exemple type de l'opposition entre l'évêque jaloux de son pouvoir
institutionnel et le docteur jaloux de son indépendance intellectuelle. A dire
vrai, on connaît trop mal les détails de cette crise pour confirmer cette vision

18 Sur ces critiques, voir P. Nautin, Origene. Pans 1977 (notamment p. 413-
441).



160 ERIC JUNOD

des choses. Mais il est permis de supposer que l'idée qu'Origène s'est faite de la

théologie a favorisé, au sein de la communauté alexandrine, la formation
d'une élite intellectuelle, spirituelle et morale, qui échappait au contrôle du
clergé et qui constituait une menace de division pour cette communauté. Cette

élite, ce sont les auditeurs et les destinataires du PeriArchôn et d'autres œuvres
de la période alexandrine qui sont invités par leur didascale à édifier une
doctrine à partir de leur foi ; ils sont aussi invités à scruter les textes gnostiques

pour les réfuter et à examiner de près les doctrines philosophiques pour en

extraire le meilleur. Bref, ils se trouvent conduits dans des directions et sur des

frontières pleines de périls aux yeux de ceux qui craignent que le dépôt de la foi
ne subisse des altérations.

Mais on observera aussi que si l'enseignement d'Origène a débouché sur
une crise à Alexandrie, il sera dispensé durant une vingtaine d'années à

Cesaree sans susciter de graves remous. Il est cependant juste d'ajouter
qu'Origène paraît s'être assagi et avoir renoncé à plusieurs hypothèses qui lui
avaient été reprochées.

Retenons de cette première remarque que l'enseignement théologique
d'Origène adressé à une élite a suscité une crise majeure dans une communauté

dirigée par un évêque assurément autoritaire, et que cette crise a été

favorisée par le contenu même de l'enseignement d'Origène, un enseignement
hardi et sans doute trop éloigné de la foi professée par la majorité de la
communauté et du clergé.

La critique du clergé par Origene

La deuxième remarque se rapporte à la présence fréquente dans l'œuvre

d'Origène de reproches formulés à l'encontre du clergé supérieur (évêques,

prêtres, diacres). On relèvera que ces reproches se retrouvent surtout dans ses

prédications et alors qu'Origène était lui-même prêtre19. N'allons donc pas
taxer Origene d'anticléricalisme primaire.

Selon l'Alexandrin, le clergé devrait se trouver aux avant-postes de la

perfection intellectuelle, spirituelle et morale; or il constate que tel n'est

souvent pas le cas. Qu'Origène ait éprouvé du ressentiment à la suite de ses

démêlés avec Démétrius, on l'admettra volontiers. Mais ses critiques à

l'encontre du clergé ne sont pas d'abord d'ordre psychologique, elles sont
théologiques. Je cite, à titre d'exemple, ce passage d'une Homélie sur le Lévitique:
«N'importe qui peut s'acquitter d'un ministère solennel devant le peuple; mais

peu d'hommes sont parés de bonnes mœurs, instruits dans la doctrine, formés à

la sagesse, véritablement propres à rendre manifeste la vérité des choses, à

communiquer la science de la foi...»20 En clair n'importe qui peut devenir
19 Ces reproches sont rassemblés dans A. Vilela, La condition collégiale des prêtres

au IIIe siècle, Paris 1971, p. 65-79.
20 Homélie sur le Lévitique VI, 6, trad. M. Borret (SC 286), Paris 1981, p. 290-

291.



DES APOLOGÈTES À ORIGENE 161

ministre de l'autel, mais peu sont en mesure d'être assez vertueux et instruits
pour communiquer — ce qui est la fonction sacerdotale — la vérité des choses,
la science de la foi.

D'une façon non équivoque, Origene relativise — relativise et non récuse —

la hiérarchie externe au profit de la vraie hiérarchie qui est interne et qui
consiste dans la pratique de la vertu et dans l'exercice de la connaissance.
Selon la formule de J. Daniélou, «L'Eglise telle que la conçoit Origene est

davantage celle de la hiérarchie de la sainteté groupée autour du maître
spirituel que celle de la communauté ecclésiastique autour de son évêque.»21

Ce maître spirituel est un ministre de la parole, c'est-à-dire de la prédication

et de l'enseignement, avant d'être un ministre de l'autel; il est un homme
de sainteté et de science avant d'être un homme de pouvoir.

Cette sévérité à l'égard de la hiérarchie institutionnelle et sacramentelle
n'est évidemment pas sans lien avec sa conception de la théologie et de la
spiritualité, c'est-à-dire avec son double idéal de connaissance par la recherche

et de sainteté par l'ascèse.

La critique par Origene de la paresse intellectuelle et théologique du peuple de

l'Eglise

La troisième remarque vient nuancer les deux premières en les complétant.
Nous avons repéré chez Origene une vision plutôt élitaire et une réserve à

l'égard du clergé institué. La vraie communauté serait une sorte de noyau
formé d'hommes épris de perfectionnement et progressant autour d'un maître.

Cette idée de la communauté et des degrés qui la constitue, cette valeur
accordée à l'enseignement et à la connaissance présentent d'indéniables
similitudes avec des conceptions qu'on retrouve dans des cercles gnostiques et

philosophiques.
Mais cet Origene élitaire est en même temps celui qui, dans ses homélies,

stigmatise la paresse intellectuelle du peuple chrétien, secoue sa torpeur, l'invite

à ne pas seulement reconnaître l'existence de nombreux mystères, mais à
les sonder grâce à l'intelligence que Dieu lui a donnée22. C'est un point que je
considère personnellement comme central. Je ne connais guère dans la
littérature chrétienne de textes théologiques, spécialement d'homélies, qui éveillent,

qui communiquent à ce point le désir de connaître, le plaisir de
questionner. Origene ne se résigne pas à l'ignorance du peuple de l'Eglise. Si son

21 Origene, Paris 1948, p. 60.
22 II n'existe pas, à notre connaissance, d'étude systématique de ces invitations à

méditer l'Ecriture, à en sonder le sens et aussi à la mettre en pratique. A titre d'exemple,
on citera l'Homélie sur le Lévitique VI (déjà mentionnée à la note 20); dans cette seule
homélie, on ne lit pas moins de trois invitations insistantes (§ 1, 5 et 6). Dans le livre de
H. Crouzel, Origene el la «connaissance mystique», Bruges 1961, on trouvera de très
nombreux textes sur l'idéal origénien de la connaissance.



162 ERIC JUNOD

idéal est élitaire, il l'est d'une certaine manière pour l'ensemble de la
communauté.

Pour conclure ce petit développement sur la critique théologique de l'Eglise,

on peut dire que l'idéal d'Origène est d'amener les chrétiens de la foi à la

connaissance, à une connaissance toujours imparfaite certes, mais à une
connaissance qui est l'accomplissement de la foi (comme le suggèrent tant de

textes, dont celui de la préface du Peri Archôn).

III. La critique théologique de la société par Origene

Les chrétiens sont membres de l'Eglise avant d'être des citoyens de l'Empire

En ce qui concerne la critique de la société, on peut être plus bref tant il est

vrai que la société ne se situe pas au cœur des préoccupations théologiques
d'Origène. Un passage situé à la toute fin du Contre Celse (VIII, 73-75) illustre
ce point.

Celse, avec inquiétude et lucidité, avait lancé un vibrant appel aux chrétiens

pour qu'ils prennent part à la défense militaire de l'Empire et au
gouvernement de la patrie. L'enjeu de cet appel n'est rien d'autre que la survie de

l'Empire ou plutôt des valeurs morales et intellectuelles dont il est porteur.
Que répond en substance Origene Pour ce qui est de la défense militaire de

l'Empire, les chrétiens doivent en être exemptés au même titre que les prêtres
païens, car tous les chrétiens sont prêtres. Du reste, les chrétiens apportent à

l'empereur une aide plus efficace que s'ils portaient les armes; en effet, ils

prient Dieu pour ceux qui se battent «justement» (ôtKaicoç) et pour ceux qui
exercent «justement» le pouvoir. Plus ils sont pieux, mieux ils se font entendre

de Dieu. Par ailleurs, leur piété a une fonction éducative auprès des

païens.
La réponse se précise encore lorsqu'elle porte sur les responsabilités

civiques. Elle introduit le thème des deux cités. Derrière la cité civile, il est une

autre cité appartenant à une autre patrie : c'est l'Eglise dans sa dimension à la

fois présente et eschatologique. S'il se trouve parmi les chrétiens des hommes
aptes au gouvernement, ils n'exerceront pas leur talent dans la cité civile, mais
dans la cité ecclésiastique. La tâche des chrétiens s'accomplit dans un lieu:
l'Eglise. Par leur pratique de la vertu, ils servent l'Eglise et contribuent à la

constituer en donnant aux non-chrétiens le désir de la rejoindre.
«Celse nous convie encore à prendre part au gouvernement de la patrie s'il

en est besoin pour la défense des lois et de la piété. Mais, sachant que derrière
chaque cité se trouve un autre genre depatrie établie par le Logos de Dieu, nous
appelons à gouverner les Eglises ceux que leur doctrine et leur sainteté de vie

rendent aptes à ce gouvernement... Non, ce n'est pas que les chrétiens fuient les



DES APOLOGÈTES À ORIGENE 163

services communs de la vie quand ils délaissent les charges publiques. Mais ils
se réservent au service plus divin et plus nécessaire de l'Eglise de Dieu pour le
salut des hommes. Ils dirigent à la fois selon la nécessité et la justice. Ils
prennent soin de tous: de ceux qui sont à l'intérieur pour qu'ils vivent mieux
chaque jour; de ceux qui semblent à l'extérieur pour qu'ils s'engagent dans les

paroles et les actions vénérables de la piété; et pour qu'ainsi, adorant
véritablement Dieu et formant le plus de fidèles possible, ils soient imprégnés du

Logos de Dieu et de la loi divine, et soient unis au Dieu suprême par Celui qui,
Fils de Dieu, Logos, Sagesse, Vérité, Justice, lui unit quiconque s'applique à

vivre en tout selon Dieu.»23
En somme, les chrétiens sont là pour constituer l'Eglise présente et

eschatologique, non pour régénérer ou simplement administrer la société civile.

Origene recommande-t-il le désengagement social?

Origene prône-t-il le désengagement politique et social des chrétiens?
Disons qu'en tout cas il prône leur engagement actif, sinon exclusif, au sein de

l'Eglise. La spiritualité d'Origène illustre une tendance qui conduira à l'ana-
chorèse. L'avenir de l'homme ne se joue pas dans la société, mais dans la
communauté des parfaits qui, selon le bel optimisme d'Origène, est destinée à

comprendre tous les hommes. Il est évident que les premiers anachorètes ne

partageront plus du tout cet optimisme et qu'ils ne verront pas dans l'Eglise
instituée la communauté des amis de Dieu. Mais leur idéal spirituel s'apparente

essentiellement à celui d'Origène.
Si Origene, à la différence des stoïciens de l'époque impériale, ne se sent

nullement tenu d'élaborer une éthique fondée sur la responsabilité sociale et
civique, c'est qu'il considère qu'avec le Christ une nouvelle cité, une nouvelle
société est née, l'Eglise, et que cette société constitue virtuellement ou
effectivement la patrie de tout homme. Il invite donc les hommes à se comporter
en ce monde selon les règles de cette nouvelle société.

Ce désintérêt, cette relativisation de la société civile qui est un mort en
sursis, sont à mettre en relation avec la démarche théologique d'Origène. La
connaissance de Dieu, connaissance tout à la fois intellectuelle et pratique,
doit représenter «la» préoccupation des chrétiens. Dès lors, la compréhension
des mécanismes de la société, l'évaluation des valeurs qui l'animent ne sont
pas un objet véritable de la théologie. Je ne veux pas dire qu'elles sont en
dehors du champ de la théologie. Origene, dans le passage résumé, fait par
exemple allusion à des guerres justes et à un juste exercice du pouvoir,
indiquant par là que les comportements politiques et civiques ne sont pas
moralement indifférents et qu'ils se prêtent à une évaluation éthique et critique. La
question, que je laisse ouverte, est de savoir quels sont ces critères d'évaluation.

Il nous suffit de relever que même dans le cas d'une guerre juste ou d'un

23 Contre Celse VIII, 75, trad. M. Borret (SC 150), Paris 1969, p. 350-353.



164 ERIC JUNOD

juste exercice du pouvoir, Origene ne voit pas les chrétiens dans les rangs de

ceux qui combattent ou de ceux qui gouvernent.

Conclusion

Que conclure au terme de ce parcours dont nous savions qu'il serait rempli
de pièges?

Une révolution théologique s'amorce au début du IIIe siècle dans la foulée
de la démarche démonstrative et rationnelle des Apologètes et en contrepoint
des elaborations scientifiques de la gnose. Avec Origene, on voit naître une
théologie qui pense, articule et développe les affirmations claires du symbole,
une théologie qui forge une doctrine cohérente et qui ne se borne pas à raconter
et à expliciter les étapes de l'économie divine. La méthode et la doctrine
d'Origène vont marquer l'histoire de la théologie. Cependant personne à

l'époque patristique ne prendra le relais d'Origène ou, plus exactement, de son

entreprise. Le Peri Archôn, dans sa prétention systématique et synthétique, est

une production intellectuelle qui restera sans lendemain durant plusieurs
siècles. Son influence est énorme, mais son imitation paraît exclue, interdite...
comme si Origene avait transgressé des limites. Peut-être les a-t-il transgressées.

Mais la fascination qu'exercent son traité et son œuvre en général ne
tient-elle pas précisément à cette transgression où apparaissent conjointement
les prodigieuses ressources et les limites de l'intelligence humaine quand elle

s'expose à comprendre Celui en qui elle croit?


	Des apologètes à Origène : aux origines d'une forme de "théologie critique"

