
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 39 (1989)

Heft: 2

Artikel: Liberté et destin dans l'antiquité tardive

Autor: Dihle, Albrecht

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381380

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381380
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 121 (1989), P. 129-147

LIBERTÉ ET DESTIN DANS L'ANTIQUITÉ TARDIVE

Albrecht Dihle

/. L'incompatibilité logique des conceptions du destin et du libre arbitre

«La vie, tout comme la totalité à laquelle nous appartenons, est composée
de liberté et de nécessité d'une manière incompréhensible». La condition que
Goethe décrit par ces mots empêcha, durant des siècles, les philosophes de

dormir; néanmoins aucun d'entre eux ne lui a trouvé jusqu'à ce jour une
explication universellement acceptée.

Et pourtant, chose étrange, cela n'a jamais constitué un grave problème ni

pour les fondateurs, ni pour les premiers propagateurs des grandes religions;
de plus, on peut même dire que cette attitude valut pour l'ensemble de la
pensée archaïque. Les promesses que reçoit Abraham, selon Gen. 12 et
suivants, établissent un ensemble de déterminations dans la longue durée.

Cependant, lorsque le même Abraham reçoit, d'après Gen. 22, l'ordre divin de

sacrifier son fils, le porteur de la promesse, cette épreuve d'obéissance ne

trouve un sens qu'à la condition qu'Abraham ait également pu être désobéissant.

On trouve, dans les parties parénétiques de l'Ancien Testament, des

appels à se décider volontairement en faveur de la justice, ainsi que des

exhortations à se confier en la providence et la sollicitude de Dieu. Chez

Homère, le lecteur rencontre constamment la même juxtaposition de
l'admission d'une libre capacité de décision de l'homme avec l'acceptation d'un
sort déterminé dans tous ses détails par les dispositions divines. Dans la guerre
de Troie, le plan préalable de Zeus se réalise1, mais Achille a la liberté de

choisir entre une vie longue et tranquille et une existence brève et glorieuse2.
Certes, aucun aède de la poésie héroïque grecque n'a jamais tenté de prêter à

Achille la décision de renoncer à la gloire. Mais les vers du livre 9 de l'Iliade
perdraient tout sens si leurs auditeurs, se rapportant à leur propre expérience,
ne pouvaient pas compter avec la possibilité d'une décision libre.

Sans doute avons-nous besoin, nous autres humains, de ces deux
représentations pour la conduite de notre vie, sans considération de leur
incompatibilité logique. Pour nous orienter dans le monde, nous avons besoin de la
certitude que les processus naturels dont nous dépendons se déroulent de
manière réglée et sont de ce fait prévisibles, et que, par là-même, notre vie
s'insère dans un contexte préétabli de déterminations. D'un autre côté, si nous
n'admettions pas la possibilité d'agir librement et, de ce fait, la possibilité

'//. 1, 5.
2 II. 9,41 ss.



130 ALBRECHT DIHLE

d'endosser la responsabilité de nos actes, nous ne pourrions ni évaluer nos
actes, ni par suite régler nos relations avec autrui.

Bien des éléments indiquent que pendant longtemps, l'incompatibilité de

ces deux présuppositions fondamentales n'a été ni ressentie ni reconnue en

tant que telle. Cela est notamment valable pour l'époque dont témoignent les

écrits canoniques de l'Ancien Testament. Mais même lorsqu'on se rendit
compte du problème de la contradiction logique entre liberté et providence,
on écarta la difficulté en envisageant un Dieu souverain qui n'agit pas dans le

monde, mais au-dessus du monde, et qui, de ce fait, n'est pas lié par les lois de

sa création. «L'œuvre demande-t-elle à son créateur: pourquoi m'as-tu fait
ainsi?» Cette répartie de l'Epître aux Romains peut seulement être acceptée

ou, comme ce fut souvent le cas, réinterprétée, car elle confirme la
contradiction, mais ne la résout pas3.

Il en va autrement en philosophie: comme le dit Mephisto, elle prouve
toujours que tout doit être ainsi et non pas autrement. Cela vaut particulièrement

pour la philosophie hellénistique, qui constitue le contexte dans lequel
le message de la croix et de la résurrection devint religion universelle.

77. Les solutions données au problème par la philosophie hellénistique

La philosophie hellénistique s'est conformée au testament de Socrate dans
la mesure où elle ne visait pas à une explication du monde ou de l'être, dans le

sens d'Aristote, explication qui s'exprimerait dans une multiplicité de sciences

particulières, mais voulait n'être qu'un art de vivre, propre à être enseigné
et appris, l'art d'une vie dans laquelle on pût rendre compte de toute action.
Les quatre grandes écoles dogmatiques avaient pour but commun de

transmettre, sous la forme d'une représentation verifiable, un savoir fondamental
sur l'organisation du monde et sur la position de l'homme dans ce dernier; de

ce savoir devaient se déduire toutes les directives nécessaires à une action
consciente et méditée, en conformité avec la nature. De l'intention de montrer
ainsi la voie qui mène à une vie accomplie, résultait la division ternaire des

disciplines philosophiques en logique, physique et éthique, dont la dernière
constituait la raison d'être de toute la philosophie4.

Une position clé échut au problème de la liberté et de la prédétermination,
car on se devait d'élucider le rapport entre l'agir soumis à une évaluation
morale et donc libre, et l'ordre de la nature restant uniforme et donc
déterminant tout devenir. A cet endroit où éthique et physique se rencontraient, on

3 Les Stoïciens se rendaient compte du fait que le fatalisme n'empêche pas l'activité
des hommes (SVF, 2, 956-58; cf. Plot., Enn. 3, 2, 8).

4 P.e. Sext. Emp., Adv. math. 11, 200; cf. A. M. Ioppolo, Aristone di Chio, Roma
1980, 50 s.



LIBERTÉ ET DESTIN DANS L'ANTIQUITÉ TARDIVE 131

ne pouvait se permettre le moindre manque de clarté, sinon on risquait de

compromettre le caractère rationnel et démontrable de l'art de vivre.
Il n'est donc pas étonnant que les quatre écoles philosophiques de l'Antiquité

aient toutes disposé d'une doctrine exactement élaborée concernant la
liberté et le destin et que, justement, elles aient divergé clairement sur ce point.
Lorsqu'au Ier siècle après J.-G, Josephe5 voulut présenter, pour un public
grec, les sectes juives de son temps comme constituant des écoles philosophiques,

il choisit comme marques distinctives leurs doctrines de la liberté et du
destin. Cela correspondait à une habitude que l'on observe régulièrement dans
la doxographie, c'est-à-dire dans l'enseignement des opinions philosophiques6.

Mais à cette époque, les réflexions concernant la relation énigmatique
entre la liberté d'agir et la prédétermination de toutes choses préoccupaient
également les esprits dans le judaïsme, comme on le voit dans les textes
postbibliques, qui témoignent ainsi de l'influence des spéculations
grecques7.

Les quatre réponses à notre question, réponses élaborées par la philosophie
hellénistique, sont en bref les suivantes:

Pour les Epicuriens8, les événements naturels, y compris tous les phénomènes

mentaux, s'expliquaient par des processus de regroupements toujours
changeants d'atomes, processus guidés par le hasard. Il n'existe donc pas
d'ordre de la nature qui puisse fournir des critères invariables pour l'action
humaine. Ces derniers résultent seulement de la nature de l'homme agissant,
nature qui se manifeste par des sensations de joie et d'aversion. L'homme est
libre de suivre ces indications ou de les ignorer. Son action, soumise à
l'évaluation morale, dépend ainsi exclusivement de sa propre décision et de sa

responsabilité. Avec la doctrine de la 7tapéYKA.io-iç, c'est-à-dire de la déviation
spontanée et imprévisible, à partir de la verticale, des atomes tombant dans le
vide, et de l'agglomération de ces atomes jusqu'à la constitution d'un monde,
les Epicuriens attribuaient aux atomes eux-mêmes quelque chose comme une
décision libre9.

Il en va tout autrement dans l'explication du monde également matérialiste
des Stoïciens. Pour eux, tout ce qui se passe dans l'univers constitue un grand
système unique et parfaitement raisonnable. Il n'y a rien qui ne soit déterminé
par l'heimarménè (destin) dès le début et de la meilleure manière possible10.
Ni le hasard, ni l'acte libre des hommes ne peuvent changer quoi que ce soit à

cet ordre. La liberté de l'homme, qui fonde sa responsabilité morale, réside

5 Ioseph., Ant. 13, 171 ss.
6 Epict., Diss. 1,12,1 s.; Ench. 21 ; Luc, Vit. auct. 20; Calcid., In Plat. Tim. 142,

p. 181,17 Waszink; Tac, Ann. 6, 22.
7 Sir. 10,4 s; 17,2; 33,12 ss.
8 Epict., Lib. ag. 34,30,13 Arrighetti; cf. M. Gigante, Epicureismo e Scetticismo,

Roma 1981, 56 ss.

'Epict., Fr. 281 Usener.
10Chrysipp., SVF 2, 913.



132 ALBRECHT DIHLE

uniquement dans le fait qu'il est capable, en tant qu'être raisonnable, de

connaître l'ordre du monde. Il pourra alors intégrer ce qu'il est déterminé à

faire ou à subir dans sa propre décision libre, et rien ne saurait plus le
contraindre à quoi que ce soit, puisqu'il se trouve en accord avec la nature.
L'insensé par contre n'est pas libre, justement parce qu'une providence, qui lui
reste incompréhensible, le contraint, contre ses désirs et ses aspirations
déraisonnables, à s'agiter et à subir".

Il y a beaucoup de points communs entre Stoïciens et Epicuriens en ce qui
concerne l'explication du monde. Mais si les disciples d'Epicure contestèrent

que le monde eût le caractère d'un cosmos, c'est-à-dire d'un univers strictement

ordonné, gagnant par cette théorie une très ample liberté d'action pour
l'homme, les Stoïciens par contre attachèrent une grande importance à l'ordre
immuable, raisonnable et bienfaisant de la nature. C'est pourquoi ils ont dû
réduire le plus possible la liberté de l'homme comme facteur déterminant des

événements réels, et la transposer entièrement dans la conscience humaine. Il
est vrai que par là, cette doctrine procura à l'homme l'indépendance totale et

par là même, l'entière responsabilité de son propre état mental et moral.
Les disciples de Platon ont à nouveau un autre point de vue. Dans un

passage célèbre de la République'2, Platon dit que l'homme, en tant qu'être
raisonnable, est capable à tout moment de choisir librement entre plusieurs
possibilités d'action; mais en même temps, il est indissolublement lié aux
conséquences de ses actes et, dans cette mesure, n'est pas libre. Dans le moyen
platonisme, sous l'influence de la doctrine stoïcienne de Yheimarménè, on
interpréta ce passage de la façon suivante13 : il a trois niveaux de la providence.
Premièrement, celui du domaine supralunaire et intelligible, où règne le plus
haut Dieu du monde. Ici, la possibilité d'une contradiction entre liberté et
nécessité n'existe pas, étant donné que l'intellect pur est synonyme de pure
raison. Dans le domaine des astres, où les étoiles agissent en tant que dieux, la
matière est organisée par l'intellect de telle façon que le macrocosme révèle à

la connaissance rationnelle de l'homme une régularité dénuée de toute
contradiction. Dans la sphère sublunaire, par contre, là où les hommes vivent, la
matière n'est que partiellement animée, organisée et pourvue de conscience

par l'esprit. Aussi arrive-t-il que la décision libre, dont l'homme est capable
grâce à sa raison, ne soit pas suivie dans tous les cas des résultats voulus. La
décision de l'homme qui agit ainsi que le champ de son action peuvent être
déterminés par une matière désordonnée, si bien que le déroulement de l'action

trouble l'ordre du monde. Voilà pourquoi il faut l'efficace des démons
régnant sur terre pour rétablir, par leur intervention, l'équilibre un instant
troublé de l'ordre raisonnable du monde. Les hommes ressentent cela comme

11 Cleanth., SVF 1, 527; Sen., Ep. 107, 10.
12 Plat. Rep. 617 C ss.; cf. Tim. 48 E; Leg. 10, 903, B ss.
13 Ps. Plut., Fat. 9; Apul., Dogm. Plat. 1,11s.; Albin., Didasc. 26;cf. Posidon., Fr.

103 Edelstein-Kidd 382 Theiler et Plot., Enn. 3, 2 s.



LIBERTÉ ET DESTIN DANS L'ANTIQUITÉ TARDIVE 133

une rétribution le plus souvent non souhaitée de leurs actes. Cette doctrine de

la triple providence propre à l'Académie correspondait à beaucoup d'égards,
malgré sa complexité, à des représentations populaires. Non seulement elle

justifiait l'intervention imprévisible des puissances divines, mais de plus elle

permettait d'attribuer les événements cosmiques et les affaires d'Etat à la

providence divine, tout en rapportant les faits quotidiens au libre arbitre de

l'homme. Ainsi, d'après les Platoniciens, tout est contenu dans la providence,
mais tout ne se produit pas selon elle14, comme le croyaient les Stoïciens.

La doctrine des Péripatéticiens, tenants de l'école d'Aristote, était encore
plus proche de l'opinion commune15. Ils acceptaient trois principes de
détermination qui, bien qu'indépendants, se situent sur le même plan et dirigent les

événements: l'ordre de la nature, le hasard et la décision de l'homme. L'ordre
de la nature a une prééminence en ceci qu'il impose les limites du possible,
mais cela ne veut pas dire que tout ce qui se passe par nature se déroule pour
autant selon la nécessité, comme le pensaient les Stoïciens.

Le hasard ou l'intervention des hommes peut très bien changer le
déroulement prévu de par la nature, la nature commettant elle-même de temps en

temps des erreurs16. Il en résulte que pour l'évaluation de l'action humaine, les
critères nécessaires ne peuvent être immédiatement tirés de la nature, comme
le prétendaient les Stoïciens et les Platoniciens. Un savoir certain ne peut
avoir comme contenu que ce qui relève de l'ordre stable de la nature. Les
conditions propres à la société sont déterminées par les décisions imprévisibles

des hommes. Elles ne permettent de ce fait que des suppositions d'une
probabilité plus ou moins grande17. Etant donné que les seuls actes soumis à

des jugements moraux sont ceux qui dérivent d'une décision libre de celui qui
agit, mais que cette décision, facteur de détermination de l'acte, est de rang
égal à l'ordre de la nature, la conformité à la nature — valeur de référence de la
moralité — ne se rapporte qu'aux conditions de l'acte humain, et non pas à

l'acte lui-même. Il en ressort que le Lycée sépare le domaine de la moralité de
celui de la nature plus nettement que les autres écoles. Et c'est seulement dans
le domaine de la nature qu'il reconnaît une large prédétermination des
événements. Au hasard, il attribue cependant un rôle non seulement dans la
nature, mais aussi dans la société.

On voit combien ces doctrines se distinguent les unes des autres, même si le
but visé est le même dans toutes les écoles. La liberté d'action qui se fonde sur
le savoir et sur le discernement rationnel, est la condition de toute évaluation
morale: le but est d'aboutir à un rapport dénué de contradiction entre cette

14 Ps. Plut., Fat. 5; 8.

isAlex. Aphrod., Fat. 1 ss., avec le commentaire de R. W. Sharpies, London,
1983.

16 Aristot., Phys. 199 a 33; Theophr., Caus. plant. 1,5,1.
"Aristot., Eth. Nie. 1143 a 3 ss.; b 23 ss.; Ar. Did., ap. loh. Stob. 2,117;

145 Wachsmuth-Hense.



134 ALBRECHT DIHLE

liberté d'action et l'ordre préalable de la nature, reconnu par la raison. Ainsi, la

contradiction logique entre liberté et nécessité ou providence serait résolue.
Les Epicuriens et les Stoïciens proposaient des solutions extrêmes. Les
Stoïciens intégraient tout dans un seul grand complexe de déterminations et
définissaient la liberté humaine comme état de conscience. Les Epicuriens,
par contre, niaient tout ordre raisonnable du monde et accordaient à la liberté
humaine une marge pratiquement illimitée. Les Platoniciens et les Stoïciens
avaient en commun un dépassement religieux du contexte cosmique, mais

l'explication ontologique fondée sur l'opposition matière/esprit permettait
aux Platoniciens de souligner davantage l'imperfection du monde empirique,
et de laisser par là un espace plus large à la liberté de décision de l'homme et à

ses conséquences réelles.
Les Péripatéticiens, d'accord avec les Epicuriens, s'opposaient aux deux

autres écoles dans la mesure où ils contestaient l'identification de l'ordre de la

nature avec la nécessité. Mais pourtant, les Péripatéticiens se distinguaient des

Epicuriens et des Stoïciens dans le fait qu'avec les Platoniciens ils voyaient
dans la liberté de décision une fonction de l'intellect séparé de la matière. Ils
s'entendaient avec les Platoniciens et les Stoïciens quant à l'ordre de la nature,
qui détermine les limites du possible et qui conditionne également la vie
morale.

III. Le monothéisme biblique et le problème du libre arbitre

Dans le judaïsme de l'époque impériale, on remarque une conscience claire
de l'existence du problème de la liberté18, conscience qui n'apparaissait pas
dans l'Ancien Testament. Les psaumes de Salomon19, qui sont nés dans les

cercles pharisiens, attaquent vigoureusement l'opinion qui veut que tout soit
prédéterminé et que l'action humaine importe peu. On trouve également ce

problème dans les textes de Qumran20 et nous connaissons déjà la classification

des sectes juives proposée par Josephe. Mais dans ce contexte, il ne faut

pas chercher des réponses aussi claires que celles des philosophes. Si l'on
entend par providence non la fonction d'une nature éternelle et invariable, et

donc accessible à la raison, mais quelque chose qui dépend d'un Dieu
souverain dont l'homme rencontre les actes et les exigences incompréhensibles et

qui juge les hommes d'après leurs actes, il est difficile de trouver une relation
non contradictoire entre liberté et nécessité.

Ce n'est que chez Philon d'Alexandrie que l'on rencontre un essai de

synthèse non contradictoire entre liberté humaine et providence divine. Une
fois de plus, Philon se présente, par sa formation philosophique, comme le

18 E. Maier, Mensch und freier Wille nach den jüdischen Religionsparteien zwischen
Ben Sira und Paulus. Tübingen, 1971.

19 Psalmi Sal. 9, 4.
20 E. H. Merrill, Qumran and Predestination, Leiden, 1975.



LIBERTÉ ET DESTIN DANS L'ANTIQUITÉ TARDIVE 135

précurseur des théologiens chrétiens21. Pour le reste du judaïsme, l'opinion du
grand Rabbi Akiba (IIe siècle après J.-C.) est caractéristique22: tout est prévu,
et pourtant il y a une liberté de choix; le monde est gouverné avec bonté, et

pourtant tout dépend de l'action humaine.
On retrouve une idée semblable dans le Nouveau Testament: on y

rencontre de nombreux passages destinés à amener l'homme à se confier à la
sollicitude divine à laquelle rien n'échappe; mais en même temps, un appel à

la conversion renforce les hommes dans la conscience de leur responsabilité à

l'égard de toute pensée, parole et action23. Paul a exprimé sans méprise
possible, dans le chap. 9 de l'Epître aux Romains, que, d'après la doctrine biblique
de la création, il ne peut y avoir de solution qui rende compréhensible à la
raison humaine cette coexistence entre liberté et providence.

IV. Les gnostiques et leurs adversaires

Cependant les chrétiens, dans un milieu où la réflexion et la pensée étaient
avant tout déterminées par la philosophie, ne pouvaient éviter de recourir à

des moyens philosophiques pour résoudre cette question. La première occasion

se présenta lorsque le message chrétien rencontra le mouvement religieux
multiforme que nous appelons la gnose. Les grands systèmes gnostiques du
IIe siècle après J.-C. sont déjà des amalgames d'éléments préchrétiens, non
chrétiens, chrétiens et philosophiques. Dans tous ces systèmes, il y a, concernant

notre problème, cette idée centrale : la contrainte exercée par le destin ou
le déterminisme, contrainte à laquelle est soumis l'homme empirique, indique
que son véritable ego spirituel est emprisonné dans son corps matériel et dans
un monde formé de matière et créé par un Dieu subordonné. Après s'être
libéré de cette prison, l'ego de l'homme s'élève au dessus du destin (imepâvcû

tfjc EÎp.ap|j.£VT|ç)24 pour atteindre une libre autodétermination, et cette
libération ne peut être comprise qu'en tant qu'acte cognitif, car l'activité de l'esprit
est avant tout connaissance. Ce n'est pas ici le lieu de pénétrer dans les détails
compliqués des doctrines gnostiques. Mais l'opposition entre esprit et liberté
d'une part, matière et destin de l'autre, est manifestement d'origine platonicienne.

Le message du Christ est réinterprété ici en une initiation concernant
l'origine, la constitution et la destination du vrai moi de l'homme.

La réaction de l'Eglise officielle face à la réinterprétation gnostique de

l'événement du Christ a surtout souligné le point suivant: on a objecté qu'en
admettant un noyau essentiel, divin et spirituel en tous les hommes, ou du

21 M. Hadas-Lebel (éd), in Philon, De Providentia (Paris, 1978), introduction,
p. 58 ss.

22 b. "Avôt. 3, 15.

23E.g. Mt. 19,21; Mt. 6,26 ss.; Mt. 10,29 ss.
24 Pisi. Soph. 133; Corp. Hermet. 12, 6 ss.; Ptolem., Ad Flor. pass.



136 ALBRECHT DIHLE

moins en beaucoup d'entre eux, on attribue à la délivrance un certain caractère

de contrainte, dès le moment où l'annonce en a été apportée sur terre par le

libérateur. Or cela contredit le message biblique qui appelle l'homme à choisir
librement sa conversion et supprimerait finalement toute responsabilité de

l'homme à l'égard de sa conduite. Je ne soulèverai pas la question actuellement

très discutée de savoir si cette objection contre les gnostiques est tout à

fait justifiée ou non25. Dans leur réaction contre les doctrines gnostiques, les

chrétiens ont inlassablement rappelé les conséquences redoutables pour la vie
morale et religieuse qui résulteraient de toute limitation de la responsabilité de

l'homme en ce qui concerne ses actes libres et indépendants de toute loi
cosmique.

Dans la polémique antignostique, on prétendait que les doctrines gnostiques

dérivaient de la philosophie grecque26. Cela conduisit à la construction
aventureuse de rapports particuliers de dépendance et fit ignorer le fait que le

dualisme spécifique de la plupart des systèmes gnostiques diffère de toute la

philosophie grecque et de sa conception du cosmos27. Cependant, l'affirmation

des antignostiques était justifiée sur un point décisif: d'après la conception

philosophique et gnostique, la contradiction entre liberté et nécessité, que
vit quotidiennement l'homme empirique, était supprimée pour toute action
qui découle d'une connaissance parfaite de l'ordre ontologique ou cosmique.
Cette pensée contredisait la tradition biblique, selon laquelle ce n'est pas la
connaissance de l'ordre du monde qui est la mesure de l'action droite, mais la
soumission aux ordres inexplicables de Dieu adressés immédiatement aux
hommes.

Malgré l'attaque concernant la prétendue convergence entre gnose et
philosophie, la polémique antignostique utilisait volontiers des arguments
philosophiques, en particulier pour étayer sa croyance en la liberté de choix de

l'homme28. Ses arguments sont partiellement les mêmes que ceux dont
l'Académie, durant sa période sceptique et antidogmatique, s'était servie contre
l'astrologie et par là, contre le Portique29. La doctrine stoïcienne de Vhelmar-
ménè, c'est-à-dire de l'ensemble des déterminations naturelles qui embrasse

tout, s'accommodait sans peine de l'astrologie mathématique qui fit son

apparition au IIe siècle avant J.-C. Le Lycée, qui reconnaissait comme prin-

25 A. Dihle, The Theory of Will in Classical Antiquity. Berkeley, 1982,
Appendix II.

26 K. Koschorke, Hippolvts Ketzerbekämpfung und Polemik gegen die Gnostiker,
Wiesbaden, 1975.

27 II y a des arguments presque identiques dans la littérature antignostique des

philosophes et des Chrétiens orthodoxes : Plot., Enn. 2,9 ; Alex. Lycopol., Adv. Man.
pass.; Method., Resurr. 8,16; Epiphan, Haer. 5,3.

28 Euseb., Praep. ev. 6, 7 s.
29 Cf. H. O. Schroeder in RAC 7, 1969. 553 ss. La doctrine platonicienne de la

providence graduée avait été introduite, elle aussi, dans le système de l'astrologie
(Ptolem., Tetrab. 1,3,4 ss.).



LIBERTÉ ET DESTIN DANS L'ANTIQUITÉ TARDIVE 137

cipes déterminants des événements aussi bien le hasard que le libre arbitre de

l'homme, à côté de l'ordre de la nature, fournissait des contre-arguments
particulièrement clairs.

V. Bardesane et Origene

Ce lien avec l'école d'Aristote, nous le remarquons chez un auteur de

langue syriaque, Bardesane d'Edesse, qui lui-même avait suivi une voie qui le

mena de l'astrologie au christianisme30. Il enseignait, contre les gnostiques
notamment, que Dieu avait créé notre monde selon un ordre parfait et qu'il
avait pourvu toutes les créatures d'une faculté leur permettant de vivre en

conformité avec cet ordre. Quelques-unes de ces créatures, par exemple
l'homme, les astres, les démons et les autres esprits, reçurent la capacité d'agir
librement, ce qui implique la possibilité d'agir également contre l'ordre de la
création. On retrouve ici, pour toute action, les trois principes déterminants
que nous avons déjà rencontrés dans la doctrine du Lycée : l'ordre de la nature,
la libre décision des hommes, et le libre arbitre des astres et des êtres spirituels
dont l'action est ressentie par les hommes comme du hasard. Il est vrai que la

condition actuelle des choses est, d'après la doctrine de Bardesane, provisoire.
Cet état ne dure que jusqu'au Jugement dernier. Alors Dieu jugera les hommes
et tous les êtres doués de la liberté de choix selon les actions issues de leur libre
décision.

Le caractère provisoire du monde actuel, ainsi que la perspective d'un
Jugement dernier qui inaugurera un état d'où les conflits seront éternellement
absents, sont les seuls éléments qui n'entrent pas dans une conception
philosophique du monde. La philosophie grecque défendit toujours la conception
d'un ordre permanent du monde. Mais les arguments particuliers qu'emploie
Bardesane pour critiquer la représentation d'une action humaine déterminée

par le destin et le cosmos proviennent en définitive tous de la tradition
philosophique. C'est le cas notamment de la preuve, basée sur de nombreux
exemples, que des peuples entiers changent leur points de vue et leurs
coutumes sans aucune contrainte, alors même que leurs conditions de vie fixées

par la nature restent les mêmes.
Origene, le grand théologien, postérieur d'une génération à Bardesane, est

celui qui, dans l'Eglise primitive, est allé le plus loin dans la tentative de

comprendre rationnellement la coexistence de la liberté et de la providence
telle qu'elle se présentait dans la tradition biblique. Dans ce contexte, je pense
moins à sa doctrine de l'apocatastase31 très tôt rejetée par l'Eglise, c'est-à-dire

30 Cf. A. Dihle, Kerygma und Logos (Festschrift Andresen), Göttingen, 1979,
123 ss.

31 Cf. le résumé chez Ps. Leont. Byz.. Sed. 10. 6.



138 ALBRECHT DIHLE

de la préexistence, de la chute et de la résurrection de tous les êtres spirituels,
donc également des âmes humaines. J'aimerais parler plutôt de quelques
solutions exégétiques, dans lesquelles des passages bibliques qui concernent
notre problème doivent être mis en accord avec une morale rationnelle et
compréhensible.

Pour échapper au reproche que leur doctrine d'une heimarménè complète
s'attirait, à savoir qu'elle supprimait toute responsabilité de l'homme dans ses

actions, les Stoïciens développèrent la théorie de la double causalité. Ils
illustraient celle-ci par l'image du cylindre32: pour se mettre en mouvement dans

une pente, il lui faut une impulsion externe. Mais sa capacité de suivre un
certain chemin relève uniquement de sa constitution. Il y a donc deux causes,

une aixia trpoKaxàpxooaa et une aixîa aùxoxEA.f|ç. Il en va de même pour
l'homme: toute action suppose une impulsion externe qui lui est donnée par
l'heimarménè et sur laquelle il n'a point d'influence. Cependant, sa manière

d'agir dépend uniquement de sa constitution psychique et morale, dont il est

seul responsable. L'heimarménè, et la liberté humaine en tant qu'état de

l'âme, sont donc compatibles.
Origene se sert de cette doctrine stoïcienne en plusieurs endroits. Ainsi,

explique-t-il, la jolie fille qui passe est la cause extérieure (ama Jtpoicaxàp-

%ouaa) du faux pas de l'ascète qui, à sa vue, se trouble33. Il n'avait aucune
influence sur cette cause. Néanmoins le fait qu'il se soit laissé induire en
tentation peut être ramené à l'état moral de son âme comme à une aixia
aùxoxeÀ.f)ç et pour cette raison il en est entièrement responsable

Les endroits de la Bible les plus problématiques pour une approche
philosophique du problème de la liberté sont certainement ceux où l'on parle d'un
endurcissement d'un homme par l'effet divin. D'après le livre de l'Exode, le

pharaon se trouve prêt à laisser partir le peuple d'Israël34. Mais Dieu l'endurcit
de façon qu'il retire cette permission et, par là, attire finalement sur lui-même
et sur son pays un malheur dont le cours est déterminé par la providence
divine. Sénèque avait résumé le credo de la théologie philosophique en ces

termes: errat qui putat deos nocere nolle, non possunt35. «Celui qui croit que
les dieux ne veulent pas nuire se trompe, ils ne le peuvent pas». Le Dieu des

philosophes est par définition ou par nature un bienfaiteur; le Dieu de l'Ancien

Testament est en revanche capable de colère et de grâce, juste et jaloux,
inexplicable dans tous ses actes.

Origene propose plusieurs explications de ce récit selon lequel Dieu lui-
même renverse la bonne intention d'un homme en son contraire, pour le punir
par la suite. Toutes proviennent de l'arsenal de la philosophie.

"5KF2, 1000.
33 Orig., Princ. 3,1 ; cf. A. Dihle (note 25) 11.
34 Exod. 4, 21 ss.
35 Sen., Ep. 95, 49.



LIBERTÉ ET DESTIN DANS L'ANTIQUITÉ TARDIVE 139

Premièrement, il est possible que cette mesure prise par Dieu, apparemment

si injuste, n'ait fait que porter au jour un état moral du pharaon présent
déjà depuis longtemps, qui déterminait la manière d'agir du pharaon pour
laquelle il fut puni avec raison36. Derrière cette explication, on retrouve,
comme nous le voyons, la distinction stoïcienne de deux causes. L'intervention

de Dieu sera donc à considérer uniquement comme aixia TcpoKaxdpxou-

aa.
La deuxième explication s'appuie sur une représentation courante chez les

Platoniciens et surtout chez les Stoïciens, à savoir que la providence divine
agit continuellement pour l'éducation de l'humanité37. Par des maux apparents,

que l'homme n'a pas appelés par son comportement fautif, la providence,

dit la doctrine stoïcienne, éduque l'homme, l'empêche de devenir
paresseux, de s'arrêter dans son progrès moral. C'est pourquoi les poux et les

puces servent d'instruments de la providence, puisqu'ils empêchent le sage de

s'endormir sur son travail38. Origene développe cette idée en demandant si,
dans le cas du pharaon, Dieu n'aurait pas agi comme un médecin qui aggrave
une maladie bénigne afin de pouvoir rendre la thérapie plus efficace.

La troisième explication est empruntée à la tradition platonicienne : il est

possible que le pharaon ait été puni pour une faute que son âme avait commise
au cours d'une vie antérieure. L'école platonicienne s'est toujours tenue à la
doctrine de la transmigration des âmes et a ainsi rendu possible l'attente
qu'une rémunération méritée, c'est-à-dire attribuée pour une action libre, soit
donnée à une âme après plusieurs existences terrestres39.

La dernière explication se rapporte expressément au chap. 9 de l'épître aux
Romains. Dans le récit de l'exode des enfants d'Israël, le pharaon est
mentionné comme l'un «des vases de colère formés pour la perdition» dont parle
l'apôtre. Origene se demandait si un tel vase ne pouvait pas, selon les mots du
même apôtre dans la deuxième épître à Timothée, se purifier par lui-même
pour devenir ainsi «un vase noble, sanctifié, utile au Maître, propre à toute
œuvre bonne». Cela nous renvoie à la doctrine de l'apocatastase, selon

laquelle toute âme peut atteindre la perfection par son propre effort, fût-ce au
prix de plusieurs réincarnations40.

Il est compréhensible qu'Origène éprouve des difficultés particulières
devant les passages répétés des épîtres de Paul selon lesquels ce n'est pas
seulement l'accomplissement de l'acte, mais déjà la volonté de l'homme qui
dépend du bon vouloir de Dieu41. Paul se réfère ainsi à la grâce de Dieu,
gratuite et impossible à contraindre, et avertit les hommes qu'ils ne peuvent

36 Orig., Princ. 3,1,8-11.
37 H. Koch, Pronoia und Paideusis. Berlin, 1932.
38 G. B. Kerferd in Bull. Ryl. Libr. 60, 1978, 482 ss.
59 H. Dörrie in Hermes 85, 1957, 414 ss.
40 2 Tim. 2, 20-21.
41 Rom. 9. 16-17; Phil. 2, 12-13.



140 ALBRECHT DIHLE

espérer le salut par leur propre activité ou leurs bonnes intentions. D'après
Paul, obtient son salut celui qui est prêt à recevoir la justification de la part du

juge divin au titre de don non mérité; de ce fait, Paul n'interprète l'aspiration
morale que comme réponse à une grâce déjà reçue. Origene transpose cette

doctrine sotériologique dans la parénétique morale et l'explique par l'exemple
suivant: le capitaine qui a su diriger son bateau à travers une tempête reçoit
une récompense pour sa réussite. Il ne doit pourtant pas perdre de vue que
l'aide de Dieu a été, pour son succès, plus importante que son propre effort.
C'est pour cette raison, selon Origene, que l'apôtre incite justement les bons et
les pieux à l'humilité, et c'est dans ce sens que l'on doit comprendre ses

affirmations à propos de l'action de Dieu sur la volonté de l'homme.
Cette méthode est significative des intentions d'Origène. Il fait tout pour

que la liberté de choix de l'homme — au titre de fondement du comportement
moral et ainsi de l'accomplissement de la destinée d'être spirituel — ne soit

pas mise en péril, même par une doctrine de la gratta praeveniens. Les
déclarations radicales des épîtres de Paul sur l'impossibilité complète de se

procurer et de s'assurer la grâce divine appartiennent primordialement à un
contexte sotériologique, dont toute la parénèse morale tire un visage nouveau,
car toute pensée d'un gain du salut par l'homme lui-même est écartée a limine.
De même l'éthique est ainsi délivrée de sa charge sotériologique. La
réinterprétation d'Origène répond à la tradition philosophique, pour laquelle l'acte
moral est la seule voie vers le telos, vers l'accomplissement de la vie humaine.
Pour la pensée imprégnée de philosophie, toute restriction de la liberté de

choix ou de décision comporterait le danger de diminuer le sérieux de l'effort
moral humain. C'est ici sans doute que se trouvent les motifs des tentatives
d'interprétation d'Origène.

Il est vrai que l'exègète, par son interprétation uniquement morale, se

trouve constamment sous la contrainte d'interpréter l'agir divin comme
raisonnable42. Car autrement, la demande adressée à l'homme de coopérer à son
salut en agissant librement d'après les normes expresses de la moralité serait

difficilement justifiable.
La position synergétique qui en résulte, selon laquelle la grâce divine vient

en aide aux efforts humains, rend compte de la réussite et de l'échec moral —

et finalement aussi du jugement de Dieu — par des critères moraux déjà en

vigueur; elle se trouve déjà chez Philon43. Sa doctrine résulte également de

l'interprétation de textes bibliques dans l'horizon de l'éthique philosophique

grecque. Elle s'est avérée particulièrement influente dans l'histoire de l'Eglise
primitive, car en se fondant sur elle, on put s'opposer efficacement à tous les

effets possibles ou réels d'une conception déterministe du monde, fort répandue

dans l'environnement du christianisme des premiers temps, par exemple
chez les astrologues et chez quelques sectes plus ou moins philosophiques.

42 oùk àAoymç (ouk alogos): Orig., Princ. 3,3,2 ss.
43 Cf. A. Dihle (note 25) 92/93.



LIBERTÉ ET DESTIN DANS L'ANTIQUITÉ TARDIVE 141

C'est surtout sous le signe d'une synergie sotériologique qu'on a trouvé, de cas

en cas, un équilibre entre liberté et providence et ainsi, le meilleur fondement
pour une parénèse morale adaptée à la situation.

La tendance à vouloir sauvegarder à tout prix le libre arbitre humain se

retrouve chez des auteurs de toutes les orientations du IIe au IVe siècle après
J.-C. Pour autant que des moyens philosophiques ont été utilisés à cette fin, ils
provenaient pratiquement toujours de l'école platonicienne. Déjà Justin par
exemple, mais aussi Irénée, Clément et après lui Origene, ont repris l'idée que
la liberté de décision est une fonction de la raison, donc de la faculté de

connaître. La raison, cependant, appartient à la partie constitutive spirituelle
de l'homme, qui est à séparer du corps. A l'instar des Platoniciens, pour qui
seule cette partie de l'homme permet l'accès à l'être véritable, c'est à la raison
de l'homme que les chrétiens rapportèrent l'idée biblique de création de

l'homme à l'image de son Créateur44. Dans ce cas, on ne put appliquer ni le

modèle stoïcien, ni celui des Epicuriens.

VI. La conception philosophique de Tordre rationnel de la nature dans la
théologie chrétienne

La conception platonicienne d'une heimarménè échelonnée hiérarchiquement

offrit la possibilité de mettre en rapport la question de la liberté humaine
avec les nombreuses affirmations de la Bible concernant la providence et la
sollicitude universelles de Dieu. Cette conception disait, nous l'avons vu, que
tout est en dernière instance déterminé par la providence sans pour autant que
sur terre tout événement isolé se déroule toujours selon la providence. Au
IIe siècle après J.-C, l'apologiste Athénagoras reprit ce modèle en enseignant
que Dieu lui-même se restreint à la providence à l'égard du tout (jtpôvota xâ>v

öacov) et laisse la providence à l'égard de la partie (7tpóvoia Kaxà uépoç) aux
anges. Comme parmi les anges se trouvent aussi les anges déchus, bien des

choses se déroulent ainsi contre la providence divine, choses desquelles les

anges devront rendre compte lors du jugement dernier45.
Le fondement ontologique que l'école platonicienne donnait à cette

doctrine se retrouve également dans la théologie chrétienne de cette époque. Ainsi
Justin, au IIe siècle après J.-C, et Méthode, au début du IVe siècle après
J.-C,46 diront que les événements qui se déroulent contre le plan de la
providence divine, et qui pour cela devront être jugés lors du Jugement dernier,
sont à rapporter aux résidus d'une matière désordonnée.

44Iustin., Apol. 1,42,8; Iren., Haer. 4,37,4 ss.; cf. Phil., Quod det. pot. insid.
22/23.

45 Athenag., Leg. 24,3; cf. Orig., Orat. 5.
46 Method., Lib. arb. 3, 9 Bonwetsch.



142 ALBRECHT DIHLE

Que Dieu soit esprit, la Bible aussi le dit47, et c'est sans peine qu'on rattacha
cette doctrine à l'ontologie platonicienne qui ne reconnaît d'être véritable et

parfait que dans le domaine de l'intelligible. C'est pour cette raison qu'initialement

la théologie chrétienne n'interpréta pas le récit biblique de la création
dans le sens d'une création ex nihilo. Cette explication ne sera formulée
qu'ultérieurement. Justin par exemple48, déclare que Dieu forma et anima le

monde à partir de matière informe et donc inexistante au sens platonicien.
C'est pourquoi l'interprétation du libre arbitre comme fonction de la
spiritualité qui, dans sa forme pure, ne peut entrer en conflit avec la providence
divine, s'offrait d'emblée aux chrétiens grecs qui s'accordaient ainsi avec la
tradition platonicienne.

Cependant, en se servant de tels philosophèmes platoniciens, on découvrit
une autre difficulté: les paroles de l'Evangile, selon lesquelles aucun moineau

qui tombe à terre n'échappe à la providence divine49, entrent en contradiction
avec la supposition d'une providence échelonnée hiérarchiquement. Philon le

Juif s'était trouvé déjà devant la même difficulté à propos des affirmations de

l'Ancien Testament sur la providence divine. Il conclut dans ses écrits qu'il
fallait compléter le projet des Platoniciens par certaines doctrines stoïciennes

concernant par exemple la signification des prétendus maux physiques et

aussi, justement, l'étendue de la providence divine50. Sa très étrange combinaison

d'une conception à la fois échelonnée et globale de la providence ne put
réussir que parce qu'il posa les critères de rectitude de l'action humaine d'une
manière différente de celle qui était habituelle en philosophie.

Pour comprendre cela, il faut tenir compte des présupposés que Philon et

ses successeurs chrétiens ont dû admettre. L'action incorrecte est, selon l'opinion

unanime de toutes les écoles philosophiques, celle qui est contraire à

l'ordre rationnel et par principe connaissable de la nature. Même lorsqu'on
attribue l'ordre de la nature à un Créateur divin, cet ordre est immuable et lie
même son Créateur. Sénèque dit des dieux: «Statuerunt quae non muta-
rent»5i. La croyance biblique concernant la création est différente : le Créateur
reste en dehors de sa création et n'est pas lié à l'ordre de cette dernière. C'est

pourquoi l'action humaine, qu'elle soit juste ou perverse, ne se mesure pas aux
lois de la création, mais aux commandements du Créateur. Ces commandements

s'adressent immédiatement à l'homme et ne peuvent pas provenir de la

création ; ils ne peuvent pas précisément être reconnus dans la création qui se

prête à sa connaissance rationnelle. Vu que la création ne représente pas une
instance dernière, la liberté signifie pour l'homme la possibilité d'obéir ou non
au commandement immédiat de Dieu. Qu'un tel comportement soit

47E.g. Gen. 1,2; Joh. 4,24.
48 Iustin., Apol. 1,20,41.
«M/. 10,29.
50 Phil., Prov. 1, 24 ss.
51 Sen., Benef. 6,23,1.



LIBERTÉ ET DESTIN DANS L'ANTIQUITÉ TARDIVE 143

conforme à la nature ou non, cela est, dans ce cas, une question secondaire. La
soumission de l'homme à la contrainte déterminante de la nature qui,
produite par la providence divine, ne lie pas cette dernière, n'affecte pas le fait que
l'homme est immédiatement concerné par le commandement divin.

Dans toutes les cultures, la croyance populaire compte certes toujours avec
la possibilité d'une intervention directe des puissances divines, intervention
qui peut bien se situer en dehors de l'ordre connaissable de la nature. Mais les

quatre conceptions philosophiques avec lesquelles nous avons fait connaissance

n'admettaient justement pas cette possibilité; car — selon la conception
platonicienne — l'activité des démons dans la région sublunaire se comprend
par réaction aux erreurs humaines; il s'agit précisément de restaurer l'ordre
d'ensemble troublé. Il existe uniquement des indications que les trois facteurs
déterminants admis par les Péripatéticiens — l'ordre de la nature, le hasard, la
liberté humaine de décision — auraient été complétés par un quatrième
facteur, l'imprévisible intervention des dieux. C'est ce qui apparaît dans une Vie
de Pythagore, ouvrage anonyme qui a probablement été rédigé dans des cercles

péripatéticiens; d'autres témoignages de cette tradition montrent un
intérêt pour cette croyance populaire relative à l'action spontanée des dieux52.
Cela constitue néanmoins une conception marginale dans la philosophie, qui
préférait encore classer l'imprévisible — et donc le non-ordonné — comme
hasard plutôt que comme résultat d'une intervention divine. Pour les
Stoïciens et les Platoniciens, principalement, toute pensée d'une transgression de

l'ordre de l'être, précisément par l'intervention divine, était considérée

comme une abomination. C'est ce qu'on peut par exemple conclure de la
doctrine stoïcienne de la prière transmise par Porphyre et Hiéroclès, selon
laquelle il n'y a rien de plus blasphématoire que d'adresser à la divinité la
demande de déroger à l'ordre parfait de l'être53.

Dans la tradition biblique, en revanche, l'idée de la prédétermination
divine n'est pas separable de la croyance en la possibilité permanente d'une
intervention souveraine de Dieu dans l'ordre de sa propre création. Tel était le
fondement de la tentative d'expliciter la croyance biblique à l'aide d'une
combinaison de la doctrine platonicienne d'une providence échelonnée
hiérarchiquement et de la doctrine stoïcienne d'une providence embrassant toutes

choses. Si la doctrine platonicienne s'alliait mieux à la croyance en l'efficace

de pouvoirs divins et même contraires à Dieu dans le monde, la doctrine
stoïcienne permettait d'exclure toute interprétation dualiste dans le problème
de la liberté et de renforcer la croyance en la souveraineté illimitée du Dieu
Un. Par contre, la reconnaissance du hasard comme facteur déterminant chez

52 Phot., Bibl., cod. 249. L'intervention spontanée des dieux est distinguée du destin
ou l'ordre cosmique dans la conversation entre Pompée et le péripatéticien Cratippe
après la bataille de Pharsale (Plut., Pomp. 75).

"Hierocl., ap. loh. Stob. 1, 63 Wachsmuth-Hense; Plot., Enn. 3,2,8; Porph.,
Abstin. 3, 11.



144 ALBRECHT DIHLE

les Epicuriens et les Péripatéticiens était inacceptable tant pour les Juifs que
pour les Chrétiens. Eusèbe remarqua avec mépris qu'Aristote arrêtait le pouvoir

divin à la sphère lunaire54.

VIL La conception théologique de la providence personnalisée

Les commentaires sur le livre de Job sont, comme on le comprend bien,
riches d'indices sur l'introduction de la doctrine stoïcienne de la providence
dans une théologie conçue par ailleurs selon le modèle platonicien. Il s'agissait

d'expliquer la souffrance imméritée du juste. Ainsi, dans le commentaire de

Job par Didyme l'Aveugle, l'assurance que la providence divine détermine
toutes les particularités de la vie humaine se répète exactement comme
l'enseignaient les Stoïciens et les Pythagoriciens. Même les maux immérités
servent aussi en dernière instance au bien de la personne concernée55. Toutefois
cette croyance en la providence divine n'est pas conforme au modèle stoïcien
de Yheimarménè dans la mesure où celle-ci n'est pas ici une loi impersonnelle
et universelle et que Dieu poursuit dans chaque cas particulier un dessein

chaque fois particulier. Ainsi le hasard, aussi bien que le destin inflexible, sont
exclus de la même façon. L'arien Julien transpose même ce principe à la

providence cosmique de Dieu. Il n'y a pas non plus ici de destin au sens des

astrologues et des Stoïciens, ni de hasard selon le modèle épicurien ou
péripatéticien. Bien au contraire, la providence divine dirige tout d'après une libre
décision dans chaque cas particulier, et c'est justement à cette providence que
correspond le libre choix humain dans l'action56.

Certes, il y eut également des tentatives d'interpréter de manière chrétienne
la croyance des astrologues en la destinée. Ainsi Tatien déjà expliquait la
contrainte du destin interprétée cosmologiquement par l'astrologie par le fait
que, avec le péché originel, l'homme était tombé sous la domination de

démons méchants57. Ce motif pouvait précisément être développé dans le

sens des conceptions platoniciennes: la dépendance à l'égard des démons
s'accroît à mesure que l'homme s'empêtre dans la matière. Cette façon de

penser platonicienne, dans laquelle innocence et caractère spirituel sont
identifiés, restait étrangère à Tatien, mais on la rencontre abondamment dans la
littérature chrétienne des IIIe et IVe siècles58.

La personnalisation dans la théorie de la providence facilita l'établissement

d'un accord entre la providence divine et la liberté humaine ; en tout cas

54 Euseb., Praep. ev. 15, 5 ss. ; cf. Atticus, Fr. III Baudry.
55 Didym. Caec, Comm. in lob. 12, 9 (p. 315 ss. et 321 ss. Hagedorn).
56 Iul., Comm. in lob 2,7 Hagedorn ; cf. Didym. Caec Comm. in lob 1,12 (p. 23,27

ss. Henrichs); Hilar., Comm. in Ps. 56,3; 63,9; 144,15; 148,3.
57 Tat., Ad Graec. 8-11.
58 H. Merki, 'opoicocnç Secò Bern, 1956.



LIBERTÉ ET DESTIN DANS L'ANTIQUITÉ TARDIVE 145

elle permettait mieux cet accord que la représentation impersonnelle du destin

propre aux astrologues et aux Stoïciens. De même, les démons de la région
sublunaire qui, d'après les Platoniciens, veillent à la sauvegarde de l'ordre du
monde, réagissent en premier lieu aux erreurs humaines et, dans cette mesure,
n'agissent pas uniquement d'après un plan préconçu. Sur un point cependant,
les chrétiens se virent confrontés à des difficultés aussi quant à la providence
personnelle. Il concerne la représentation du péché originel qui, considéré

philosophiquement, pouvait signifier une restriction drastique de la liberté
d'action humaine. Pour échapper précisément à cette conséquence, les auteurs
chrétiens se tournèrent à nouveau vers la philosophie. Ainsi Clément
d'Alexandrie interprète-t-il le péché originel comme transmission de mauvais
exemples de conduite de génération en génération, et Didyme le restreint à des

faux pas non délibérés59. Le péché originel est alors rédimé par la mort et la
résurrection du Christ. C'est pourquoi Job, qui vivait avant l'incarnation du
Christ, a dû souffrir encore à cause du péché originel. Pour ses faux pas
délibérés, Ltexà xou eiôévat, l'homme reste responsable devant le Jugement
dernier. D'autres, par exemple Basile et Ambroise, ont interprété le péché

originel comme perte d'être, dans le sens de la philosophie platonicienne60.

Une explication authentiquement chrétienne de la croyance en la chute de

tout le genre humain, explication qui fait éclater le cadre de la philosophie
grecque, ne se trouve que chez saint Augustin, de même qu'un autre point que
je n'aborderai que brièvement dans ma conclusion.

VIII. Savoir ou volonté comme présupposition du choix libre

Liberté et caractère motivé de l'action constituent, selon la conviction
philosophique, une fonction du savoir portant sur les moyens et les fins de
l'action. Cette doctrine fondamentale est exposée pour la première fois dans le
Gorgias de Platon. Selon les philosophes, un savoir authentique doit proprement

se rapporter, en dernière instance, à l'ordre objectivement donné et
immuable du monde ou de l'être. De ce point de vue, seul Aristote, avec sa
distinction de l'intelligence théorique et de l'intelligence pratique destinées à
des actes de connaissance portant respectivement sur les domaines de la
nature et de la société, a pris une position différente61. Bien entendu, il
n'envisagea pas de nier la relation entre savoir et motivation.

Si nous nous plaçons maintenant dans la conception biblique, le savoir
requis pour un choix libre et responsable — selon le modèle envisagé ci-dessus

59 Clem. Alex., Strom. 3, 100 ss.; Didym. Caec, Com. in lob 14, 415 (p. 365, 14

Hagedorn).
60 Basil., Quod Deus non est aud. mal. 5 (PG 31, 341 B); Ambros., Isaac 1, 60.
61 Ar. Didym., ap. loh. Stob. 2,145,19 Wachsmuth-Hense.



146 ALBRECHT DIHLE

— ne se rapporte pas à une compréhension de l'ordre de la création, mais à

l'exigence de se conformer aux manifestations insondables de la volonté du
Créateur. Philon tenait déjà compte de cette différence en attribuant à l'homme,

par-delà ses capacités rationnelles, une sorte d'organe avec l'aide duquel il
se rend apte à suivre les préceptes divins, et qui le guide et le rend attentifaux
faux pas possibles. Nous rencontrons ici la plus ancienne doctrine de la

conscience, à vrai dire grevée de mainte obscurité théorique et terminologique62.

Les théologiens chrétiens s'avisèrent rapidement du fait qu'un savoir
menant au choix libre de l'obéissance à l'égard de l'injonction divine devait
être d'une autre nature que le savoir prouvable et communicable de la raison.
Cette conviction s'exprime par exemple chez Tertullien63. Clément d'Alexandrie

se servit d'un terme de la psychologie stoïcienne pour décrire le même

point. Selon la doctrine stoïcienne, c'est la croyKaxctGscnc, l'assentiment que la
raison donne à une représentation impliquant un certain but d'action, qui
déclenche l'impulsion à agir, la ôpuf).

Pour les Stoïciens, l'ensemble de ce processus se déroule dans le domaine
rationnel de l'âme, et c'est pourquoi le savoir concernant l'action ne se

différencie pas fondamentalement du savoir théorique. Clément sépare
néanmoins les deux64. Il explique que de simples fidèles se sont souvent montrés
meilleurs chrétiens que les personnes cultivées, parce qu'en eux la cruYKa-

xâfjsoiç est plus ferme. Etant donné que Clément place d'habitude le croyant
cultivé, le gnostique, au-dessus du simple fidèle, la comparaison entre eux liée

au terme de ouyKaxâûecriç, favorable ici au second, indique un élément

nouveau: le choix de l'obéissance face au commandement divin est décrit
comme un acte propre, indépendant de la connaissance rationnelle, à l'aide
d'un terme qui pourtant dans la tradition stoïcienne désignait justement un
effet cognitif de la raison Certes, il existe maint témoignage dans l'éthique
philosophique de l'époque impériale quant au fait que la ferme attitude
morale fondamentale, souvent désignée par le terme de 7tpoatpEaiç était
considérée comme supérieure à un savoir purement théorique65. Néanmoins
cette Ttpoaipscnç n'est rien d'autre qu'un savoir fondamental sur le monde et

l'homme, intériorisé — pour parler avec les psychologues d'aujourd'hui — et
amené à l'évidence. Elle repose donc à nouveau sur la connaissance. Mais la
conscience, telle que Philon l'introduisit pour la première fois dans la discussion

théologique, ou la croyKaxäGecric selon l'acception de Clément, ou encore
le savoir particulier selon Tertullien, tous se rapportent immédiatement au
commandement et à la volonté de Dieu. La connaissance ainsi transmise ne

62 Cf. A. Dihle (note 25) 96 ss.

63Tert., Praescr. haer. 7,13; Ambros., Comm. in hex. 1,6,22 ss.; Comm. in Luc.
1,10.

64 Clem. Alex., Strom. 2, 25 ss. et 6, 11/112.
"Epict., Diss. 1,22,10; 4,6,34.



LIBERTÉ ET DESTIN DANS L'ANTIQUITÉ TARDIVE 147

peut être ni vérifiée ni falsifiée dans la confrontation avec l'ordre rationnel de
la nature. Son origine ne réside pas dans un effort de l'entendement, mais au
contraire, comme dit le Psalmiste, dans la crainte de Dieu66.

La philosophie de l'époque impériale et de l'Antiquité tardive n'a pas livré
d'instrument pour une explication théologique des conceptions de la chute et
du péché originel, d'une part, et du choix pour ou contre le commandement
divin envisagé indépendamment de la connaissance rationnelle, d'autre part.
Cet instrument ne fut forgé que dans la doctrine de la volonté de saint
Augustin, à partir d'éléments apportés par le platonisme tardif. Dans cette
doctrine, le rapport entre philosophie grecque et théologie chrétienne des

premiers temps se présente d'une manière toute différente que dans les
chapitres sur la théorie de la providence que nous venons de parcourir. Nous
avons toujours à nouveau rencontré de simples reprises, des contaminations,
de timides continuations, ou alors des catachrèses de philosophèmes déjà
donnés, servant à conceptualiser des énoncés bibliques ou des croyances
judéo-chrétiennes. Mais la doctrine augustinienne de la volonté — de même

que d'autres chapitres de la théologie d'Augustin — marquent un nouveau
départ67. Il est vrai qu'Augustin se servit de nombreux concepts et thèmes de
la tradition néo-platonicienne qui le précédait, et cela souvent avec une
compréhension moindre que celle des théologiens orientaux. Et pourtant il
parvint, au cours d'une longue vie, à se détacher pas à pas du questionnement,
toujours déterminé ontologiquement, de la philosophie ancienne. Il acquit
une perspective à travers laquelle les énoncés bibliques sur la grâce et la
volonté, la providence et la liberté, la création et la trinité, pouvaient être

compris théologiquement d'une façon nouvelle, correspondant sans doute
mieux à la tradition biblique.

(Traduction préparée à l'Université de Neuchâtel par K. Jonas, N. Renaud,
S. de Marsanich, S. Friedli, J.-P. Schneider, D. Schulthess.)

66 Ps. 110,10; lob 28,28; Prov. 1,7; Sir. 1,18; cf. Iustin., Dial. c. Tryph. 61.
67 A. Dihle (note 25) 123 ss.


	Liberté et destin dans l'antiquité tardive

