Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 39 (1989)

Heft: 2

Artikel: Liberté et destin dans l'antiquité tardive
Autor: Dihle, Albrecht

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381380

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381380
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 121 (1989), P. 129-147

LIBERTE ET DESTIN DANS L’ANTIQUITE TARDIVE

ALBRECHT DIHLE
I. L’incompatibilité logique des conceptions du destin et du libre arbitre

«La vie, tout comme la totalité a laquelle nous appartenons, est composée
de liberté et de nécessité d’une maniére incompréhensible». La condition que
Goethe décrit par ces mots empécha, durant des siécles, les philosophes de
dormir; néanmoins aucun d’entre eux ne lui a trouvé jusqu’a ce jour une
explication universellement acceptée.

Et pourtant, chose étrange, cela n’a jamais constitué un grave probléme ni
pour les fondateurs, ni pour les premiers propagateurs des grandes religions;
de plus, on peut méme dire que cette attitude valut pour I’ensemble de la
pensée archaique. Les promesses que regoit Abraham, selon Gen. 12 et sui-
vants, établissent un ensemble de déterminations dans la longue durée.
Cependant, lorsque le méme Abraham regoit, d’aprés Gen. 22, ’ordre divin de
sacrifier son fils, le porteur de la promesse, cette épreuve d’obéissance ne
trouve un sens qu’a la condition qu’Abraham ait également pu étre désobéis-
sant. On trouve, dans les parties parénétiques de I’Ancien Testament, des
appels a se décider volontairement en faveur de la justice, ainsi que des
exhortations a se confier en la providence et la sollicitude de Dieu. Chez
Homeére, le lecteur rencontre constamment la méme juxtaposition de I’ad-
mission d’une libre capacité de décision de I’homme avec I’'acceptation d’un
sort déterminé dans tous ses détails par les dispositions divines. Dans la guerre
de Troie, le plan préalable de Zeus se réalise!, mais Achille a la liberté de
choisir entre une vie longue et tranquille et une existence bréve et glorieuse2.
Certes, aucun aéde de la poésie héroique grecque n’a jamais tenté de préter a
Achille la décision de renoncer a la gloire. Mais les vers du livre 9 de I'//iade
perdraient tout sens si leurs auditeurs, se rapportant a leur propre expérience,
ne pouvaient pas compter avec la possibilité d’une décision libre.

Sans doute avons-nous besoin, nous autres humains, de ces deux repré-
sentations pour la conduite de notre vie, sans considération de leur incom-
patibilité logique. Pour nous orienter dans le monde, nous avons besoin de la
certitude que les processus naturels dont nous dépendons se déroulent de
manicre réglée et sont de ce fait prévisibles, et que, par la-méme, notre vie
s’insére dans un contexte préétabli de déterminations. D’un autre c6té, si nous
n’admettions pas la possibilité d’agir librement et, de ce fait, la possibilité

WJL 1,5,
2119, 41 ss.



130 ALBRECHT DIHLE

d’endosser la responsabilité de nos actes, nous ne pourrions ni évaluer nos
actes, ni par suite régler nos relations avec autrui.

Bien des éléments indiquent que pendant longtemps, I'incompatibilité de
ces deux présuppositions fondamentales n’a été ni ressentie ni reconnue en
tant que telle. Cela est notamment valable pour I’époque dont témoignent les
écrits canoniques de I’Ancien Testament. Mais méme lorsqu’on se rendit
compte du probléme de la contradiction logique entre liberté et providence,
on écarta la difficulté en envisageant un Dieu souverain qui n’agit pas dans le
monde, mais au-dessus du monde, et qui, de ce fait, n’est pas li¢ par les lois de
sa création. «L’ceuvre demande-t-elle a son créateur: pourquoi m’as-tu fait
ainsi?» Cette répartie de ’Epitre aux Romains peut seulement étre acceptée
ou, comme ce fut souvent le cas, réinterprétée, car elle confirme la contra-
diction, mais ne la résout pas3.

Il en va autrement en philosophie: comme le dit Méphisto, elle prouve
toujours que tout doit €tre ainsi et non pas autrement. Cela vaut particulie-
rement pour la philosophie hellénistique, qui constitue le contexte dans lequel
le message de la croix et de la résurrection devint religion universelle.

I1. Les solutions données au probléme par la philosophie hellénistique

La philosophie hellénistique s’est conformée au testament de Socrate dans
la mesure ou elle ne visait pas a une explication du monde ou de I’€tre, dans le
sens d’Aristote, explication qui s’exprimerait dans une multiplicité de scien-
ces particuliéres, mais voulait n’étre qu’un art de vivre, propre a étre enseigné
et appris, I’art d’une vie dans laquelle on piit rendre compte de toute action.
Les quatre grandes écoles dogmatiques avaient pour but commun de trans-
mettre, sous la forme d’une représentation vérifiable, un savoir fondamental
sur ’organisation du monde et sur la position de ’homme dans ce dernier; de
ce savoir devaient se déduire toutes les directives nécessaires a une action
consciente et méditée, en conformité avec la nature. De I'intention de montrer
ainsi la voie qui mene a une vie accomplie, résultait la division ternaire des
disciplines philosophiques en logique, physique et éthique, dont la derniére
constituait la raison d’étre de toute la philosophie®.

Une position clé échut au probléme de la liberté et de la prédétermination,
car on se devait d’¢lucider le rapport entre I’agir soumis a une évaluation
morale et donc libre, et ’ordre de la nature restant uniforme et donc déter-
minant tout devenir. A cet endroit ou éthique et physique se rencontraient, on

3 Les Stoiciens se rendaient compte du fait que le fatalisme n’empéche pas I’activité
des hommes (SVF, 2, 956-58; cf. PLOT., Enn. 3, 2, 8).

4 P.e. SEXT. EMP., Adv. math. 11, 200; cf. A. M. IoPPOLO, Aristone di Chio, Roma
1980, 50 s.



LIBERTE ET DESTIN DANS L’ANTIQUITE TARDIVE 131

ne pouvait se permettre le moindre manque de clarté, sinon on risquait de
compromettre le caractére rationnel et démontrable de I’art de vivre.

Il n’est donc pas étonnant que les quatre écoles philosophiques de I’Anti-
quité aient toutes disposé d’une doctrine exactement élaborée concernant la
liberté et le destin et que, justement, elles aient divergé clairement sur ce point.
Lorsqu’au I¢' siécle aprés J.-C., Joséphe® voulut présenter, pour un public
grec, les sectes juives de son temps comme constituant des écoles philosophi-
ques, il choisit comme marques distinctives leurs doctrines de la liberté et du
destin. Cela correspondait a une habitude que I’on observe réguliérement dans
la doxographie, c’est-a-dire dans 1’enseignement des opinions philosophi-
ques®. Mais a cette époque, les réflexions concernant la relation énigmatique
entre la liberté d’agir et la prédétermination de toutes choses préoccupaient
également les esprits dans le judaisme, comme on le voit dans les textes
postbibliques, qui témoignent ainsi de I'influence des spéculations grec-
ques’.

Les quatre réponses a notre question, réponses élaborées par la philosophie
hellénistique, sont en bref les suivantes:

Pour les Epicuriens?®, les événements naturels, y compris tous les phéno-
menes mentaux, s’expliquaient par des processus de regroupements toujours
changeants d’atomes, processus guidés par le hasard. Il n’existe donc pas
d’ordre de la nature qui puisse fournir des critéres invariables pour I’action
humaine. Ces derniers résultent seulement de la nature de ’homme agissant,
nature qui se manifeste par des sensations de joie et d’aversion. L’homme est
libre de suivre ces indications ou de les ignoret. Son action, soumise a ’éva-
luation morale, dépend ainsi exclusivement de sa propre décision et de sa
responsabilité. Avec la doctrine de la napéykAioig, c’est-a-dire de la déviation
spontanée et imprévisible, a partir de la verticale, des atomes tombant dans le
vide, et de ’agglomération de ces atomes jusqu’a la constitution d’un monde,
les Epicuriens attribuaient aux atomes eux-mémes quelque chose comme une
décision libre?®.

Il1en va tout autrement dans I’explication du monde également matérialiste
des Stoiciens. Pour eux, tout ce qui se passe dans 'univers constitue un grand
systéme unique et parfaitement raisonnable. Il n’y a rien qui ne soit déterminé
par I’heimarméné (destin) dés le début et de la meilleure maniére possible !°.
Ni le hasard, ni ’acte libre des hommes ne peuvent changer quoi que ce soit a
cet ordre. La liberté de ’'homme, qui fonde sa responsabilité morale, réside

5> 10SEPH., Ant. 13, 171 ss.

SEPICT., Diss. 1,12,1 s.; Ench. 21; Luc., Vit. auct. 20; CALCID., In Plat. Tim. 142,
p- 181,17 Waszink; TAC., Ann. 6, 22.

7Sir. 10,4 55 17,2; 33,12 ss.

YEPICT., Lib. ag. 34,30,13 Arrighetti; cf. M. GIGANTE, Epicureismo e Scetticismo,
Roma 1981, 56 ss.

® EPICT., Fr. 281 Usener.

10 CHRyYSIPP., SVF 2, 913.



132 ALBRECHT DIHLE

uniquement dans le fait qu’il est capable, en tant qu’étre raisonnable, de
connaitre I’ordre du monde. Il pourra alors intégrer ce qu’il est déterminé a
faire ou a subir dans sa propre décision libre, et rien ne saurait plus le
contraindre a quoi que ce soit, puisqu’il se trouve en accord avec la nature.
L’insensé par contre n’est pas libre, justement parce qu’une providence, qui lui
reste incompréhensible, le contraint, contre ses désirs et ses aspirations dérai-
sonnables, a s’agiter et a subir!!,

Il y a beaucoup de points communs entre Stoiciens et Epicuriens en ce qui
concerne I’explication du monde. Mais si les disciples d’Epicure contestérent
que le monde et le caractére d’un cosmos, c’est-a-dire d’un univers stricte-
ment ordonné, gagnant par cette théorie une trés ample liberté d’action pour
’homme, les Stoiciens par contre attachérent une grande importance a I’ordre
immuable, raisonnable et bienfaisant de la nature. C’est pourquoi ils ont di
réduire le plus possible la liberté¢ de '’homme comme facteur déterminant des
é¢vénements réels, et la transposer entiérement dans la conscience humaine. Il
est vrai que par 13, cette doctrine procura a ’homme I'indépendance totale et
par la méme, I’entiére responsabilité de son propre état mental et moral.

Les disciples de Platon ont a nouveau un autre point de vue. Dans un
passage célébre de la République'?, Platon dit que ’homme, en tant qu’étre
raisonnable, est capable a tout moment de choisir librement entre plusieurs
possibilités d’action; mais en méme temps, il est indissolublement li¢ aux
conséquences de ses actes et, dans cette mesure, n’est pas libre. Dans le moyen
platonisme, sous I'influence de la doctrine stoicienne de I’heimarméne, on
interpréta ce passage de la fagon suivante 13: il a trois niveaux de la providence.
Premiérement, celui du domaine supralunaire et intelligible, ou régne le plus
haut Dieu du monde. Ici, la possibilité d’une contradiction entre liberté et
nécessité n’existe pas, étant donné que I'intellect pur est synonyme de pure
raison. Dans le domaine des astres, ou les étoiles agissent en tant que dieux, la
matiere est organisée par I'intellect de telle fagon que le macrocosme révele a
la connaissance rationnelle de ’homme une régularité dénuée de toute contra-
diction. Dans la sphére sublunaire, par contre, la ot les hommes vivent, la
matiére n’est que partiellement animée, organisée et pourvue de conscience
par l’esprit. Aussi arrive-t-il que la décision libre, dont ’homme est capable
grace a sa raison, ne soit pas suivie dans tous les cas des résultats voulus. La
décision de ’homme qui agit ainsi que le champ de son action peuvent étre
déterminés par une matiére désordonnée, si bien que le déroulement de I’ac-
tion trouble I'ordre du monde. Voila pourquoi il faut I’efficace des démons
régnant sur terre pour rétablir, par leur intervention, I’équilibre un instant
troublé de I’ordre raisonnable du monde. Les hommes ressentent cela comme

1" CLEANTH., SVF 1, 527; SEN., Ep. 107, 10.

12 PLAT. Rep. 617 C ss.; cf. Tim. 48 E; Leg. 10, 903, B ss.

B Ps. PLuT., Fat. 9; ApUL., Dogm. Plat. 1, 11 s.; ALBIN., Didasc. 26 cf. POSIDON., Fr.
103 Edelstein-Kidd = 382 Theiler et PLOT., Enn. 3, 2 s.



LIBERTE ET DESTIN DANS L’ANTIQUITE TARDIVE 133

une rétribution le plus souvent non souhaitée de leurs actes. Cette doctrine de
la triple providence propre a I’Académie correspondait 4 beaucoup d’égards,
malgré sa complexité, a des représentations populaires. Non seulement elle
justifiait 'intervention imprévisible des puissances divines, mais de plus elle
permettait d’attribuer les événements cosmiques et les affaires d’Etat a la
providence divine, tout en rapportant les faits quotidiens au libre arbitre de
I’homme. Ainsi, d’aprés les Platoniciens, tout est contenu dans la providence,
mais tout ne se produit pas selon elle!*, comme le croyaient les Stoiciens.

La doctrine des Péripatéticiens, tenants de I’école d’Aristote, était encore
plus proche de I'opinion commune 3. Ils acceptaient trois principes de déter-
mination qui, bien qu’indépendants, se situent sur le méme plan et dirigent les
événements: ’ordre de la nature, le hasard et la décision de ’homme. L’ordre
de la nature a une prééminence en ceci qu’il impose les limites du possible,
mais cela ne veut pas dire que tout ce qui se passe par nature se déroule pour
autant selon la nécessité, comme le pensaient les Stoiciens.

Le hasard ou I'intervention des hommes peut trés bien changer le dérou-
lement prévu de par la nature, la nature commettant elle-méme de temps en
temps des erreurs '6. Il en résulte que pour ’évaluation de I’action humaine, les
criteres nécessaires ne peuvent étre immédiatement tirés de la nature, comme
le prétendaient les Stoiciens et les Platoniciens. Un savoir certain ne peut
avoir comme contenu que ce qui reléve de I'ordre stable de la nature. Les
conditions propres a la société sont déterminées par les décisions imprévisi-
bles des hommes. Elles ne permettent de ce fait que des suppositions d’une
probabilité plus ou moins grande !”. Etant donné que les seuls actes soumis a
des jugements moraux sont ceux qui dérivent d’une décision libre de celui qui
agit, mais que cette décision, facteur de détermination de l’acte, est de rang
¢égal a I’ordre de la nature, la conformité a la nature — valeur de référence de la
moralit¢ — ne se rapporte qu’aux conditions de I’acte humain, et non pas a
I'acte lui-méme. Il en ressort que le Lycée sépare le domaine de la moralité de
celui de la nature plus nettement que les autres écoles. Et c’est seulement dans
le domaine de la nature qu’il reconnait une large prédétermination des évé-
nements. Au hasard, il attribue cependant un réle non seulement dans la
nature, mais aussi dans la société.

On voit combien ces doctrines se distinguent les unes des autres, méme si le
but visé est le méme dans toutes les écoles. La liberté d’action qui se fonde sur
le savoir et sur le discernement rationnel, est la condition de toute évaluation
morale: le but est d’aboutir a un rapport dénué de contradiction entre cette

4 Ps. PLUT., Fat. 5; 8.

' ALEX. APHROD., Fat. 1 ss., avec le commentaire de R. W. Sharples, London,
1983.

' ARISTOT., Phys. 199 a 33; THEOPHR., Caus. plant. 1,5,1.

" ARISTOT., Eth. Nic. 1143 a 3 ss.; b 23 ss.; AR. Dip., ap. Ioh. Stob. 2,117
145 Wachsmuth-Hense.



134 ALBRECHT DIHLE

liberté d’action et ’ordre préalable de la nature, reconnu par la raison. Ainsi, la
contradiction logique entre liberté et nécessité ou providence serait résolue.
Les Epicuriens et les Stoiciens proposaient des solutions extrémes. Les Stoi-
ciens intégraient tout dans un seul grand complexe de déterminations et
définissaient la liberté humaine comme état de conscience. Les Epicuriens,
par contre, niaient tout ordre raisonnable du monde et accordaient a la liberté
humaine une marge pratiquement illimitée. Les Platoniciens et les Stoiciens
avaient en commun un dépassement religieux du contexte cosmique, mais
’explication ontologique fondée sur ’opposition matiére/esprit permettait
aux Platoniciens de souligner davantage I'imperfection du monde empirique,
et de laisser par la un espace plus large a la liberté de décision de ’homme et a
ses conséquences réelles.

Les Péripatéticiens, d’accord avec les Epicuriens, s’opposaient aux deux
autres écoles dans la mesure ou ils contestaient 'identification de I’ordre de la
nature avec la nécessité. Mais pourtant, les Péripatéticiens se distinguaient des
Epicuriens et des Stoiciens dans le fait qu’avec les Platoniciens ils voyaient
dans la liberté de décision une fonction de I'intellect séparé de la matiére. Ils
s’entendaient avec les Platoniciens et les Stoiciens quant a I’ordre de la nature,
qui détermine les limites du possible et qui conditionne également la vie
morale.

II1. Le monothéisme biblique et le probleme du libre arbitre

Dans le judaisme de I’époque impériale, on remarque une conscience claire
de I’existence du probléme de la liberté %, conscience qui n’apparaissait pas
dans I’Ancien Testament. Les psaumes de Salomon !, qui sont nés dans les
cercles pharisiens, attaquent vigoureusement I’opinion qui veut que tout soit
prédéterminé et que I’action humaine importe peu. On trouve également ce
probléme dans les textes de Qumran et nous connaissons déja la classifica-
tion des sectes juives proposée par Joséphe. Mais dans ce contexte, il ne faut
pas chercher des réponses aussi claires que celles des philosophes. Si ’on
entend par providence non la fonction d’une nature éternelle et invariable, et
donc accessible a la raison, mais quelque chose qui dépend d’un Dieu sou-
verain dont ’homme rencontre les actes et les exigences incompréhensibles et
qui juge les hommes d’apres leurs actes, il est difficile de trouver une relation
non contradictoire entre liberté et nécessité.

Ce n’est que chez Philon d’Alexandrie que I’on rencontre un essai de
synthése non contradictoire entre liberté humaine et providence divine. Une
fois de plus, Philon se présente, par sa formation philosophique, comme le

18 E. MAIER, Mensch und freier Wille nach den jlidischen Religionsparteien zwischen
Ben Sira und Paulus, Tiibingen, 1971.

19 Psalmi Sal. 9, 4.
20 E. H. MERRILL, Qumran and Predestination, Leiden, 1975.



LIBERTE ET DESTIN DANS L’ANTIQUITE TARDIVE 135

precurseur des théologiens chrétiens 2!, Pour le reste du judaisme, I'opinion du
grand Rabbi Akiba (II€ siécle apres J.-C.) est caractéristique 22: tout est prévu,
et pourtant il y a une liberté de choix; le monde est gouverné avec bonté, et
pourtant tout dépend de I’action humaine.

On retrouve une idée semblable dans le Nouveau Testament: on y ren-
contre de nombreux passages destinés a amener ’homme a se confier a la
sollicitude divine a laquelle rien n’échappe; mais en méme temps, un appel a
la conversion renforce les hommes dans la conscience de leur responsabilité a
I’égard de toute pensée, parole et action2’, Paul a exprimé sans méprise pos-
sible, dans le chap. 9 de I’Epitre aux Romains, que, d’apreés la doctrine biblique
de la création, il ne peut y avoir de solution qui rende compréhensible a la
raison humaine cette coexistence entre liberté et providence.

IV. Les gnostiques et leurs adversaires

Cependant les chrétiens, dans un milieu ou la réflexion et la pensée étaient
avant tout déterminées par la philosophie, ne pouvaient éviter de recourir a
des moyens philosophiques pour résoudre cette question. La premiére occa-
sion se présenta lorsque le message chrétien rencontra le mouvement religieux
multiforme que nous appelons la gnose. Les grands systémes gnostiques du
II¢ siecle aprés J.-C. sont déja des amalgames d’éléments préchrétiens, non
chrétiens, chrétiens et philosophiques. Dans tous ces systémes, il y a, concer-
nant notre probléme, cette idée centrale: la contrainte exercée par le destin ou
le déterminisme, contrainte a laquelle est soumis ’homme empirique, indique
que son véritable ego spirituel est emprisonné dans son corps matériel et dans
un monde formé de matiére et créé par un Dieu subordonné. Aprés s’étre
libéré de cette prison, I’ego de ’homme s’éléve au dessus du destin (Unepdve
g eipapuévng)? pour atteindre une libre autodétermination, et cette libé-
ration ne peut étre comprise qu’en tant qu’acte cognitif, car I’activité de I’esprit
est avant tout connaissance. Ce n’est pas ici le lieu de pénétrer dans les détails
compliqués des doctrines gnostiques. Mais I’opposition entre esprit et liberté
d’une part, matiére et destin de I’autre, est manifestement d’origine platoni-
cienne. Le message du Christ est réinterprété ici en une initiation concernant
Iorigine, la constitution et la destination du vrai moi de ’homme.

La réaction de I'Eglise officielle face a la réinterprétation gnostique de
I’événement du Christ a surtout souligné le point suivant: on a objecté qu’en
admettant un noyau essentiel, divin et spirituel en tous les hommes, ou du

' M. HADAS-LEBEL (éd), in PHILON, De providentia (Paris, 1978), introduction,
p. 58 ss.

2 b 'Avor. 3, 15.

BE.g Mt 19,21; Mt. 6,26 ss.; Mt. 10,29 ss.

M Pist. Soph. 133; Corp. Hermet. 12, 6 ss.; PTOLEM., Ad Flor. pass.



136 ALBRECHT DIHLE

moins en beaucoup d’entre eux, on attribue a la délivrance un certain caractere
de contrainte, dés le moment ou ’annonce en a été apportée sur terre par le
libérateur. Or cela contredit le message biblique qui appelle ’homme a choisir
librement sa conversion et supprimerait finalement toute responsabilité¢ de
I’homme a ’égard de sa conduite. Je ne souléverai pas la question actuelle-
ment trés discutée de savoir si cette objection contre les gnostiques est tout a
fait justifiée ou non 2. Dans leur réaction contre les doctrines gnostiques, les
chrétiens ont inlassablement rappelé les conséquences redoutables pour la vie
morale et religieuse qui résulteraient de toute limitation de la responsabilité de
I’homme en ce qui concerne ses actes libres et indépendants de toute loi
cosmique.

Dans la polémique antignostique, on prétendait que les doctrines gnosti-
ques dérivaient de la philosophie grecque 26, Cela conduisit a la construction
aventureuse de rapports particuliers de dépendance et fit ignorer le fait que le
dualisme spécifique de la plupart des systémes gnostiques différe de toute la
philosophie grecque et de sa conception du cosmos?’. Cependant, I’affirma-
tion des antignostiques était justifiée sur un point décisif: d’aprés la concep-
tion philosophique et gnostique, la contradiction entre liberté et nécessité, que
vit quotidiennement ’homme empirique, était supprimée pour toute action
qui découle d’une connaissance parfaite de I’ordre ontologique ou cosmique.
Cette pensée contredisait la tradition biblique, selon laquelle ce n’est pas la
connaissance de I’ordre du monde qui est la mesure de ’action droite, mais la
soumission aux ordres inexplicables de Dieu adressés immédiatement aux
hommes.

Malgré I’attaque concernant la prétendue convergence entre gnose et phi-
losophie, la polémique antignostique utilisait volontiers des arguments phi-
losophiques, en particulier pour étayer sa croyance en la liberté de choix de
I’homme 28, Ses arguments sont partiellement les mémes que ceux dont I’Aca-
démie, durant sa période sceptique et antidogmatique, s’était servie contre
I’astrologie et par 13, contre le Portique ?°. La doctrine stoicienne de I’heimar-
méne, c’est-a-dire de ’ensemble des déterminations naturelles qui embrasse
tout, s’accommodait sans peine de I’astrologie mathématique qui fit son
apparition au II¢ siécle avant J.-C. Le Lycée, qui reconnaissait comme prin-

3 A. DiHLE, The Theory of Will in Classical Antiguity, Berkeley, 1982,
Appendix II.

26 K. KOSCHORKE, Hippolyts Ketzerbekdmpfung und Polemik gegen die Gnostiker,
Wiesbaden, 1975.

2711 y a des arguments presque identiques dans la littérature antignostique des
philosophes et des Chrétiens orthodoxes: PLoT., Enn. 2,9; ALEX. LYCOPOL., Adv. Man.
pass.; METHOD., Resurr. 8,16; EPIPHAN, Haer. 5,3.

28 EUSEB., Praep. ev. 6, 7 s.

2.Cf. H. O. SCHROEDER in RAC 7, 1969, 553 ss. La doctrine platonicienne de la
providence graduée avait ét¢ introduite, elle aussi, dans le systéme de I’astrologie
(PTOLEM., Tetrab. 1,3,4 ss.).



LIBERTE ET DESTIN DANS L’ANTIQUITE TARDIVE 137

cipes déterminants des événements aussi bien le hasard que le libre arbitre de
I’homme, a c6té de I'ordre de la nature, fournissait des contre-arguments
particulierement clairs.

V. Bardesane et Origene

Ce lien avec I’école d’Aristote, nous le remarquons chez un auteur de
langue syriaque, Bardesane d’Edesse, qui lui-méme avait suivi une voie qui le
mena de ’astrologie au christianisme?°. Il enseignait, contre les gnostiques
notamment, que Dieu avait créé notre monde selon un ordre parfait et qu’il
avait pourvu toutes les créatures d’une faculté leur permettant de vivre en
conformité avec cet ordre. Quelques-unes de ces créatures, par exemple
’lhomme, les astres, les démons et les autres esprits, regurent la capacité d’agir
librement, ce qui implique la possibilité d’agir également contre 1’ordre de la
création. On retrouve ici, pour toute action, les trois principes déterminants
que nous avons déja rencontrés dans la doctrine du Lycée: I’ordre de la nature,
la libre décision des hommes, et le libre arbitre des astres et des étres spirituels
dont I’action est ressentie par les hommes comme du hasard. Il est vrai que la
condition actuelle des choses est, d’aprées la doctrine de Bardesane, provisoire.
Cet état ne dure que jusqu’au Jugement dernier. Alors Dieu jugera les hommes
et tous les étres doués de la liberté de choix selon les actions issues de leur libre
décision.

Le caractére provisoire du monde actuel, ainsi que la perspective d’un
Jugement dernier qui inaugurera un état d’ou les conflits seront éternellement
absents, sont les seuls éléments qui n’entrent pas dans une conception philo-
sophique du monde. La philosophie grecque défendit toujours la conception
d’un ordre permanent du monde. Mais les arguments particuliers qu’emploie
Bardesane pour critiquer la représentation d’une action humaine déterminée
par le destin et le cosmos proviennent en définitive tous de la tradition
philosophique. C’est le cas notamment de la preuve, basée sur de nombreux
exemples, que des peuples entiers changent leur points de vue et leurs cou-
tumes sans aucune contrainte, alors méme que leurs conditions de vie fixées
par la nature restent les mémes.

Origene, le grand théologien, postérieur d’une génération a Bardesane, est
celul qui, dans I’Eglise primitive, est allé le plus loin dans la tentative de
comprendre rationnellement la coexistence de la liberté et de la providence
telle qu’elle se présentait dans la tradition biblique. Dans ce contexte, je pense
moins a sa doctrine de ’apocatastase 3! tres t6t rejetée par I’Eglise, c’est-a-dire

Y Cf. A. DiHLE, Kerygma und Logos (Festschrift Andresen), Gottingen, 1979,
123 ss.

3T CE. le résumé chez Ps. LEONT. Byz., Sect. 10, 6.



138 ALBRECHT DIHLE

de la préexistence, de la chute et de la résurrection de zous les étres spirituels,
donc également des ames humaines. J’aimerais parler plutdot de quelques
solutions exégétiques, dans lesquelles des passages bibliques qui concernent
notre probleme doivent étre mis en accord avec une morale rationnelle et
compréhensible.

Pour échapper au reproche que leur doctrine d’une heimarméné compléte
s’attirait, a savoir qu’elle supprimait toute responsabilité de ’homme dans ses
actions, les Stoiciens développérent la théorie de la double causalité. Ils illus-
traient celle-ci par I'image du cylindre 32: pour se mettre en mouvement dans
une pente, il lui faut une impulsion externe. Mais sa capacité de suivre un
certain chemin reléve uniquement de sa constitution. Il y a donc deux causes,
une aitio mpoxatdpyovoa et une aitioa avtoteAnc. Il en va de méme pour
I’homme: toute action suppose une impulsion externe qui lui est donnée par
I’heimarméné et sur laquelle il n’a point d’influence. Cependant, sa maniére
d’agir dépend uniquement de sa constitution psychique et morale, dont il est
seul responsable. L’'heimarméne, et la liberté humaine en tant qu’état de
I’ame, sont donc compatibles.

Origéne se sert de cette doctrine stoicienne en plusieurs endroits. Ainsi,
explique-t-il, la jolie fille qui passe est la cause extérieure (aitio TpokaTdp-
yovoa) du faux pas de I’ascéte qui, a sa vue, se trouble?. Il n’avait aucune
influence sur cette cause. Néanmoins le fait qu’il se soit laissé induire en
tentation peut étre ramené a 1’état moral de son 4me comme a une aitio
aOTOTEANG et pour cette raison il en est entiérement responsable!

Les endroits de la Bible les plus problématiques pour une approche phi-
losophique du probléme de la liberté sont certainement ceux ou I’on parle d’un
endurcissement d’un homme par I'effet divin. D’apres le livre de I’Exode, le
pharaon se trouve prét a laisser partir le peuple d’Israél 34. Mais Dieu I’endurcit
de fagon qu’il retire cette permission et, par 13, attire finalement sur lui-méme
et sur son pays un malheur dont le cours est déterminé par la providence
divine. Sénéque avait résumé le credo de la théologie philosophique en ces
termes: errat qui putat deos nocere nolle, non possunt?35. «Celui qui croit que
les dieux ne veulent pas nuire se trompe, ils ne le peuvent pas». Le Dieu des
philosophes est par définition ou par nature un bienfaiteur; le Dieu de I’An-
cien Testament est en revanche capable de colére et de grace juste et jaloux,
inexplicable dans tous ses actes.

Origéne propose plusieurs explications de ce récit selon lequel Dieu lui-
méme renverse la bonne intention d’'un homme en son contraire, pour le punir
par la suite. Toutes proviennent de ’arsenal de la philosophie.

32 SVF 2, 1000.

3 ORIG., Princ. 3,1; cf. A. DIHLE (note 25) 11.
M Exod. 4, 21 ss.

335 SEN., Ep. 95, 49.



LIBERTE ET DESTIN DANS L’ANTIQUITE TARDIVE 139

Premieérement, il est possible que cette mesure prise par Dieu, apparem-
ment si injuste, n’ait fait que porter au jour un état moral du pharaon présent
déja depuis longtemps, qui déterminait la maniére d’agir du pharaon pour
laquelle il fut puni avec raison?. Derriére cette explication, on retrouve,
comme nous le voyons, la distinction stoicienne de deux causes. L’interven-
tion de Dieu sera donc a considérer uniquement comme oiTio TpOKATAPYOL-
oa.

La deuxiéme explication s’appuie sur une représentation courante chez les
Platoniciens et surtout chez les Stoiciens, a savoir que la providence divine
agit continuellement pour I’éducation de ’humanité?’. Par des maux appa-
rents, que ’homme n’a pas appelés par son comportement fautif, la provi-
dence, dit la doctrine stoicienne, éduque ’homme, I’empéche de devenir
paresseux, de s’arréter dans son progres moral. C’est pourquoi les poux et les
puces servent d’instruments de la providence, puisqu’ils empéchent le sage de
s’endormir sur son travail38. Origéne développe cette idée en demandant si,
dans le cas du pharaon, Dieu n’aurait pas agi comme un médecin qui aggrave
une maladie bénigne afin de pouvoir rendre la thérapie plus efficace.

La troisiéme explication est empruntée a la tradition platonicienne: il est
possible que le pharaon ait été puni pour une faute que son ame avait commise
au cours d’une vie antérieure. L’école platonicienne s’est toujours tenue a la
doctrine de la transmigration des ames et a ainsi rendu possible I’attente
qu’une rémunération méritée, c’est-a-dire attribuée pour une action libre, soit
donnée a une dme apres plusieurs existences terrestres .

La derniére explication se rapporte expressément au chap. 9 de I’épitre aux
Romains. Dans le récit de I’exode des enfants d’Israél, le pharaon est men-
tionné comme I’un «des vases de colére formés pour la perdition» dont parle
’ap6tre. Origéne se demandait si un tel vase ne pouvait pas, selon les mots du
méme apotre dans la deuxiéme épitre a Timothée, se purifier par lui-méme
pour devenir ainsi «un vase noble, sanctifié, utile au Maitre, propre a toute
cuvre bonney». Cela nous renvoie a la doctrine de I’apocatastase, selon
laquelle toute Ame peut atteindre la perfection par son propre effort, flit-ce au
prix de plusieurs réincarnations“.

Il est compréhensible qu’Origéne éprouve des difficultés particuliéres
devant les passages répétés des épitres de Paul selon lesquels ce n’est pas
seulement ’accomplissement de I’acte, mais déja la volonté de ’homme qui
dépend du bon vouloir de Dieu#!. Paul se référe ainsi a la griace de Dieu,
gratuite et impossible a contraindre, et avertit les hommes qu’ils ne peuvent

3% ORIG., Princ. 3,1,8-11.

T H. KocH, Pronoia und Paideusis, Berlin, 1932.

3% G. B. KERFERD in Bull. Ryl. Libr. 60, 1978, 482 ss.
3 H. DORRIE in Hermes 85, 1957, 414 ss.

02 Tim. 2, 20-21.

W Rom. 9, 16-17; Phil. 2, 12-13.



140 ALBRECHT DIHLE

espérer le salut par leur propre activité ou leurs bonnes intentions. D’apres
Paul, obtient son salut celui qui est prét a recevoir la justification de la part du
juge divin au titre de don non mérité; de ce fait, Paul n’interpréte ’aspiration
morale que comme réponse a une grace déja regue. Origéne transpose cette
doctrine sotériologique dans la parénétique morale et ’explique par ’exemple
suivant: le capitaine qui a su diriger son bateau a travers une tempéte regoit
une récompense pour sa réussite. Il ne doit pourtant pas perdre de vue que
I’aide de Dieu a été, pour son succes, plus importante que son propre effort.
C’est pour cette raison, selon Origéne, que I’apdtre incite justement les bons et
les pieux a I’humilité, et c’est dans ce sens que 'on doit comprendre ses
affirmations a propos de I’action de Dieu sur la volonté de ’'homme.

Cette méthode est significative des intentions d’Origene. Il fait tout pour
que la liberté de choix de ’homme — au titre de fondement du comportement
moral et ainsi de ’accomplissement de la destinée d’étre spirituel — ne soit
pas mise en péril, méme par une doctrine de la gratia praeveniens. Les décla-
rations radicales des épitres de Paul sur I'impossibilité compléte de se pro-
curer et de s’assurer la griace divine appartiennent primordialement a un
contexte sotériologique, dont toute la parénése morale tire un visage nouveau,
car toute pensée d’un gain du salut par ’homme lui-méme est écartée a limine.
De méme I’éthique est ainsi délivrée de sa charge sotériologique. La réinter-
prétation d’Origéne répond & la tradition philosophique, pour laquelle ’acte
moral est la seule voie vers le telos, vers ’accomplissement de la vie humaine.
Pour la pensée imprégnée de philosophie, toute restriction de la liberte de
choix ou de décision comporterait le danger de diminuer le sérieux de ’effort
moral humain. C’est ici sans doute que se trouvent les motifs des tentatives
d’interprétation d’Origéne.

Il est vrai que I’exégéte, par son interprétation uniquement morale, se
trouve constamment sous la contrainte d’interpréter 1’agir divin comme rai-
sonnable42. Car autrement, la demande adressée a ’homme de coopérer a son
salut en agissant librement d’apreés les normes expresses de la moralité serait
difficilement justifiable.

La position synergétique qui en résulte, selon laquelle la grace divine vient
en aide aux efforts humains, rend compte de la réussite et de I’échec moral —
et finalement aussi du jugement de Dieu — par des critéres moraux déja en
vigueur; elle se trouve déja chez Philon*. Sa doctrine résulte également de
I'interprétation de textes bibliques dans I’horizon de I’éthique philosophique
grecque. Elle s’est avérée particulierement influente dans I’histoire de ’Eglise
primitive, car en se fondant sur elle, on put s’opposer efficacement a tous les
effets possibles ou réels d’une conception déterministe du monde, fort répan-
due dans ’environnement du christianisme des premiers temps, par exemple
chez les astrologues et chez quelques sectes plus ou moins philosophiques.

42 ok aAdywg (ouk alogos): ORIG., Princ. 3,3,2 ss.
43 Cf. A. DIHLE (note 25) 92/93.



LIBERTE ET DESTIN DANS L’ANTIQUITE TARDIVE 141

C’est surtout sous le signe d’une synergie sotériologique qu’on a trouvé, de cas
en cas, un équilibre entre liberté et providence et ainsi, le meilleur fondement
pour une parénése morale adaptée a la situation.

La tendance a vouloir sauvegarder a tout prix le libre arbitre humain se
retrouve chez des auteurs de toutes les orientations du II¢ au IV® siécle aprées
J.-C. Pour autant que des moyens philosophiques ont été utilisés a cette fin, ils
provenaient pratiquement toujours de I’école platonicienne. Déja Justin par
exemple, mais aussi Irénée, Clément et aprés lui Origéne, ont repris I’idée que
la liberté de décision est une fonction de la raison, donc de la faculté de
connaitre. La raison, cependant, appartient a la partie constitutive spirituelle
de ’homme, qui est a séparer du corps. A I'instar des Platoniciens, pour qui
seule cette partie de ’homme permet I’accés a I’étre véritable, c’est a la raison
de '’homme que les chrétiens rapportérent I'idée biblique de création de
’homme a I'image de son Créateur#4. Dans ce cas, on ne put appliquer ni le
modele stoicien, ni celui des Epicuriens.

VI. La conception philosophique de l'ordre rationnel de la nature dans la
théologie chrétienne

La conception platonicienne d’une heimarméné échelonnée hiérarchique-
ment offrit la possibilité de mettre en rapport la question de la liberté humaine
avec les nombreuses affirmations de la Bible concernant la providence et la
sollicitude universelles de Dieu. Cette conception disait, nous I’avons vu, que
tout est en derniére instance déterminé par la providence sans pour autant que
sur terre tout événement isolé se déroule toujours selon la providence. Au
II€ siécle apres J.-C., apologiste Athénagoras reprit ce modéle en enseignant
que Dieu lui-méme se restreint a la providence a I’égard du tout (rpovoia tdv
OAwv) et laisse la providence a I’égard de la partie (Tpévola katd pépoc) aux
anges. Comme parmi les anges se trouvent aussi les anges déchus, bien des
choses se déroulent ainsi contre la providence divine, choses desquelles les
anges devront rendre compte lors du jugement dernier4.

Le fondement ontologique que I’école platonicienne donnait a cette doc-
trine se retrouve également dans la théologie chrétienne de cette époque. Ainsi
Justin, au II°¢ siécle aprés J.-C., et Méthode, au début du IV¢ siécle aprés
J.-C.,4 diront que les événements qui se déroulent contre le plan de la pro-
vidence divine, et qui pour cela devront étre jugés lors du Jugement dernier,
sont a rapporter aux résidus d’une matiére désordonnée.

“IUSTIN., Apol. 1,42,8; IREN., Haer. 4,37,4 ss.; cf. PHIL., Quod det. pot. insid.
22/23.

4 ATHENAG., Leg. 24,3; cf. ORIG., Orat. 5.

% METHOD., Lib. arb. 3, 9 Bonwetsch.



142 ALBRECHT DIHLE

Que Dieu soit esprit, la Bible aussi le dit47, et c’est sans peine qu’on rattacha
cette doctrine a I’ontologie platonicienne qui ne reconnait d’étre véritable et
parfait que dans le domaine de I’intelligible. C’est pour cette raison qu’initia-
lement la théologie chrétienne n’interpréta pas le récit biblique de la création
dans le sens d’une création ex nihilo. Cette explication ne sera formulée
qu’ultérieurement. Justin par exemple“®, déclare que Dieu forma et anima le
monde a partir de matiére informe et donc inexistante au sens platonicien.
C’est pourquoi I'interprétation du libre arbitre comme fonction de la spiri-
tualité qui, dans sa forme pure, ne peut entrer en conflit avec la providence
divine, s’offrait d’emblée aux chrétiens grecs qui s’accordaient ainsi avec la
tradition platonicienne.

Cependant, en se servant de tels philosophémes platoniciens, on découvrit
une autre difficulté: les paroles de I’Evangile, selon lesquelles aucun moineau
qui tombe a terre n’échappe a la providence divine#’, entrent en contradiction
avec la supposition d’une providence échelonnée hiérarchiquement. Philon le
Juif s’était trouvé déja devant la méme difficulté a propos des affirmations de
’Ancien Testament sur la providence divine. Il conclut dans ses écrits qu’il
fallait compléter le projet des Platoniciens par certaines doctrines stoiciennes
concernant par exemple la signification des prétendus maux physiques et
aussi, justement, I’étendue de la providence divine?°. Sa trés étrange combi-
naison d’une conception a la fois échelonnée et globale de la providence ne put
réussir que parce qu’il posa les critéres de rectitude de I’action humaine d’une
manieére différente de celle qui était habituelle en philosophie.

Pour comprendre cela, il faut tenir compte des présupposés que Philon et
ses successeurs chrétiens ont dii admettre. L’action incorrecte est, selon I'opi-
nion unanime de toutes les écoles philosophiques, celle qui est contraire a
I'ordre rationnel et par principe connaissable de la nature. Méme lorsqu’on
attribue I’ordre de la nature a un Créateur divin, cet ordre est immuable et lie
méme son Créateur. Sénéque dit des dieux: «Statuerunt quae non muta-
rent »31. La croyance biblique concernant la création est différente : le Créateur
reste en dehors de sa création et n’est pas lié a ’ordre de cette derniére. C'est
pourquoi ’action humaine, qu’elle soit juste ou perverse, ne s€ mesure pas aux
lois de la création, mais aux commandements du Créateur. Ces commande-
ments s’adressent immédiatement a ’homme et ne peuvent pas provenir de la
création; ils ne peuvent pas précisément étre reconnus dans la création qui se
préte a sa connaissance rationnelle. Vu que la création ne représente pas une
instance derniére, la liberté signifie pour ’homme la possibilité d’obéir ou non
au commandement immédiat de Dieu. Qu’un tel comportement soit

TE.g. Gen. 1,2; Joh. 4, 24.
48 JTUSTIN., Apol. 1,20,41.

49 Mt 10, 29,

30 PHIL., Prov. 1, 24 ss.

51 SEN., Benef. 6,23,1.



LIBERTE ET DESTIN DANS L’ANTIQUITE TARDIVE 143

conforme a la nature ou non, cela est, dans ce cas, une question secondaire. La
soumission de ’homme a la contrainte déterminante de la nature qui, pro-
duite par la providence divine, ne lie pas cette derniére, n’affecte pas le fait que
’homme est immédiatement concerné par le commandement divin.

Dans toutes les cultures, la croyance populaire compte certes toujours avec
la possibilité d’une intervention directe des puissances divines, intervention
qui peut bien se situer en dehors de ’ordre connaissable de la nature. Mais les
quatre conceptions philosophiques avec lesquelles nous avons fait connais-
sance n’admettaient justement pas cette possibilité; car — selon la conception
platonicienne — I’activité des démons dans la région sublunaire se comprend
par réaction aux erreurs humaines; il s’agit précisément de restaurer I’ordre
d’ensemble troublé. Il existe uniquement des indications que les trois facteurs
déterminants admis par les Péripatéticiens — ’ordre de la nature, le hasard, la
liberté humaine de décision — auraient été complétés par un quatriéme fac-
teur, 'imprévisible intervention des dieux. C’est ce qui apparait dans une Vie
de Pythagore, ouvrage anonyme qui a probablement été rédigé dans des cer-
cles péripatéticiens; d’autres témoignages de cette tradition montrent un
intérét pour cette croyance populaire relative a ’action spontanée des dieux 52,
Cela constitue néanmoins une conception marginale dans la philosophie, qui
préférait encore classer I'imprévisible — et donc le non-ordonné — comme
hasard plutdt que comme résultat d’une intervention divine. Pour les Stoi-
ciens et les Platoniciens, principalement, toute pensée d’une transgression de
lordre de I’étre, précisément par lintervention divine, était considérée
comme une abomination. C’est ce qu’on peut par exemple conclure de la
doctrine stoicienne de la priére transmise par Porphyre et Hiéroclés, selon
laquelle il n’y a rien de plus blasphématoire que d’adresser a la divinité la
demande de déroger a I’ordre parfait de ’étre 3.

Dans la tradition biblique, en revanche, I'idée de la prédétermination
divine n’est pas séparable de la croyance en la possibilité permanente d’une
intervention souveraine de Dieu dans I’ordre de sa propre création. Tel était le
fondement de la tentative d’expliciter la croyance biblique a I'aide d’une
combinaison de la doctrine platonicienne d’une providence échelonnée hié-
rarchiquement et de la doctrine stoicienne d’une providence embrassant tou-
tes choses. Si la doctrine platonicienne s’alliait mieux a la croyance en I’effi-
cace de pouvoirs divins et méme contraires a Dieu dans le monde, la doctrine
stoicienne permettait d’exclure toute interprétation dualiste dans le probléme
de la liberté et de renforcer la croyance en la souveraineté illimitée du Dieu
Un. Par contre, la reconnaissance du hasard comme facteur déterminant chez

52 PHOT., Bibl., cod. 249. L’intervention spontanée des dieux est distinguée du destin
ou I'ordre cosmique dans la conversation entre Pompée et le péripatéticien Cratippe
apres la bataille de Pharsale (PLUT., Pomp. 75).

3 HIEROCL., ap. loh. Stob. 1, 63 Wachsmuth-Hense; PLOT., Enn. 3,2,8; PORPH.,
Abstin. 3, 11,



144 ALBRECHT DIHLE

les Epicuriens et les Péripatéticiens était inacceptable tant pour les Juifs que
pour les Chrétiens. Eusebe remarqua avec mépris qu’Aristote arrétait le pou-
voir divin a la sphére lunaire 5.

VII. La conception théologique de la providence personnalisée

Les commentaires sur le livre de Job sont, comme on le comprend bien,
riches d’indices sur ’introduction de la doctrine stoicienne de la providence
dans une théologie congue par ailleurs selon le mode¢le platonicien. Il s’agissait
d’expliquer la souffrance imméritée du juste. Ainsi, dans le commentaire de
Job par Didyme I’Aveugle, Passurance que la providence divine détermine
toutes les particularités de la vie humaine se répéte exactement comme l’en-
seignaient les Stoiciens et les Pythagoriciens. Méme les maux immérités ser-
vent aussi en derniére instance au bien de la personne concernée %5. Toutefois
cette croyance en la providence divine n’est pas conforme au modé¢le stoicien
de I’heimarméné dans la mesure ou celle-ci n’est pas ici une loi impersonnelle
et universelle et que Dieu poursuit dans chaque cas particulier un dessein
chaque fois particulier. Ainsi le hasard, aussi bien que le destin inflexible, sont
exclus de la méme fagon. L’arien Julien transpose méme ce principe a la
providence cosmique de Dieu. Il n’y a pas non plus ici de destin au sens des
astrologues et des Stoiciens, ni de hasard selon le modéle épicurien ou péri-
patéticien. Bien au contraire, la providence divine dirige tout d’apres une libre
décision dans chaque cas particulier, et c’est justement a cette providence que
correspond le libre choix humain dans ’action .

Certes, il y eut également des tentatives d’interpréter de maniére chrétienne
la croyance des astrologues en la destinée. Ainsi Tatien déja expliquait la
contrainte du destin interprétée cosmologiquement par I’astrologie par le fait
que, avec le péché originel, '’homme était tombé sous la domination de
démons méchants’’. Ce motif pouvait précisément étre développé dans le
sens des conceptions platoniciennes: la dépendance a I’égard des démons
s’accroit a mesure que ’homme s’empétre dans la matiére. Cette fagon de
penser platonicienne, dans laquelle innocence et caractére spirituel sont iden-
tifiés, restait étrangére a Tatien, mais on la rencontre abondamment dans la
littérature chrétienne des III® et IV® siécless.

La personnalisation dans la théorie de la providence facilita I’établisse-
ment d’un accord entre la providence divine et la liberté humaine; en tout cas

4 EUSEB., Praep. ev. 15, 5 ss.; cf. AtTicus, Fr. 111 Baudry.

5> DIDYM. CAEC., Comm. in Iob. 12, 9 (p. 315 ss. et 321 ss. Hagedorn).

¢ TUL., Comm. in Iob 2, 7 Hagedorn; cf. DiDYM. CAEC. Comm. inlob 1, 12 (p. 23, 27
ss. Henrichs); HILAR., Comm. in Ps. 56,3; 63,9 144,15; 148,3.

57'TAT., Ad Graec. 8-11.

8 H. MERK]I, ‘opoiwotg Be® Bern, 1956.



LIBERTE ET DESTIN DANS L’ANTIQUITE TARDIVE 145

elle permettait mieux cet accord que la représentation impersonnelle du destin
propre aux astrologues et aux Stoiciens. De méme, les démons de la région
sublunaire qui, d’aprés les Platoniciens, veillent a l1a sauvegarde de I’ordre du
monde, réagissent en premier lieu aux erreurs humaines et, dans cette mesure,
n’agissent pas uniquement d’apres un plan précongu. Sur un point cependant,
les chrétiens se virent confrontés a des difficultés aussi quant a la providence
personnelle. Il concerne la représentation du péché originel qui, considéré
philosophiquement, pouvait signifier une restriction drastique de la liberté
d’action humaine. Pour échapper précisément a cette conséquence, les auteurs
chrétiens se tournérent a nouveau vers la philosophie. Ainsi Clément
d’Alexandrie interpréte-t-il le péché originel comme transmission de mauvais
exemples de conduite de génération en génération, et Didyme le restreint a des
faux pas non délibérés>S. Le péché originel est alors rédimé par la mort et la
résurrection du Christ. C’est pourquoi Job, qui vivait avant 'incarnation du
Christ, a da souffrir encore a cause du péché originel. Pour ses faux pas
delibérés, peta tov €idévar, '’homme reste responsable devant le Jugement
dernier. D’autres, par exemple Basile et Ambroise, ont interprété le péché
originel comme perte d’étre, dans le sens de la philosophie platonicien-
ngn,

Une explication authentiquement chrétienne de la croyance en la chute de
tout le genre humain, explication qui fait éclater le cadre de la philosophie
grecque, ne se trouve que chez saint Augustin, de méme qu’un autre point que
je n’aborderai que briévement dans ma conclusion.

VIII. Savoir ou volonté comme présupposition du choix libre

Liberté et caractére motivé de I'action constituent, selon la conviction
philosophique, une fonction du savoir portant sur les moyens et les fins de
Iaction. Cette doctrine fondamentale est exposée pour la premiére fois dans le
Gorgias de Platon. Selon les philosophes, un savoir authentique doit propre-
ment se rapporter, en derniére instance, a I’ordre objectivement donné et
immuable du monde ou de I’étre. De ce point de vue, seul Aristote, avec sa
distinction de ’intelligence théorique et de Iintelligence pratique destinées a
des actes de connaissance portant respectivement sur les domaines de la
nature et de la société, a pris une position différente¢!. Bien entendu, il n’en-
visagea pas de nier la relation entre savoir et motivation.

Si nous nous plagons maintenant dans la conception biblique, le savoir
requis pour un choix libre et responsable — selon le modéle envisagé ci-dessus

3 CLEM. ALEX., Strom. 3, 100 ss.; DipyM. CAEC., Com. in Tob 14, 415 (p. 365, 14
Hagedorn).

0 BASIL., Quod Deus non est auct. mal. 5 (PG 31, 341 B); AMBROS., Isaac 7, 60.

8 AR. DIDYM., ap. Ioh. Stob. 2,145,19 Wachsmuth-Hense.



146 ALBRECHT DIHLE

— ne se rapporte pas a une compréhension de I'ordre de la création, mais a
I’exigence de se conformer aux manifestations insondables de la volonté du
Créateur. Philon tenait déja compte de cette différence en attribuant a I’hom-
me, par-dela ses capacités rationnelles, une sorte d’organe avec I’aide duquel il
se rend apte a suivre les préceptes divins, et qui le guide et le rend attentif aux
faux pas possibles. Nous rencontrons ici la plus ancienne doctrine de la
conscience, a vrai dire grevée de mainte obscurité théorique et terminologi-
que %2,

Les théologiens chrétiens s’avisérent rapidement du fait qu’un savoir
menant au choix libre de I'obéissance a ’égard de I'injonction divine devait
étre d’une autre nature que le savoir prouvable et communicable de la raison.
Cette conviction s’exprime par exemple chez Tertullien ¢3. Clément d’Alexan-
drie se servit d’un terme de la psychologie stoicienne pour décrire le méme
point. Selon la doctrine stoicienne, c’est la cuykatdfeoig, I’assentiment que la
raison donne a une représentation impliquant un certain but d’action, qui
déclenche I'impulsion a agir, la opu.

Pour les Stoiciens, ’ensemble de ce processus se déroule dans le domaine
rationnel de I’ame, et c’est pourquoi le savoir concernant I’action ne se dif-
férencie pas fondamentalement du savoir théorique. Clément sépare néan-
moins les deux ®. Il explique que de simples fidéles se sont souvent montrés
meilleurs chrétiens que les personnes cultivées, parce qu’en eux la cvyka-
130eo1g est plus ferme. Etant donné que Clément place d’habitude le croyant
cultivé, le gnostique, au-dessus du simple fidele, la comparaison entre eux liée
au terme de cvykatdveoig, favorable ici au second, indique un élément
nouveau: le choix de I'obéissance face au commandement divin est décrit
comme un acte propre, indépendant de la connaissance rationnelle, a ’aide
d’un terme qui pourtant dans la tradition stoicienne désignait justement un
effet cognitif de la raison! Certes, il existe maint témoignage dans 1’éthique
philosophique de I’époque impériale quant au fait que la ferme attitude
morale fondamentale, souvent désignée par le terme de mpoaipeocig était
considérée comme supérieure a un savoir purement théorique 5. Néanmoins
cette mpoaipeoig n’est rien d’autre qu’un savoir fondamental sur le monde et
’homme, intériorisé — pour parler avec les psychologues d’aujourd’hui — et
amene a I’évidence. Elle repose donc a nouveau sur la connaissance. Mais la
conscience, telle que Philon I'introduisit pour la premiére fois dans la discus-
sion théologique, ou la cuykatdOsoig selon I'acception de Clément, ou encore
le savoir particulier selon Tertullien, tous se rapportent immédiatement au
commandement et a la volonté de Dieu. La connaissance ainsi transmise ne

82 Cf. A. DIHLE (note 25) 96 ss.

83 TERT., Praescr. haer. 7,13; AMBROS., Comm. in hex. 1,6,22 ss.; Comm. in Luc.
1,10.

& CLEM. ALEX., Strom. 2, 25 ss. et 6, 11/112.

8 EPICT., Diss. 1,22,10; 4,6,34.



LIBERTE ET DESTIN DANS L’ANTIQUITE TARDIVE 147

peut étre ni vérifiée ni falsifiée dans la confrontation avec I’ordre rationnel de
la nature. Son origine ne réside pas dans un effort de ’entendement, mais au
contraire, comme dit le Psalmiste, dans la crainte de Dieu S,

La philosophie de I’époque impériale et de I’Antiquité tardive n’a pas livré
d’instrument pour une explication théologique des conceptions de la chute et
du péché originel, d’une part, et du choix pour ou contre le commandement
divin envisagé indépendamment de la connaissance rationnelle, d’autre part.
Cet instrument ne fut forgé que dans la doctrine de la volonté de saint
Augustin, a partir d’éléments apportés par le platonisme tardif. Dans cette
doctrine, le rapport entre philosophie grecque et théologie chrétienne des
premiers temps se présente d’une maniére toute différente que dans les cha-
pitres sur la théorie de la providence que nous venons de parcourir. Nous
avons toujours a nouveau rencontré de simples reprises, des contaminations,
de timides continuations, ou alors des catachréses de philosophémes déja
donnés, servant a conceptualiser des énoncés bibliques ou des croyances
Judéo-chrétiennes. Mais la doctrine augustinienne de la volonté — de méme
que d’autres chapitres de la théologie d’Augustin — marquent un nouveau
départ®’. Il est vrai qu’Augustin se servit de nombreux concepts et thémes de
la tradition néo-platonicienne qui le précédait, et cela souvent avec une com-
préhension moindre que celle des théologiens orientaux. Et pourtant il par-
vint, au cours d’une longue vie, a se détacher pas a pas du questionnement,
toujours déterminé ontologiquement, de la philosophie ancienne. Il acquit
une perspective a travers laquelle les énoncés bibliques sur la grice et la
volonté, la providence et la liberté, la création et la trinité, pouvaient étre
compris théologiquement d’une fagon nouvelle, correspondant sans doute
mieux a la tradition biblique.

(Traduction préparée a I'Université de Neuchétel par K. Jonas, N. Renaud,
S. de Marsanich, S. Friedli, J.-P. Schneider, D. Schulthess.)

% Ps. 110,10; Iob 28,28: Prov. 1,7 Sir. 1,18 cf. IUSTIN., Dial. c. Tryph. 61.
7 A. DIHLE (note 25) 123 ss.



	Liberté et destin dans l'antiquité tardive

