Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 39 (1989)

Heft: 1

Artikel: Etudes critiques : le chemin du mythe & la philosophie
Autor: Imhoof, Stefan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381379

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381379
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 121 (1989), P. 91-96

LE CHEMIN DU MYTHE A LA PHILOSOPHIE*

STEFAN IMHOOF

Les études parménidiennes se portent bien. La publication en 1984 (chez
Ousia également) d’une analyse critique serrée du texte de Parménide due a
N.-L. Cordero! et la poursuite de celle des «Etudes sur Parménide» (chez
Vrin, ed. P. Aubenque), se voient enrichies par ’ouvrage de L. Couloubaritsis,
qu’on peut considérer comme un livre de synthése sur les recherches récentes
consacrées a la pensée de I’Eléate. L’ouvrage commence par une introduction
dans laquelle I’A. analyse I’image du chemin dans le poéme de Parménide;
dans les trois parties qui suivent, I’A. traite successivement du rapport du
mythe avec le logos, de ’émergence de I'ontologie et de la question de la
physique chez I’Eléate. En appendice, il nous donne une traduction du poeme
de Parménide, accompagnée de commentaires justificatifs de ses choix inter-
prétatifs. Il est difficile de rendre compte en détail de ce livre perspicace et
dense, qui apporte souvent un éclairage original sur un texte que I’on supposait
archiconnu. Aussi nous limiterons-nous a ne mentionner que quelques-unes
des théses de I'auteur, principalement celles qui traitent du rapport entre le
mythe et la philosophie.

Dans I'introduction (pp. 9-75) intitulée «le mythe des multiples chemins»,
’auteur cherche a dégager tout d’abord le lien sémantique et conceptuel qui lie
chez Parménide le motif du chemin (odos) a celui de la méthode (meth-odos).
L’enjeu est capital: il s’agit, a I’'aube de notre tradition philosophique, de
dépasser la voie du mythe pour instaurer une nouvelle méthode de savoir, qui
se veut indubitable. Ce savoir nouveau, la philosophie, prend chez Parménide
un départ paradoxal, puisqu’«il n’est nulle part question dans le poéme de
philosophie» (p. 23) et que le texte parménidien se déploie explicitement dans
I’espace du mythe, le récit étant le fait d’une déesse anonyme, «qui par surcroit
fait usage de figures mythiques» (id.). Il s’agit donc pour 'auteur de baliser le
chemin qui méne du mythos traditionnel, digne de croyance, au /ogos qui en
émerge, et qui d’emblée revendique, par une «krisis radicale», la certitude qui
le mettrait a ’abri de toutes les croyances. Ici, la démarche de I’A. se fait
double: d’abord, prendre absolument au sérieux le mythe, trop souvent
négligé parce que tenu pour un simple récit fictionnel ; ensuite, mettre en place

* Lambros COULOUBARITSIS, Mythe et philosophie chez Parménide, Bruxelles,
Ed. Ousia, 1986, 379 p.

I Nestor-Luis CORDERO, Les deux chemins de Parménide, Edition critique, tra-
duction, études et bibliographie, Paris/Bruxelles, Ed. Ousia, 1984, 292 p.



92 STEFAN IMHOOF

la notion d’étre, dégagée de toute fiction, et montrer la radicale nouveauté
qu’elle implique.

Le chemin est alors congu comme un «chemin du savoir, qui n’est qu'un
chemin qui ne cesse de cheminer, et celui qui 'emprunte chemine vers la
sagesse, aspire a la sagesse, est philo-sophe» (p. 355).

L’auteur démontre que chez Parménide le motif du chemin doit étre «dé-
centré et désubstantialisé» (p. 43) et qu’il n’y a pas deu.x chemins de recherche
opposés (celui de la vérité et celui — impraticable — de la doxa) comme le
veut I'interprétation traditionnelle (défendue également par Cordero), mais
bien une multiplicité (peut-&tre jusqu’a dix, p. 356). C’est cette découverte qui
ameéne I’A. a avancer sa premiére conclusion fondamentale: «I’€tre de Par-
meénide se laisse déborder par la problématique du chemin» (p. 43). Cette
affirmation a au moins deux conséquences: elle implique tout d’abord que la
compréhension de la doctrine de I’étre passe par la prise en compte du mythe,
dont le motif du chemin constitue 'un des thémes cardinaux; elle implique
également que nous revisions notre conception d’une prétendue opposition
du logos et du mythos, qui ne sont a I'époque de Parménide (et des Présocra-
tiques en général) nullement congus comme concurrents ou opposés. Peut-étre
que «ce qu’on a appelé le mythos et le logos » est en fait une «différence dans le
logos méme» (p. 350). Comme Vernant avant lui, I’A. insiste sur le fait que
notre compréhension correcte du mythe grec passe nécessairement par la
constitution d’une «logique de ’ambivalence» (p. 57, note 87), qui n’est pas, a
I’époque archaique, clairement différenciée de la logique du logos (soumise au
principe de non-contradiction). Ce qu’on a tenté plus tard de définir comme
les champs respectifs du mythe et de la pensée rationnelle ne s’oppose pas a
’époque de Parménide de la méme fagon qu’aujourd’hui. Le titre de ’ouvrage
doit donc se comprendre comme la description d’un territoire commun au
mythe et au /ogos (philosophie), et non comme la marque de leur opposition
(p. 58, note 89). Pour I’A., «les philosophes grecs ont moins réalisé le passage
du ‘mythe’ a la ‘raison’ que discerné le caractére problématique du rapport
entre narration et réalité» (p. 66). Le «mythe des multiples chemins» doit étre
compris comme l'instauration d’une quéte du savoir, allant de la fiction du
devenir a la réalité de I’€tre (p. 72). Le chemin, qui trace la voie de la pensée,
marque ainsi a la fois I'intrication du mythe et du /ogos (contenu dans le
mythos), et la condition d’émergence du logos, «a condition de présupposer un
usage transcendantal du schéme du chemin» (p. 73). «Ce n’est pas le moindre
paradoxe de cette pensée d’instaurer la méth-ode en philosophie en agengant
un mythe méthodologique en lequel le schéme régulateur est assuré par le
schéme méme du chemin» (p. 251). Mais, «a lui seul, le mythe ne saurait
mener le combat du savoir» (p. 349). Voila pourquoi Parménide proposerait
une transmutation du «mythe et en proposant une pratique du mythe fondée
sur le schéme du chemin, il lui assure une nouvelle vocation, une vocation
déja méthodologique, soumise aux lois de I’étre» (id.). C’est en établissant



LE CHEMIN DU MYTHE A LA PHILOSOPHIE 93

I’étre comme principe intangible du savoir et de la connaissance que Parmé-
nide a pu reconnaitre le mythe comme fiction et indiquer, par conséquent, la
voie de son dépassement.

Dans le chapitre 1 (pp. 76-164), I’A. se livre a I’analyse du proéme, qui
«met en ceuvre un mythe de 'origine et de la genése du savoir» (p. 358), en
parcourant les différents types d’interprétation qu’on en a proposés. Dans la
seconde partie de ce chapitre, il se demande si1’on doit considérer Parménide
comme un poéte. L’auteur montre qu'une parenté de forme (avec Hésiode
p. ex.) n’entraine pas une parenté de pensée, et qu’il faut au contraire com-
prendre I’emploi de la forme poétique par Parménide comme la lutte pour la
pensée, contre les poétes et les devins, mais sur leur propre terrain (p. 147).
Opérant une transmutation du mythe, il assure a sa parole un statut nouveau,
caractérisé notamment par ’émergence d’un moi, fonctionnant comme ins-
tance non mythique.

Le chapitre 2 (pp. 165-260), intitulé «I’émergence de I’ontologie», vise a
préciser I’originalité de I'apport parménidien a la constitution de ce nouveau
savolr qu’est la philosophie. L’auteur y critique la plupart des interprétes
modernes, anglo-saxons en particulier, qui pensent trop vite qu’un énoncé de
la pensée archaique puisse sans autre «étre rapporté a une structure propo-
sitionnelle actuelle» (p. 173, note 13). Il critique également Cordero et sa thése
de la réduction des multiples chemins a deux seulement en y voyant, 1a encore,
un anachronisme caractérisé€, fondé sur la confusion de la notion de chemin
avec celle de these. Si Cordero commet cette erreur, c’est, selon I’auteur, parce
qu’il identifie le chemin de I’étre avec la thése et celui du non-étre avec
I'antithése. Pour Couloubaritsis, une telle interprétation est spécifiquement
moderne, et se fonde sur une logique du tiers exclu, 1a ou, selon lui, Parménide
utilise une logique différente. On aboutit, en suivant la logique des modernes,
a I’exclusion pure et simple de I’antithése (comme indicible et impensable),
alors que Parménide aurait précisément découvert a la fois 'impossibilité
«d’indiquer le non-étre parce qu’il n’est pas, tout en le reconnaissant en méme
temps au moyen d’un dire mythique» (p. 184). Prendre au sérieux le statut du
mythe chez Parménide, signifie reconnaitre dans le récit fictionnel la seule
fagon de dire ce qui n’est pas. C’est donc consciemment que I’Eléate a élaboré
un premier discours sur I’€tre et la réalité, et un second, fictif, sur le non-étre.
La fiction mythologique apparait «comme la seule fagon de dire ou de penser
la non-chose (non-étant)» (p. 189). La philosophie, considérée comme quéte
de la sagesse, s’enracinerait dans la «démythification» (p. 190) et la décons-
truction du mythe comme mythe, au profit d’un logos nouveau, qui s’édifie
sur des bases certaines (p. 206). Le but de ce /ogos consiste dans la formulation
de la doctrine de I’étre, qui est intimement liée au statut de la pensée (fr. 3), au
point que, pour I’A., «I’étre est la condition de la pensée» (p. 238). «En posant
la krisis concernant I’étre et I’exclusion du non-étre comme origine du savoir,
Parménide pose un fondement indubitable pour la réalisation du savoir»



94 STEFAN IMHOOF

(p. 221). L’étre est défini comme immobile, inflexible, étant sans cesse, et
comme sans origine. L’absence d’origine dans I’étre permet 3 Parménide de
dépasser ce qui pourrait étre une origine mythique de I’étre, en se débarrassant
de toute généalogie. En effet, « pour que la krisis radicale ne soit pas comprise
comme une sorte de mythe au second degré, il décide I’absence de toute
origine dans I’étre méme. Plus exactement c’est parce que 1’€tre ne supporte
aucune origine en lui que I'origine propre de la krisis n’est plus mythique»
(p. 225). Pour I’A., I’étre parménidien «serait ce fonds sans fond qui, nous
transcendant en nous-mémes trace nos limites, et qui en fout homme, inscrit
son humanité et fonde /a pensée» (pp. 232-233).

La vraie pensée, la pensée de I’étre est donc fondée pour 'auteur sur une
«transmutation du mythe» (p. 237), ¢’est-a-dire en méme temps sur la recon-
naissance du mythe comme mythe et donc comme fiction, ce qui marque son
insuffisance pour constituer le savoir véritable.

Dans le chapitre 3 (pp. 261-351), I’auteur s’efforce de comprendre a partir
des textes les plus fragmentaires de Parménide, a quoi a pu ressembler sa
physique. L’A. s’efforce ici de réhabiliter la doxa (fr. 8, v. 51) parménidienne,
en montrant, comme il ’avait fait pour le mythe, sa valeur positive («la voie
de la doxa étant incompatible avec le non-étre», p. 300), étant donné qu’elle
permet la compréhension du devenir. Ce n’est pas le devenir lui-méme que nie
I’Eléate, mais la conception trop globalisante que s’en font les mortels. L’au-
teur y voit une critique sous-jacente de Parménide aux Pythagoriciens, trop
enclins a mathématiser I’étre, 1a ou I’Eléate tend a privilégier I'ontologie
comme science premiére. Il ne s’agit pas encore, comme avec Aristote, d’«on-
tologiser le devenir» (p. 287), mais de lui conférer une réalité, tout en évitant a
tout prix que le devenir empiéte sur I'immuabilité de I’étre. La physique de
Parménide, fondée sur une logique «qui se tient entre celle de ’'ambivalence et
celle de la non-contradiction» (p. 286), ne saurait étre analysée selon les
catégories du méme et de I’autre; étant une physique «désontologisée», elle
est une physique «du mélange d’entités qui ne prétendent pas avoir un statut
d’étre» (p. 287). «Les processus physiques sont pensés selon un mode parti-
culier, ou le logos et le mythe s’enchevétrent profondément» (p. 294). Ainsi le
mythe se trouverait du c6té de la mixis et du devenir, alors que le /ogos est
chargé de dire I’étre dans sa stabilité et son «caractére essentiellement pré-
sent» (p. 352), qui «ne saurait étre de I’ordre du cosmos» (p. 339). Le mythe
prend donc dans la physique de I’Eléate «un nouveau sens... et concerne
également ces choses en devenir que sont les non-étants, qui n’ont d’autre
statut que le nom» (p. 323). L’auteur conclut son analyse de la cosmogonie
parménidienne en affirmant que ’Eléate «entreprend, dans ’ensemble de son
poéme, une sorte de synthése, la premiére synthése qu’un penseur ancien ait
tentée, de toutes les tendances philosophiques de I’époque» (p. 329).

*



LE CHEMIN DU MYTHE A LA PHILOSOPHIE 95

Pour finir, j’aimerais faire état de quelques remarques critiques.

1) Si je suis d’accord avec I’A. sur la nécessité de réévaluer 'importance du
mythe dans le poéme de Parménide, il ne me semble pas certain que son
identification avec une pure fiction aille dans ce sens. En effet, en identifiant
mythe et fiction, on renforce le caractére rationnel du /ogos et on accentue la
coupure existant entre ces deux types de discours, que I’A. tente par ailleurs, a
juste titre, d’atténuer. L’A. nous met dans un premier temps en garde contre
les risques d’une telle identification qui entraine nécessairement une dévalo-
risation du mythe au profit du logos; mais il finit par aller tout de méme dans
ce sens, lorsqu’il montre que le mythe est éliminé définitivement de la sphére
de I’étre et de son discours propre, qui ne prend plus appui sur la vraisem-
blance du devenir, mais sur la pensée de I’étre comme fondement d’un savoir
certain.

Peut-étre y a-t-il une certaine contradiction a vouloir défendre le mythe en
le prenant totalement au sérieux, tout en assurant simultanément qu’il res-
sortit a une logique différente de la n6tre. Une telle analyse ne revient-elle pas
a affirmer le caractére «logique» du mythe, tout en étant convaincu qu’il ne
’est pas réellement, du moins pas a notre maniére actuelle? Peut-étre ces
formules paradoxales sont-elles le signe d’une dialectique incessante existant
entre une dévalorisation du mythe au profit de la pensée rationnelle et sa
réévaluation, qui aurait pour but la démonstration de I'identité structurelle
des logiques du mythe et du /ogos. Vouloir sortir de cette impasse théorique
révéle davantage les arriére-pensées du commentateur que cela ne permet de
clarifier le rapport mythe//ogos.

2) Si la pensée de I’'étre comme fondement d’un savoir certain s’appuie sur
le théme du chemin, qui, de chemin concret, en vient a désigner le chemine-
ment de ’esprit vers le savoir et la connaissance, on ne voit pas concrétement
comment cette transformation se fait. L’A. parle de «krisis radicale», élimi-
nant le non-étant de I’ordre du savoir nouveau, qui émergerait a partir de
«I’'usage transcendantal du schéme du chemin» (p. 73). J’avoue ne pas bien
saisir la signification de cette expression, qui peut paraitre anachronique dans
le contexte de la pensée présocratique.

3) Lorsque I’A. affirme que le mythe pourrait bien n’étre qu’«une diffé-
rence dans le logos méme» (p. 350), je ne suis pas slir qu’on y gagne en clarté.
S’il est vrai que I'opposition mythos/logos n’existe pas comme telle chez les
Présocratiques, il n’est pas stir pourtant que les Grecs n’aient pas eu trés tot
une conscience claire des différences de registre existant entre ces «niveaux»
de langage et de logique, et qu’ils n’en aient pas usé consciemment. Dire que le
mythe est contenu dans le /ogos, congu comme totalité du discours, me parait
faire fi de cet usage conscient du mythe par les Grecs.

4) Lorsque ’A. parle du dépassement du mythe par le logos — essentiel-
lement grice a la «dégénéalogisation» de ce dernier — il emploie les expres-
sions de a) «démythification» (p. 190), b) «déconstruction» («déconstruit»,



96 STEFAN IMHOOF

p. 190) et ¢) «transmutation» (p. 237). Je ne suis pas convaincu que ces trois
expressions puissent étre utilisées comme des synonymes. « Démythifica-
tion» implique un processus de démythologisation, dont il n’est pas certain
qu’il ait eu complétement lieu dans la pensée grecque, au moins jusqu’a
Platon. « Déconstruction» va dans le méme sens et « transmutation» évoque
plutot un saut logique ou chronologique, qui peut sous-entendre une «rhéto-
rique du miracle grec».

5) Cette remarque est plutdt programmatique. Dire que la physique de
Parménide (comme le mythe, auparavant) se fonde sur une logique qui «se
tient entre celle de 'ambivalence et celle de la non-contradiction» (p. 286),
c’est insister sur la différence entre cette fameuse logique de la pensée «ar-
chaique» et la notre. Cependant, seule son élaboration théorique permettra
d’établir si une telle logique a bel et bien existé ou si elle n’est que I’expression
commode dont nous nous servons pour nous sortir des difficultés d’interpreé-
ter des textes souvent lacunaires. Jusque-1a, nous serons acculés a utiliser ce
genre d’expressions floues.

Ces remarques n’6tent rien a la stimulation qu’on retire de la lecture de cet
excellent ouvrage.



	Études critiques : le chemin du mythe à la philosophie

