Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 39 (1989)

Heft: 1

Artikel: Etudes critiques : la place du droit dans la premiére philosophie de
Fichte selon Alain Renaut

Autor: Radrizzani, lves

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381378

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381378
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 121 (1989), P. 79-89

ETUDES CRITIQUES

LA PLACE DU DROIT DANS LA PREMIERE
PHILOSOPHIE DE FICHTE SELON
ALAIN RENAUT!

IVES RADRIZZANI

Cette theése de doctorat s’impose comme 1'un des ouvrages fondamentaux
de philosophie politique parus ces derniéres années. Comme l'auteur s’en
explique, I’enjeu de son projet engage bien plus «qu’une simple contribution
aux études fichtéennes»-(19): il ne s’est pas seulement agi pour lui de «faire
ceuvre d’historien» (19; cf. ég. 29), mais de s’interroger sur les exigences
philosophiques et le cadre théorique d’une «pensée authentique du droit» (8)
et, «face a I’anti-humanisme et ’anti-juridisme de certains courants de la
philosophie frangaise de ces vingt derniéres années» (dos de la couverture), de
proposer au philosophe, dont le devoir est de réfléchir sur le regain d’intérét
constaté actuellement pour 'affirmation politique du droit, un modéle que
celui-ci puisse étre «invit[é] a s’approprier» (19).

Cette recherche d’un modéle adéquat pour penser le droit présente une
urgence, car les mouvements philosophiquement dominants n’offrent pas les
«instruments nécessaires» (5) pour une telle entreprise. Par une «curieuse
convergence», ’historicisme hégéliano-marxiste, qui, par la théorie de la
«ruse de la raison», tend a «abolir tout décalage entre étre et devoir-étre» et a
rendre problématique toute contestation du «fait au nom du droit», rejoint
I’historicisme latent de la riposte heideggérienne, dont la critique de la scission
de I’étre et du devoir-étre comme indice de I’oubli métaphysique de I’étre
implique également pour I'idée de droit «la perte de tout sens». Le «comble»
de la métaphysique aurait en commun avec la «déconstruction de la méta-
physique» I’incapacité de fonder une pensée du droit (5-8).

Renaut identifie le lieu théorique qui permet «l’articulation entre la
déconstruction de la métaphysique et la fondation d’un discours des va-
leurs» (10) comme étant le criticisme et voit dans le Fondement du droit
naturel de Fichte «le plus grandiose témoignage de la capacité, inhérente a une
certaine critique de la raison, de soustraire le droit a ses plus insidieuses
négations» (9).

La thése centrale de ’ouvrage de Renaut, sur laquelle nous aurons a reve-
nir, est la suivante: «ce qui rend originale et méme unique la contribution

! ALAIN RENAUT, Le Systéme du droit — Philosophie et droit dans la pensée de
Fichte, Paris, P.U.F., 1986, 463 p.



80 IVES RADRIZZANI

fichtéenne a la problématique juridique, c’est qu’ici la réflexion sur le droit,
loin de constituer simplement une partie du systéme philosophique, en occupe
explicitement le centre, faisant ainsi de la premiére version de la Doctrine de la
Science un systéme du droit» (12). Fichte, en tant qu’il serait «le seul penseur
chez qui ’'avénement de la philosophie du droit et, plus précisément, comme
philosophie politique, devient ’objet méme de la philosophie» (25), consti-
tuerait ainsi par excellence la source «ou pourrait trouver a se nourrir la
contemporaine revalorisation de la problématique juridique» (13).

Une telle lecture requiert nécessairement que 'on surmonte le double
obstacle, d’une part de la tradition philosophique qui n’a longtemps voulu
voir en Fichte qu’un «simple intermédiaire entre Kant et Hegel» (29), d’autre
part de I'interprétation hégélienne qui faisait du Fondement du droit naturel
un «systéme universel de contrainte». Or, il est «indéniable» que les vues
politiques de Fichte ont évolué ultérieurement «dans le sens d’un renforce-
ment du réle de ’Etat» (16); la tAche qui s’imposait alors a Renaut était de
démontrer non seulement que, loin de fonder philosophiquement le despo-
tisme, Fichte tentait en 1796 une synthése hautement originale entre les deux
conceptions qui, depuis Locke et Hobbes, s’étaient affrontées dans la tradition
du droit naturel, le libéralisme et I’absolutisme, mais également que cette
synthése «posséde une véritable consistance, qu’elle n’est ni boiteuse, ni pro-
visoire, et qu’en conséquence I’évolution ultérieure de Fichte ne s’explique
nullement par la décomposition inéluctable de cette synthése» (18).

Cette relecture de Fichte, qui invite a voir en lui «le seul penseur chez qui
’achévement de la philosophie comme philosophie du droit devient I’objet
méme de la philosophie», conduit a faire culminer chez lui ’entreprise phi-
losophique (29) ou, pour reprendre 1’expression de Philonenko, citée par
Renaut, «en un certain sens (...) a reconnaitre en Fichte le plus grand de tous
les philosophes», «I’esprit qui aurait mis fin a la philosophie»2.

L’ouvrage est divisé en trois parties.

Dans la premiére partie, intitulée « Droit et Systéme — Architectonique de
la raison juridique», Renaut explique le déplacement du centre d’intérét de la
philosophie qui s’opére entre Kant et Fichte et qui permet seul de fournir a la
réflexion juridique un cadre théorique offrant une véritable consistance, par
I’exploitation de possibilités systémiques présentes chez Kant et dont on
repére notamment des traces dans sa théorie de I’histoire (cf. la proposition VI
de I’Idée d’une histoire universelle d’'un point de vue cosmopolitique) mais
laissées de coté dans la Critique de la faculté de juger au profit d’une solution
esthétisante (déja contenue dans I’Jdée, propositions I-V et VII-IX).

La problématique du systéme kantien procéde directement de la succes-
sion de la Critique de la raison pure et de la Critique de la raison pratique (60),

2 ALEXIS PHILONENKO, La Liberté humaine dans la philosophie de Fichte, Vrin, 1966
(19802), p. 62; cité chez Renaut, p. 29.



PHILOSOPHIE DE FICHTE SELON ALAIN RENAUT 81

de la coexistence en ces deux ceuvres d’une ontologie théorique et d’une
ontologie pratique, et de la nécessité de découvrir une articulation entre
elles (62). Au ceeur méme de la doctrine de I’histoire, dont le domaine est
précisément défini par I'inscription de la liberté dans la nature, on retrouve la
simple juxtaposition de deux modéles pour penser cette synthése, I'un théo-
rique (théorie du «dessein de la nature», concevant I’histoire comme «pro-
cessus d’autodéploiement dialectique du droit a partir de son contraire,
I’égoisme, et autorisant « une représentation fonciérement libérale» du poli-
tique; cf. p. 68), l'autre pratique (I’histoire comme cadre dans lequel le sujet
pratique doit se poser la réalisation du droit comme une tiche, c’est-a-dire
comme ne se réalisant pas d’elle-méme, selon un «dessein de la nature», mais
a produire par I’action libre; cf. p. 75). Dans la Critique de la faculté de juger,
Kant exploitera exclusivement le modéle théorique, tout en I"approfondissant
par I’explicitation du statut réfléchissant de la synthése entre nature et liberté:
'insertion de la liberté dans la nature ne peut faire I’'objet d’aucune connais-
sance, mais uniquement d’un jugement esthétique, dépourvu de toute valeur
constitutive. Selon la perspective kantienne, «les progres historiques du droit,
écrit Renaut, présentent a qui les contemple un spectacle qui a I’air d’avoir
pour sens d’étre I’ceuvre d’une libre Providence soumettant le mécanisme de
la nature a ses fins propres» (98). Ainsi, la solution de Kant est esthétique:
I'insertion de la liberté dans la nature n’est qu'un «effet de sens», et la synthese
n’a de valeur que subjective, et non objective.

Le rejet par Fichte de la solution kantienne, avec pour corollaire la déva-
lorisation de I’esthétique et la promotion du modéle pratique, sera motivé par
la volonté de conférer a la synthése entre nature et liberté une valeur propre-
ment objective et non plus seulement subjective (98-99). Dans la mesure ou
c’est au niveau du droit (en tant que science devant permettre la coexistence de
libertés dans la nature) que le passage entre liberté et nature doit acquérir cette
valeur constitutive, il est évident que le droit ne peut conserver comme chez
Kant le statut d’'une simple idée régulative permettant de découvrir dans
Ihistoire des «effets de sens», mais qu’il doit inscrire en son centre le pro-
bleéme de sa propre réalisation dans le politique (121); et cette réalisation ne
peut étre confiée ni a une logique immanente de I’histoire («dessein de la
nature»: résorption du droit dans la nature) ni 4 la bonne volonté (résorption
du droit dans la morale) mais a la seule sphére de la philosophie pratique qui
ne se dissolve pas dans la morale: la philosophie politique comme doctrine du
droit politique (123).

La difficulté principale que le droit politique a & résoudre est celle du
passage du droit pur a la politique. Si ¢’est I’histoire qui réalise I’avénement du
droit (modéle théorique), la question n’a guére d’enjeu. En revanche, a partir
du moment ou ’on se refuse «a affirmer le caractére inéluctable d’'un quel-
conque progrés de la liberté dans la nature» (144), ot I'on tient que «I’histoire
ne produit rien d’elle-méme et que nous ne trouverons dans I’histoire que ce



82 IVES RADRIZZANI

que nous y aurons d’abord mis nous-mémes» (modéle pratique), le probléme
de la réalisation du droit est a résoudre «par référence a une pratique insti-
tuante», et il devient impératif de concevoir «comment, malgré le hiatus
infranchissable entre concept et empiricité (...), ’homme politique peut déter-
miner la maxime de son action (...) par confrontation a ce qu’exige le droit
pur» (probléme de la schématisation du concept de communauté juridi-
que) (142).

La seconde partie de 'ouvrage de Renaut, intitulée « Critique de la raison
juridique», est consacrée pour la plus grande part a la déduction transcen-
dantale de I’intersubjectivité. Celle-ci, a son tour, s’articule en deux parties:
1) déduction de I’existence d’autrui grace a la théorie de la sollicitation,
2) déduction de la reconnaissance d’autrui ou « phénoménologie de la liberté»
grice notamment a la théorie du corps articulé. La présentation que fait
Renaut de cette piéce maitresse du systéme fichtéen que constitue la doctrine
de P'intersubjectivité est bonne. Avant tout, 'auteur nous semble en avoir
particuliérement bien mis en lumiére I’enjeu. Il montre que cette déduction
remplit une triple fonction:

1) Au sein du systéme fichtéen, elle seule constitue la pleine résolution de ce
qui, en 1794, dans les Principes, constituait le probléme de la philosophie, a
savoir la question de la représentation (173-174; 185).

2) Par rapport au systéme kantien, la phénoménologie de la liberté, impli-
quant le dépassement du dualisme des phénoménes et des noumeénes,
fournit un outil qui permet de porter sur I'insertion de la liberté dans la
nature des jugements qui n’ont pas seulement une valeur subjective, mais
objective, condition d’applicabilité du droit (219-220).

Enfin 3) (point le plus original mis en évidence par Renaut), dans le cadre
du Fondement du droit naturel, cette déduction revét une «portée politique
profondew, car, par le dépassement de la position individualiste qui en résulte
(I'individualité n’est plus premiére puisque c’est sur fond de relation inter-
subjective que la subjectivité se construit), elle fournit la prémisse nécessaire a
la construction d’une «théorie du droit politique qui échappe a la dialectique
du libéralisme et de I’absolutisme qu’induit I'individualisme», et fonde la
possibilité d’une synthése hautement originale dans I’histoire du droit natu-
rel (341).

La troisieme partie, présentant la « Doctrine du droit politique», constitue
la partie principale de P'ouvrage, et en est également la plus intéressante.
L’auteur présente la solution fichtéenne avec un enthousiasme non dissimulé,
sans pour autant que son travail ne perde en rigueur, répond avec maestria aux
diverses objections qui ont été élevées contre le Fondement du droit naturel
(en particulier de la part de Schelling et Hegel, suivis de nombreux commen-
tateurs modernes), et montre que loin d’étre une synthése boiteuse, elle pos-
séde une réelle consistance.



PHILOSOPHIE DE FICHTE SELON ALAIN RENAUT 83

Renaut montre admirablement comment, chez Fichte, le probléme du
droit politique se présente sous la forme d’une antinomie, et comment la
forme antinomique du probléme a résoudre prédétermine la forme de la
solution (la synthése républicaine).

De la notion de loi juridique, Fichte déduit «deux théses qui se contredi-
sent explicitement» et qu’il présente comme la thése et ’antithése d’une
antinomie. La thése (qui n’est autre que la loi juridique méme) pose qu’il
existe une sphére infrangible de liberté individuelle et défend I’autonomie de
I'individu face a I’Etat (thése libérale). L’antithése, qui entraine la résorption
de I'individu dans I’Etat, pose comme condition de possibilité de I’Etat de
droit que chaque personne ali€éne «totalement sa puissance et sa faculté de dire
le droit» (thése absolutiste). L’antinomie du droit politique, en tant qu’elle
«oppose (...) la loi juridique a une conséquence qui s’en déduit», menace la
pensabilité, et donc I’applicabilité du concept de droit (273-275).

Dans le chapitre intitulé «La recherche de synthése», Renaut restitue a
I’antinomie «au-dela de sa portée structurelle, sa dimension génétique» (298).
Il montre que Fichte, dans I'itinéraire de sa pensée juridico-politique, a
d’abord défendu, dans les Contributions sur la révolution frangaise, une posi-
tion ultra-libérale; ce n’est qu’aprés avoir fait par lui-méme 1’épreuve des
difficultés tant politiques (logique de dégénérescence en anarchisme; cf.
p. 325) qu’économiques (légitimation des inégalités sociales et justification de
la pauvreté; cf. pp. 293 et 327) de la thése de ’antinomie, qu’il a pu «s’orienter
vers une tout autre synthése» (298), par la rupture avec le libéralisme et le
«refus symétrique de la position absolutiste» (dont la justification de I’Etat
prend sa source dans une «détermination de I’état de nature incompatible
avec sa conception de I'intersubjectivité», cf. p. 337).

Etudiant de plus pres les termes de I’antinomie, I’auteur met en évidence
que la thése aussi bien que I’antithése n’ont pas réellement de consistance
propre: I’antithése, pour se justifier, doit emprunter un moment de la thé-
se (337); inversement, la thése doit «se rectifier et s’ouvrir au point de vue de
Pantithése» (340); mais de telles «rectifications réciproques» ne sont que des
«compromis dont le statut théorique reste obscur et dont les effets pratiques
sont dés lors aléatoires», ce qui fait d’autant mieux ressortir la 1égitimité de la
recherche d’une véritable synthése (340). Or, dans la mesure ot I'antinomie a
deux conditions de possibilité: 1) 'individualisme comme condition générale,
commune aux deux théses, 2) la conception de I’état de nature comme état de
guerre ou de paix, «qui conditionne 'option en faveur de la thése ou de
Pantithése», Fichte, en dépassant le point de vue individualiste par sa déduc-
tion de I’intersubjectivité et en concevant un état de nature neutre, s’est donné
les moyens de trouver une solution critique a ’antinomie et d’échapper a
P«oscillation entre la thése et antithése» (340-342).

Renongant a retracer les différents moments de la synthése et les trois
niveaux «a travers lesquels se développe le probléme de I'application du



84 IVES RADRIZZANI

concept de droit» (371) (synthése formelle, schématisme, synthése réelle),
nous nous bornerons, pour terminer ce brefapergu, a indiquer en quoi, dans le
chapitre «La synthése républicaine», I'identité de la synthése se voit préci-
sée.

La synthése, ni individualiste, ni universaliste, «défend un type trés par-
ticulier d’organicisme politique» (426), dans lequel «le social est le lieu d’ac-
complissement et méme d’émergence de 'individualité (...) mais refus[e] toute
dissolution de I'individuel dans le collectif et préserv[e] une autonomie de
I'individualité par rapport a la totalité» (427-428). Pour préciser ce que cet
«organicisme» a de particulier, Renaut I’éclaire par la rupture fichtéenne avec
Rousseau. Par plusieurs aspects, la synthése républicaine défendue par Fichte
est étroitement apparentée aux théses rousseauistes, le point est connu. Mais,
chez Rousseau, «la totalité politique (...) est définie par I"image du corps (...)
dont, comme on sait, le souverain <représente la téte> et «les citoyens les
membres qui font mouvoir, vivre et travailler la machine» (...). Ainsi repré-
sentée, ’organisation politique ne saurait en tout cas qu'induire une concep-
tion despotique de la société civile comme <société close» régie par des lois de
finalité interne absolue» (428). Fichte choisit au contraire comme image de la
communauté politique I’arbre, ¢’est-a-dire un produit naturel régi non par les
lois de I’articulation mais par celles uniquement de I’organisation (au sens
défini par Kant dans la Critique de la faculté de juger). L'image de I’arbre
signifie donc analogiquement que, dans la communauté, I'individu, quoique
lié intimement au tout, conserve une dimension de liberté et d’autonomie face
alui, sans laquelle «le schéme contractualiste perdrait toute cohérence» (427).
Renaut conclut que «si la critique du totalitarisme suppose une <désincorpo-
ration de 'individw» (...), le Fondement du droit naturel, & travers sa rupture
avec Rousseau, constitue a cet égard un instrument d’autant plus précieux
qu’ici le geste antitotalitaire ne se borne pas a <retomber dans I'orniére et
I'impasse d’une pensée de 'individu contre la société» (...) [mais] dessine le
modéle d’une critique non régressive du totalitarisme» (429).

Nous n’avons pas I'intention de rendre compte ici plus en détail de cet
ouvrage extrémement riche par toutes les perspectives qu’il ouvre. D’une
fagon générale, nous jugeons extrémement solide I'interprétation du Fonde-
ment du droit naturel que ’auteur nous propose. Nous nous proposons uni-
quement de revenir sur la thése centrale, en tant qu’elle engage la question de
la relation du droit au reste du systéme et qu’elle met en jeu, par 13, I’inter-
prétation globale du systéme.

En prétendant que Fichte, «explicitement», aurait fait du droit «le centre»
de sa premiére philosophie (12), Renaut reprend en la radicalisant une idée
déja contenue en germe dans I’«Introduction» de Philonenko a sa traduction
de la Critique de la faculté de juger. «(...) dans la philosophie fichtéenne, le
moment fondamental dans la problématique de I’intersubjectivité n’est plus
I’Esthétique, — c’est la philosophie du droit (...) Fichte donne au droit la



PHILOSOPHIE DE FICHTE SELON ALAIN RENAUT 85

méme valeur systématique que Kant a la finalité esthétique (...). Le moment
originel dans la communauté humaine est objectif: c’est le droit»3. L’affir-
mation de Philonenko pouvait étre admise en raison de son caractére général,
la theése de Renaut en revanche appelle un rectificatif: 1) Fichte n’a jamais fait
«explicitement» du droit /e centre de son systéme, 2) il ne I’a non plus jamais
fait implicitement, 3) il est vain de chercher & privilégier un aspect d’une
pensée qui se présente explicitement comme «organique», 4) en faisant du
droit le centre d’une soi-disant « premiére philosophie» et en introduisant par
1a un critére de périodicisation, Renaut opére un découpage arbitraire dans le
systéme par ’exclusion de la synthése religieuse (ce que n’autorisent nulle-
ment les textes), mutile ainsi le programme du systéme de philosophie trans-
cendantale tel qu’il a été élaboré par Fichte et s’interdit la possibilité de
comprendre la genése de ’ceuvre dans son unité.

Nous procéderons en deux temps dans cette critique. Nous commencerons
par montrer que 'unique texte sur lequel I’auteur a fondé son argumentation
est mal interprété; puis, en cherchant a retrouver les traces du raisonnement
qui I’a conduit a I’affirmation de la centralité du droit, nous établirons que le
dérapage que I’on constate prend sa source dans une confusion entre la pro-
blématique de I'intersubjectivité et celle du droit.

Renaut utilise deux documents a I’appui de sa thése. Le premier est la
«Division hypothétique de la Doctrine de la Science», qui constitue la troi-
sieme section de I’écrit programmatique Sur le Concept de la Doctrine de la
Science, de 1794. Renaut ne s’attarde pas sur ce texte dans lequel n’apparait
«nul primat du droit». Fichte, encore trop profondément enraciné dans la
tradition kantienne, conserve a I’esthétique le réle qu’elle jouait dans la Cri-
tique de la faculté de juger. Renaut en conclut qu’«il ne sera pas étonnant de
constater que la promotion de la problématique juridique s’accomplira d’une
facon rigoureusement paralléle a une dévalorisation philosophique de I’esthé-
tique» (37), et il croit reconnaitre les traces d’un tel déplacement dans le
second document utilisé, sur lequel, on le voit, repose tout le poids de I’ar-
gumentation et qui est censé apporter la preuve d’une mention explicite de
Fichte faisant du droit /e centre de son systéme. Il s’agit de la « Déduction de la
division de la Doctrine de la Science», située a la fin de la Doctrine de la
Science Nova Methodo. Ce texte, que Iauteur croit pouvoir faire remonter a
1798 et dont il estime qu’il a été écrit «lorsque Fichte considére avoir achevé la
construction du systéme» (37), fournirait la «division rétrospective» (37 sq.)
de celui-ci. Une telle affirmation a pour présupposé qu’avec la rédaction du
Fondement du droit naturel (1796-1797) et du Systéme de ['éthique (1798),

*1d., «Introduction», in KANT, Critique de la faculté de juger, trad. A. Philonenko,
Paris, Vrin, 1965, cf. pp. 15-16; cf. ég. La liberté humaine... p. 47: «la doctrine du droit
prend dans son systéme [= le systéme de Fichte] la place occupée chez Kant par I'es-
thétique ».



86 IVES RADRIZZANI

Fichte aurait achevé la réalisation du programme de son premier systéme, ce
qui implique que la philosophie de la religion, qui, a cette époque, n’avait pas
encore été développée, n’y aurait pas place. Le texte en question, en tant
précisément qu’il accorde une place a la religion, constituerait la charniére
entre la premiére philosophie de Fichte, dont il thématise la structuration, etla
seconde, dont il contiendrait en germe le développement futur.

Dans la « Déduction de la division de la Doctrine de la Science», Fichte
distingue avant tout quatre parties de la philosophie: 1) la théorie, 2) la
pratique, 3) la philosophie du droit et la philosophie de la religion, enfin
4) I'esthétique. La philosophie du droit et la philosophie de la religion, en tant
qu’elles font toutes deux partie de la «philosophie des postulats»4, occupent
dans I’architectonique du systéme une place analogue, entre la théorie et la
pratique qu’elles cherchent a synthétiser, la premiére par un postulat que la
théorie adresse a la pratique (synthése juridique), la seconde par un postulat
que la pratique adresse a la théorie (synthése religieuse).

Comme l'auteur admet que la synthése juridique est au centre de la pre-
miére philosophie de Fichte, le rapprochement entre le droit et la religion ne
peut que lui paraitre «étrange» (50). Cependant, tout en concédant que «nul
argument n’intervient, dans le texte de 1798, pour justifier explicitement le
choix de la synthése juridique», il ne croit pas moins pouvoir conclure de ce
texte que: « Indubitablement, dans la division rétrospective de 1798, faisant le
bilan du premier systéme, Fichte opte encore pour la synthése juridi-
que» (51).

Pour notre part, non seulement nous ne voyons pas le moindre indice qui
permette d’affirmer que, dans cette «division rétrospective», Fichte «opte»
pour la synthése juridique, mais nous mettons en doute le fait méme que ce
texte présente une «division rétrospective» ou un «bilan»: la date que retient
Renaut pour ce texte est en effet sujette & caution. Depuis la découverte d’un
nouveau manuscrit de la Doctrine de la Science Nova Methodo, on peut
désormais considérer comme établi que le manuscrit auquel se référe Renaut
ne remonte pas a ’hiver 1798-1799, mais a ’hiver 1797-17985. 1l serait dés
lors, non plus postérieur au Systéme de ['éthique, mais contemporain. On sait
de plus que Fichte a présenté trois fois dans ses cours la Doctrine de la Science
Nova Methodo (la premicere fois lors du semestre d’hiver 1796-1797 déja), que
les trois fois il a enseigné d’aprés le méme manuscrit, et que ce manuscrit,
commencé probablement déja fin 1795, avait été terminé au cours de I’année
1796 (au plus tard début printemps 1797). Il n’existe aucun indice qui induise
a penser que la « Déduction de la division de la Doctrine de la Science » soit un

¢ FICHTE, Wissenschafislehre Nova Methodo, ed. Fuchs, Hamburg, Meiner, 1982,
p. 243.

5 Cf. ErRICH Fuchs, «Einleitungy, in Fichte, Wissenschaftslehre Nova Methodo, op.
cit.,, p. XIV; cf. ég. notre préface a la traduction de la Doctrine de la Science Nova
Methodo, pp. 17 et 24-36, a paraitre aux éditions de ’Age d’Homme.



PHILOSOPHIE DE FICHTE SELON ALAIN RENAUT 87

ajout postérieur. Ainsi, ce texte extrémement précieux — et dont la portée est
encore généralement mal connue des fichtéens — serait contemporain, voire
méme légérement antérieur au Fondement du droit naturel, et, loin de pré-
senter un «bilan» (curieux bilan puisque, méme selon la date retenue par
Renaut, ni la philosophie de la religion ni I’esthétique n’avaient encore été
développées), il exposerait au contraire le programme projeté par Fichte.

Les conséquences de la rectification apportée a la date de ce texte sont
d’une importance capitale pour la compréhension du statut du droit et pour la
question de 'unité du systéme: 1) il apparait clairement que, dés le départ,
Fichte n’a jamais congu le droit comme 'unique synthése possible entre la
théorie et la pratique, ni méme comme la principale: dans son esprit, il n’a
donc pas congu le droit comme le centre de sa premiére philosophie; 2) le
développement de la synthése religieuse n’est pas uniquement li¢ a des cir-
constances accidentelles®, mais elle était inscrite dans le programme de phi-
losophie transcendantale que Fichte, dés 1796, s’était posé pour tache de
réaliser, et occupait déja la position qui sera la sienne ultérieurement. Aussi,
I’apparition de cette synthése religieuse ne nous parait-elle pas nécessairement
devoir étre interprétée en termes de rupture.

Nous passons a la deuxiéme partie de notre critique. Dans I’interprétation
du second document, Renaut s’était laissé prendre dans un cercle vicieux: le
texte qui devait fournir la preuve d’une mention explicite de Fichte, faisant du
droit le centre de son premier systéme, ne pouvait é&tre compris en ce sens qu’a
la condition de posséder déja la certitude que le droit serait bel et bien le centre
du premier systéme. Pour comprendre comment Renaut en est venu a une
telle certitude, il nous faut maintenant reprendre le fil de son raisonnement:
«non seulement, écrit Renaut, le droit serait devenu, avec Fichte, <un pro-
bléme essentiel» de la métaphysique, mais en un sens, qu’il va falloir cerner, la
doctrine du droit se rattacherait directement a ce qui définit </e probleme
essentiel» du premier systéme de Fichte, savoir celui de la communication des
consciences, de I’<interpersonnalité> ou de I’<intersubjectivité» dont la clef
serait précisément a chercher dans la maniére dont les consciences <se repré-
sentent et se reconnaissent dans et par le droit>. De ce point de vue, il s’agirait
donc bien de considérer la <philosophie du droit> comme <le centre du sys-
téme> (...)» (28-29). Il ressort de cette citation que le probléme essentiel de la
philosophie de Fichte est I’intersubjectivité et que la doctrine du droit serait a

¢ Fichte avait été amené a préciser ses idées en matiére de religion a ’occasion d’un
article de Forberg (« Entwicklung des Begriffs der Religion»). En tant que corédacteur du
«Philosophisches Journal», Fichte n’avait accepté qu’avec réticence la contribution de
Forberg, dont il ne pouvait partager la position non critique, et il s'était senti obligé
d’écrire sur le méme sujet afin de marquer, au nom de la rédaction, ses distances face a la
position de Forberg. Ces précautions n’étaient pas suffisantes. L’article de Forberg fera
scandale et Fichte, dont la responsabilité de rédacteur était engagée, se verra entrainé
dans I’affaire de I’accusation d’athéisme qui lui coiitera sa chaire a Iéna.



88 IVES RADRIZZANI

considérer comme le centre du systéme en tant qu’elle présenterait la «clef»
du probléme de I'intersubjectivité.

Nous admettons sans réserve que la déduction de I'intersubjectivité est le
probléme essentiel de Fichte a ’époque de Iéna, comme ’ont magistralement
établi L. Pareyson, R. Lauth et A. Philonenko7; en revanche, ce qu’il nous faut
examiner de plus prés, c’est la question de I’articulation entre la problémati-
que de I'intersubjectivité et la philosophie du droit.

La premiére partie du Fondement du droit naturel est consacrée pour une
bonne part a la déduction de I’intersubjectivité. Pourquoi une telle déduction
figure-t-elle dans cette ceuvre? Y est-elle a sa place ? Renaut a bien senti qu’il y
avait la une anomalie lorsque, dans I’introduction a sa traduction du Fonde-
ment du droit naturel, il écrivait: «il sort trés largement de cette présentation
d’expliciter en quoi le Droit naturel, formellement déduit des Principes de la
Doctrine de la Science (...) occupe en fait dans I’économie générale du systéme
de la premiére philosophie de Fichte une position beaucoup plus complexe —
ne serait-ce que dans la mesure ou la déduction de I'intersubjectivité (...) y
constitufe] véritablement (et explicitement) la pleine résolution de ce qui était
déja présenté en 1794 comme le seul probléme de la philosophie spéculative
(...)»%. L’anomalie consiste en ce que la science particuliére du droit, a la place
d’étre fondée par la partie générale du systéme, en constituerait a 'inverse la
condition de possibilité. De ce déséquilibre manifeste dans I’architectonique
du systéme, Renaut infére la centralité du droit. Son erreur est d’accorder un
poids excessif a la présence de la déduction de I’intersubjectivité en téte du
droit naturel. La déduction de I'intersubjectivité appartient en effet de droit a
la partie générale du systéme et aurait di, selon le plan idéal, figurer dans les
Principes de la Doctrine de la Science qui, comme le titre I'indique, ont pour
tache de présenter les principes généraux du systéme et de fonder la possibilité
des sciences particuliéres (telles que le droit ou I’éthique). Seulement, comme
Fichte le reconnaitra lui-méme?, les Principes de la Doctrine de la Science sont

7 LuiGl PAREYSON, Fichte — Il sistema della liberta, (1950"), seconde éd. aug.,
Milano, Mursia, 1976; REINHARD LAUTH, «Le probléme de I'interpersonnalité chez
Fichte», in Archives de Philosophie, juillet-décembre 1962, pp. 325-344; A. PHILONEN-
KO, La Liberté humaine... cf. en part. les cps II et III, pp. 29 sqq. Pour notre part, nous
avons également développé le point dans un article intitulé: «Le fondement de la
communauté humaine chez Fichte», in Revue de Théologie et de Philosophie, 119, 1987,
pp. 195-216.

8 A. RENAUT, «Présentation», in Fichte, Fondement du droit naturel selon les prin-
cipes de la Doctrine de la Science, trad. A. Renaut, Paris, P.U.F., 1984, p. 8.

? Dans la « Premiére introduction» a la Doctrine de la Science Nova Methodo, FICHTE
déclare que «depuis la premiére exposition du systéme, le développement des principes
a été poussé plus loin», éd. cit., p. 10; cf. ég. la lettre a Schelling du 31 mai 1801, GA III,
5, n°® 605, p. 45: «Il ne manque absolument rien a la Doctrine de la Science dans les
principes, mais il lui manque I’achévement; car la synthése supréme, la synthése du
monde des esprits, n’est pas encore faite.»



PHILOSOPHIE DE FICHTE SELON ALAIN RENAUT 89

inachevés, de sorte qu’ils n’étaient pas a méme de remplir face aux sciences
particuliéres la fonction qui leur était dévolue. Aussi est-ce d’une fagon acci-
dentelle que Fichte a dii consacrer en téte de sa doctrine du droit une place
importante a la déduction de 'intersubjectivité. D’ailleurs, le Fondement du
droit naturel n’épuise pas la doctrine de I’intersubjectivité, car il n’en traite que
dans la mesure ou cela concerne directement la philosophie du droit. Le droit
n’est pas la seule science qui requérait une telle déduction. Elle apparait
également dans le Systéme de l’éthique, ou, naturellement, elle n’est pas plus a
sa place que dans le droit. Il était bien stir impérieux pour Fichte d’éliminer ce
déséquilibre facheux dans I’économie de son systéme, et c’est effectivement ce
qu’il avait Iintention de réaliser par la publication de la Doctrine de la Science
Nova Methodo, la seconde exposition des principes de son systéme, restée
malheureusement inédite, dans laquelle il reliait génétiquement au reste du
systéme la déduction de I'intersubjectivité, en en faisant la clef de volite de
toute sa philosophie.

Résultat: si I'intersubjectivité est bien le probléme essentiel du systéme
fichtéen de I’époque de Iéna, il ne s’ensuit pas que le droit en constitue le
centre.

Au contraire, dans la mesure ou le droit repose sur une force de contrainte
purement extérieure et ou la fin du systéme est un accord interne du moi avec
lui-méme, le droit ne peut représenter qu’un moment nécessaire mais impar-
fait dans la dialectique du systéme; ainsi, il n’est ni le centre du systéme
fichtéen, ni méme une fin en soi.



	Études critiques : la place du droit dans la première philosophie de Fichte selon Alain Renaut

