
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 39 (1989)

Heft: 1

Artikel: Études critiques : la place du droit dans la première philosophie de
Fichte selon Alain Renaut

Autor: Radrizzani, Ives

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381378

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381378
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 121 (1989), P. 79-89

ETUDES CRITIQUES

LA PLACE DU DROIT DANS LA PREMIÈRE
PHILOSOPHIE DE FICHTE SELON

ALAIN RENAUT1

Ives Radrizzani

Cette thèse de doctorat s'impose comme l'un des ouvrages fondamentaux
de philosophie politique parus ces dernières années. Comme l'auteur s'en

explique, l'enjeu de son projet engage bien plus «qu'une simple contribution
aux études fichtéennes» (19): il ne s'est pas seulement agi pour lui de «faire
œuvre d'historien» (19; cf. ég. 29), mais de s'interroger sur les exigences
philosophiques et le cadre théorique d'une «pensée authentique du droit» (8)

et, «face à l'anti-humanisme et l'anti-juridisme de certains courants de la

philosophie française de ces vingt dernières années» (dos de la couverture), de

proposer au philosophe, dont le devoir est de réfléchir sur le regain d'intérêt
constaté actuellement pour l'affirmation politique du droit, un modèle que
celui-ci puisse être «invit[é] à s'approprier» (19).

Cette recherche d'un modèle adéquat pour penser le droit présente une
urgence, car les mouvements philosophiquement dominants n'offrent pas les

«instruments nécessaires» (5) pour une telle entreprise. Par une «curieuse

convergence», l'historicisme hegeliano-marxiste, qui, par la théorie de la

«ruse de la raison», tend à «abolir tout décalage entre être et devoir-être» et à

rendre problématique toute contestation du «fait au nom du droit», rejoint
l'historicisme latent de la riposte heideggerienne, dont la critique de la scission
de l'être et du devoir-être comme indice de l'oubli métaphysique de l'être
implique également pour l'idée de droit «la perte de tout sens». Le «comble»
de la métaphysique aurait en commun avec la «déconstruction de la
métaphysique» l'incapacité de fonder une pensée du droit (5-8).

Renaut identifie le lieu théorique qui permet «l'articulation entre la
déconstruction de la métaphysique et la fondation d'un discours des
valeurs» (10) comme étant le criticisme et voit dans le Fondement du droit
naturel de Fichte « le plus grandiose témoignage de la capacité, inhérente à une
certaine critique de la raison, de soustraire le droit à ses plus insidieuses
négations» (9).

La thèse centrale de l'ouvrage de Renaut, sur laquelle nous aurons à revenir,

est la suivante: «ce qui rend originale et même unique la contribution

1 Alain Renaut, Le Système du droit — Philosophie et droit dans ia pensée de

Fichte, Paris, P.U.F, 1986, 463 p.



80 IVES RADRIZZANI

fichtéenne à la problématique juridique, c'est qu'ici la réflexion sur le droit,
loin de constituer simplement une partie du système philosophique, en occupe
explicitement le centre, faisant ainsi de la première version de la Doctrine de la
Science un système du droit» (12). Fichte, en tant qu'il serait «le seul penseur
chez qui l'avènement de la philosophie du droit et, plus précisément, comme
philosophie politique, devient l'objet même de la philosophie» (25), constituerait

ainsi par excellence la source «où pourrait trouver à se nourrir la

contemporaine revalorisation de la problématique juridique» (13).
Une telle lecture requiert nécessairement que l'on surmonte le double

obstacle, d'une part de la tradition philosophique qui n'a longtemps voulu
voir en Fichte qu'un «simple intermédiaire entre Kant et Hegel» (29), d'autre

part de l'interprétation hégélienne qui faisait du Fondement du droit naturel
un «système universel de contrainte». Or, il est «indéniable» que les vues
politiques de Fichte ont évolué ultérieurement «dans le sens d'un renforcement

du rôle de l'Etat» (16); la tâche qui s'imposait alors à Renaut était de

démontrer non seulement que, loin de fonder philosophiquement le despotisme,

Fichte tentait en 1796 une synthèse hautement originale entre les deux
conceptions qui, depuis Locke et Hobbes, s'étaient affrontées dans la tradition
du droit naturel, le libéralisme et l'absolutisme, mais également que cette
synthèse «possède une véritable consistance, qu'elle n'est ni boiteuse, ni
provisoire, et qu'en conséquence l'évolution ultérieure de Fichte ne s'explique
nullement par la décomposition inéluctable de cette synthèse» (18).

Cette relecture de Fichte, qui invite à voir en lui «le seul penseur chez qui
l'achèvement de la philosophie comme philosophie du droit devient l'objet
même de la philosophie», conduit à faire culminer chez lui l'entreprise
philosophique (29) ou, pour reprendre l'expression de Philonenko, citée par
Renaut, «en un certain sens à reconnaître en Fichte le plus grand de tous
les philosophes», «l'esprit qui aurait mis fin à la philosophie»2.

L'ouvrage est divisé en trois parties.

Dans la première partie, intitulée «Droit et Système — Architectonique de

la raison juridique», Renaut explique le déplacement du centre d'intérêt de la

philosophie qui s'opère entre Kant et Fichte et qui permet seul de fournir à la
réflexion juridique un cadre théorique offrant une véritable consistance, par
l'exploitation de possibilités systémiques présentes chez Kant et dont on
repère notamment des traces dans sa théorie de l'histoire (cf. la proposition VI
de l'Idée d'une histoire universelle d'un point de vue cosmopolltique) mais
laissées de côté dans la Critique de la faculté déjuger au profit d'une solution
esthétisante (déjà contenue dans Vidée, propositions I-V et VII-IX).

La problématique du système kantien procède directement de la succession

de la Critique de la raison pure et de la Critique de la raison pratique (60),

2 Alexis Philonenko, La Liberté humaine dans la philosophie de Fichte, Vrin, 1966

(19802), p. 62; cité chez Renaut, p. 29.



PHILOSOPHIE DE FICHTE SELON ALAIN RENAUT 81

de la coexistence en ces deux œuvres d'une ontologie théorique et d'une
ontologie pratique, et de la nécessité de découvrir une articulation entre
elles (62). Au cœur même de la doctrine de l'histoire, dont le domaine est

précisément défini par l'inscription de la liberté dans la nature, on retrouve la
simple juxtaposition de deux modèles pour penser cette synthèse, l'un théorique

(théorie du «dessein de la nature», concevant l'histoire comme
«processus d'autodéploiement dialectique du droit à partir de son contraire,
l'égoïsme», et autorisant «une représentation foncièrement libérale» du
politique; cf. p. 68), l'autre pratique (l'histoire comme cadre dans lequel le sujet
pratique doit se poser la réalisation du droit comme une tâche, c'est-à-dire

comme ne se réalisant pas d'elle-même, selon un «dessein de la nature», mais
à produire par l'action libre; cf. p. 75). Dans la Critique de la faculté déjuger,
Kant exploitera exclusivement le modèle théorique, tout en l'approfondissant
par l'explicitation du statut réfléchissant de la synthèse entre nature et liberté :

l'insertion de la liberté dans la nature ne peut faire l'objet d'aucune connaissance,

mais uniquement d'un jugement esthétique, dépourvu de toute valeur
constitutive. Selon la perspective kantienne, «les progrès historiques du droit,
écrit Renaut, présentent à qui les contemple un spectacle qui a l'air d'avoir
pour sens d'être l'œuvre d'une libre Providence soumettant le mécanisme de

la nature à ses fins propres» (98). Ainsi, la solution de Kant est esthétique:
l'insertion de la liberté dans la nature n'est qu'un «effet de sens», et la synthèse
n'a de valeur que subjective, et non objective.

Le rejet par Fichte de la solution kantienne, avec pour corollaire la
dévalorisation de l'esthétique et la promotion du modèle pratique, sera motivé par
la volonté de conférer à la synthèse entre nature et liberté une valeur proprement

objective et non plus seulement subjective (98-99). Dans la mesure où
c'est au niveau du droit (en tant que science devant permettre la coexistence de
libertés dans la nature) que le passage entre liberté et nature doit acquérir cette
valeur constitutive, il est évident que le droit ne peut conserver comme chez
Kant le statut d'une simple idée regulative permettant de découvrir dans
l'histoire des «effets de sens», mais qu'il doit inscrire en son centre le
problème de sa propre réalisation dans le politique (121); et cette réalisation ne
peut être confiée ni à une logique immanente de l'histoire («dessein de la
nature»: résorption du droit dans la nature) ni à la bonne volonté (résorption
du droit dans la morale) mais à la seule sphère de la philosophie pratique qui
ne se dissolve pas dans la morale : la philosophie politique comme doctrine du
droit politique (123).

La difficulté principale que le droit politique a à résoudre est celle du

passage du droit pur à la politique. Si c'est l'histoire qui réalise l'avènement du
droit (modèle théorique), la question n'a guère d'enjeu. En revanche, à partir
du moment où l'on se refuse «à affirmer le caractère inéluctable d'un
quelconque progrès de la liberté dans la nature» (144), où l'on tient que «l'histoire
ne produit rien d'elle-même et que nous ne trouverons dans l'histoire que ce



82 IVES RADRIZZANI

que nous y aurons d'abord mis nous-mêmes» (modèle pratique), le problème
de la réalisation du droit est à résoudre «par référence à une pratique
instituante», et il devient impératif de concevoir «comment, malgré le hiatus
infranchissable entre concept et empiricité l'homme politique peut
déterminer la maxime de son action par confrontation à ce qu'exige le droit
pur» (problème de la schématisation du concept de communauté juridique)

(142).
La seconde partie de l'ouvrage de Renaut, intitulée «Critique de la raison

juridique», est consacrée pour la plus grande part à la déduction transcendantale

de l'intersubjectivité. Celle-ci, à son tour, s'articule en deux parties:
1) déduction de l'existence d'autrui grâce à la théorie de la sollicitation,
2) déduction de la reconnaissance d'autrui ou «phénoménologie de la liberté»
grâce notamment à la théorie du corps articulé. La présentation que fait
Renaut de cette pièce maîtresse du système fichtéen que constitue la doctrine
de l'intersubjectivité est bonne. Avant tout, l'auteur nous semble en avoir
particulièrement bien mis en lumière l'enjeu. Il montre que cette déduction
remplit une triple fonction :

1) Au sein du système fichtéen, elle seule constitue la pleine résolution de ce

qui, en 1794, dans les Principes, constituait le problème de la philosophie, à

savoir la question de la représentation (173-174; 185).

2) Par rapport au système kantien, la phénoménologie de la liberté, impli¬
quant le dépassement du dualisme des phénomènes et des noumènes,
fournit un outil qui permet de porter sur l'insertion de la liberté dans la
nature des jugements qui n'ont pas seulement une valeur subjective, mais

objective, condition d'applicabilité du droit (219-220).

Enfin 3) (point le plus original mis en évidence par Renaut), dans le cadre
du Fondement du droit naturel, cette déduction revêt une «portée politique
profonde», car, par le dépassement de la position individualiste qui en résulte

(l'individualité n'est plus première puisque c'est sur fond de relation
intersubjective que la subjectivité se construit), elle fournit la prémisse nécessaire à

la construction d'une «théorie du droit politique qui échappe à la dialectique
du libéralisme et de l'absolutisme qu'induit l'individualisme», et fonde la

possibilité d'une synthèse hautement originale dans l'histoire du droit naturel

(341).

La troisième partie, présentant la «Doctrine du droit politique», constitue
la partie principale de l'ouvrage, et en est également la plus intéressante.
L'auteur présente la solution fichtéenne avec un enthousiasme non dissimulé,
sans pour autant que son travail ne perde en rigueur, répond avec maestria aux
diverses objections qui ont été élevées contre le Fondement du droit naturel
(en particulier de la part de Schelling et Hegel, suivis de nombreux commentateurs

modernes), et montre que loin d'être une synthèse boiteuse, elle
possède une réelle consistance.



PHILOSOPHIE DE FICHTE SELON ALAIN RENAUT 83

Renaut montre admirablement comment, chez Fichte, le problème du
droit politique se présente sous la forme d'une antinomie, et comment la
forme antinomique du problème à résoudre prédétermine la forme de la
solution (la synthèse républicaine).

De la notion de loi juridique, Fichte déduit «deux thèses qui se contredisent

explicitement» et qu'il présente comme la thèse et l'antithèse d'une
antinomie. La thèse (qui n'est autre que la loi juridique même) pose qu'il
existe une sphère infrangible de liberté individuelle et défend l'autonomie de

l'individu face à l'Etat (thèse libérale). L'antithèse, qui entraîne la résorption
de l'individu dans l'Etat, pose comme condition de possibilité de l'Etat de

droit que chaque personne aliène «totalement sa puissance et sa faculté de dire
le droit» (thèse absolutiste). L'antinomie du droit politique, en tant qu'elle

«oppose la loi juridique à une conséquence qui s'en déduit», menace la

pensabilité, et donc l'applicabilité du concept de droit (273-275).

Dans le chapitre intitulé «La recherche de synthèse», Renaut restitue à

l'antinomie «au-delà de sa portée structurelle, sa dimension génétique» (298).
Il montre que Fichte, dans l'itinéraire de sa pensée juridico-politique, a

d'abord défendu, dans les Contributions sur la révolution française, une position

ultra-libérale; ce n'est qu'après avoir fait par lui-même l'épreuve des

difficultés tant politiques (logique de dégénérescence en anarchisme; cf.

p. 325) qu'économiques (légitimation des inégalités sociales et justification de
la pauvreté; cf. pp. 293 et 327) de la thèse de l'antinomie, qu'il a pu «s'orienter
vers une tout autre synthèse» (298), par la rupture avec le libéralisme et le

«refus symétrique de la position absolutiste» (dont la justification de l'Etat
prend sa source dans une «détermination de l'état de nature incompatible
avec sa conception de l'intersubjectivité», cf. p. 337).

Etudiant de plus près les termes de l'antinomie, l'auteur met en évidence

que la thèse aussi bien que l'antithèse n'ont pas réellement de consistance

propre: l'antithèse, pour se justifier, doit emprunter un moment de la thèse

(337); inversement, la thèse doit «se rectifier et s'ouvrir au point de vue de
l'antithèse» (340); mais de telles «rectifications réciproques» ne sont que des

«compromis dont le statut théorique reste obscur et dont les effets pratiques
sont dès lors aléatoires», ce qui fait d'autant mieux ressortir la légitimité de la
recherche d'une véritable synthèse (340). Or, dans la mesure où l'antinomie a
deux conditions de possibilité : 1 l'individualisme comme condition générale,

commune aux deux thèses, 2) la conception de l'état de nature comme état de

guerre ou de paix, «qui conditionne l'option en faveur de la thèse ou de

l'antithèse», Fichte, en dépassant le point de vue individualiste par sa déduction

de l'intersubjectivité et en concevant un état de nature neutre, s'est donné
les moyens de trouver une solution critique à l'antinomie et d'échapper à

1'«oscillation entre la thèse et l'antithèse» (340-342).
Renonçant à retracer les différents moments de la synthèse et les trois

niveaux «à travers lesquels se développe le problème de l'application du



84 IVES RADRIZZANI

concept de droit» (371) (synthèse formelle, schématisme, synthèse réelle),

nous nous bornerons, pour terminer ce brefaperçu, à indiquer en quoi, dans le

chapitre «La synthèse républicaine», l'identité de la synthèse se voit précisée.

La synthèse, ni individualiste, ni universaliste, «défend un type très
particulier d'organicisme politique» (426), dans lequel «le social est le lieu
d'accomplissement et même d'émergence de l'individualité mais refus[e] toute
dissolution de l'individuel dans le collectif et préservfe] une autonomie de

l'individualité par rapport à la totalité» (427-428). Pour préciser ce que cet

«organicisme» a de particulier, Renaut l'éclairé par la rupture fichtéenne avec
Rousseau. Par plusieurs aspects, la synthèse républicaine défendue par Fichte
est étroitement apparentée aux thèses rousseauistes, le point est connu. Mais,
chez Rousseau, «la totalité politique est définie par l'image du corps
dont, comme on sait, le souverain < représente la tête> et des citoyens les

membres qui font mouvoir, vivre et travailler la machine> Ainsi
représentée, l'organisation politique ne saurait en tout cas qu'induire une conception

despotique de la société civile comme < société close > régie par des lois de

finalité interne absolue» (428). Fichte choisit au contraire comme image de la
communauté politique l'arbre, c'est-à-dire un produit naturel régi non par les

lois de l'articulation mais par celles uniquement de l'organisation (au sens

défini par Kant dans la Critique de la faculté de juger). L'image de l'arbre
signifie donc analogiquement que, dans la communauté, l'individu, quoique
lié intimement au tout, conserve une dimension de liberté et d'autonomie face

à lui, sans laquelle «le scheme contractualiste perdrait toute cohérence» (427).
Renaut conclut que «si la critique du totalitarisme suppose une <désincorpo-
ration de l'individu> le Fondement du droit naturel, à travers sa rupture
avec Rousseau, constitue à cet égard un instrument d'autant plus précieux
qu'ici le geste antitotalitaire ne se borne pas à < retomber dans l'ornière et

l'impasse d'une pensée de l'individu contre la société> [mais] dessine le

modèle d'une critique non régressive du totalitarisme» (429).

Nous n'avons pas l'intention de rendre compte ici plus en détail de cet

ouvrage extrêmement riche par toutes les perspectives qu'il ouvre. D'une
façon générale, nous jugeons extrêmement solide l'interprétation du Fondement

du droit naturel que l'auteur nous propose. Nous nous proposons
uniquement de revenir sur la thèse centrale, en tant qu'elle engage la question de

la relation du droit au reste du système et qu'elle met en jeu, par là,
l'interprétation globale du système.

En prétendant que Fichte, «explicitement», aurait fait du droit «le centre»
de sa première philosophie 12), Renaut reprend en la radicalisant une idée

déjà contenue en germe dans 1'«Introduction» de Philonenko à sa traduction
de la Critique de la faculté déjuger. «(...) dans la philosophie fichtéenne, le

moment fondamental dans la problématique de l'intersubjectivité n'est plus
l'Esthétique, — c'est la philosophie du droit Fichte donne au droit la



PHILOSOPHIE DE FICHTE SELON ALAIN RENAUT 85

même valeur systématique que Kant à la finalité esthétique Le moment
originel dans la communauté humaine est objectif: c'est le droit»3. L'affirmation

de Philonenko pouvait être admise en raison de son caractère général,
la thèse de Renaut en revanche appelle un rectificatif: 1) Fichte n'a jamais fait
«explicitement» du droit le centre de son système, 2) il ne l'a non plus jamais
fait implicitement, 3) il est vain de chercher à privilégier un aspect d'une
pensée qui se présente explicitement comme «organique», 4) en faisant du
droit le centre d'une soi-disant «première philosophie» et en introduisant par
là un critère de périodicisation, Renaut opère un découpage arbitraire dans le

système par l'exclusion de la synthèse religieuse (ce que n'autorisent nullement

les textes), mutile ainsi le programme du système de philosophie
transcendantale tel qu'il a été élaboré par Fichte et s'interdit la possibilité de

comprendre la genèse de l'œuvre dans son unité.

Nous procéderons en deux temps dans cette critique. Nous commencerons
par montrer que l'unique texte sur lequel l'auteur a fondé son argumentation
est mal interprété; puis, en cherchant à retrouver les traces du raisonnement
qui l'a conduit à l'affirmation de la centralité du droit, nous établirons que le

dérapage que l'on constate prend sa source dans une confusion entre la
problématique de l'intersubjectivité et celle du droit.

Renaut utilise deux documents à l'appui de sa thèse. Le premier est la
«Division hypothétique de la Doctrine de la Science», qui constitue la
troisième section de l'écrit programmatique Sur le Concept de la Doctrine de la
Science, de 1794. Renaut ne s'attarde pas sur ce texte dans lequel n'apparaît
«nul primat du droit». Fichte, encore trop profondément enraciné dans la
tradition kantienne, conserve à l'esthétique le rôle qu'elle jouait dans la
Critique de la faculté déjuger. Renaut en conclut qu'«il ne sera pas étonnant de

constater que la promotion de la problématique juridique s'accomplira d'une
façon rigoureusement parallèle à une dévalorisation philosophique de l'esthétique»

(37), et il croit reconnaître les traces d'un tel déplacement dans le

second document utilisé, sur lequel, on le voit, repose tout le poids de

l'argumentation et qui est censé apporter la preuve d'une mention explicite de

Fichte faisant du droit le centre de son système. Il s'agit de la « Déduction de la

division de la Doctrine de la Science», située à la fin de la Doctrine de la
Science Nova Methodo. Ce texte, que l'auteur croit pouvoir faire remonter à

1798 et dont il estime qu'il a été écrit « lorsque Fichte considère avoir achevé la
construction du système» (37), fournirait la «division rétrospective» (37 sq.)
de celui-ci. Une telle affirmation a pour présupposé qu'avec la rédaction du
Fondement du droit naturel (1796-1797) et du Système de l'éthique (1798),

3 Id., «Introduction», in Kant, Critique de la faculté dejuger, trad. A. Philonenko,
Paris, Vrin, 1965, cf. pp. 15-16; cf. ég. La liberté humaine... p. 47: «la doctrine du droit
prend dans son système [= le système de Fichte] la place occupée chez Kant par
l'esthétique».



86 IVES RADRIZZANI

Fichte aurait achevé la réalisation du programme de son premier système, ce

qui implique que la philosophie de la religion, qui, à cette époque, n'avait pas

encore été développée, n'y aurait pas place. Le texte en question, en tant
précisément qu'il accorde une place à la religion, constituerait la charnière

entre la première philosophie de Fichte, dont il thématise la structuration, et la

seconde, dont il contiendrait en germe le développement futur.
Dans la «Déduction de la division de la Doctrine de la Science», Fichte

distingue avant tout quatre parties de la philosophie: 1) la théorie, 2) la

pratique, 3) la philosophie du droit et la philosophie de la religion, enfin
4) l'esthétique. La philosophie du droit et la philosophie de la religion, en tant
qu'elles font toutes deux partie de la «philosophie des postulats»4, occupent
dans l'architectonique du système une place analogue, entre la théorie et la

pratique qu'elles cherchent à synthétiser, la première par un postulat que la

théorie adresse à la pratique (synthèse juridique), la seconde par un postulat
que la pratique adresse à la théorie (synthèse religieuse).

Comme l'auteur admet que la synthèse juridique est au centre de la
première philosophie de Fichte, le rapprochement entre le droit et la religion ne

peut que lui paraître «étrange» (50). Cependant, tout en concédant que «nul
argument n'intervient, dans le texte de 1798, pour justifier explicitement le

choix de la synthèse juridique», il ne croit pas moins pouvoir conclure de ce

texte que : « Indubitablement, dans la division rétrospective de 1798, faisant le

bilan du premier système, Fichte opte encore pour la synthèse juridique»

(51).
Pour notre part, non seulement nous ne voyons pas le moindre indice qui

permette d'affirmer que, dans cette «division rétrospective», Fichte «opte»
pour la synthèse juridique, mais nous mettons en doute le fait même que ce

texte présente une «division rétrospective» ou un «bilan»: la date que retient
Renaut pour ce texte est en effet sujette à caution. Depuis la découverte d'un
nouveau manuscrit de la Doctrine de la Science Nova Methodo, on peut
désormais considérer comme établi que le manuscrit auquel se réfère Renaut
ne remonte pas à l'hiver 1798-1799, mais à l'hiver 1797-17985. Il serait dès

lors, non plus postérieur au Système de l'éthique, mais contemporain. On sait
de plus que Fichte a présenté trois fois dans ses cours la Doctrine de la Science
Nova Methodo (la première fois lors du semestre d'hiver 1796-1797 déjà), que
les trois fois il a enseigné d'après le même manuscrit, et que ce manuscrit,
commencé probablement déjà fin 1795, avait été terminé au cours de l'année
1796 (au plus tard début printemps 1797). Il n'existe aucun indice qui induise
à penser que la « Déduction de la division de la Doctrine de la Science » soit un

4 Fichte, Wissenschaftslehre Nova Methodo, ed. Fuchs, Hamburg, Meiner, 1982,

p. 243.
5 Cf. Erich Fuchs, «Einleitung», in Fichte, Wissenschaftslehre Nova Methodo, op.

cit., p. XIV; cf. ég. notre préface à la traduction de la Doctrine de la Science Nova
Methodo, pp. 17 et 24-36, à paraître aux éditions de l'Age d'Homme.



PHILOSOPHIE DE FICHTE SELON ALAIN RENAUT 87

ajout postérieur. Ainsi, ce texte extrêmement précieux — et dont la portée est

encore généralement mal connue des fichtéens — serait contemporain, voire
même légèrement antérieur au Fondement du droit naturel, et, loin de

présenter un «bilan» (curieux bilan puisque, même selon la date retenue par
Renaut, ni la philosophie de la religion ni l'esthétique n'avaient encore été

développées), il exposerait au contraire le programme projeté par Fichte.
Les conséquences de la rectification apportée à la date de ce texte sont

d'une importance capitale pour la compréhension du statut du droit et pour la

question de l'unité du système: 1) il apparaît clairement que, dès le départ,
Fichte n'a jamais conçu le droit comme l'unique synthèse possible entre la
théorie et la pratique, ni même comme la principale : dans son esprit, il n'a
donc pas conçu le droit comme le centre de sa première philosophie; 2) le

développement de la synthèse religieuse n'est pas uniquement lié à des

circonstances accidentelles6, mais elle était inscrite dans le programme de

philosophie transcendantale que Fichte, dès 1796, s'était posé pour tâche de

réaliser, et occupait déjà la position qui sera la sienne ultérieurement. Aussi,
l'apparition de cette synthèse religieuse ne nous paraît-elle pas nécessairement
devoir être interprétée en termes de rupture.

Nous passons à la deuxième partie de notre critique. Dans l'interprétation
du second document, Renaut s'était laissé prendre dans un cercle vicieux : le

texte qui devait fournir la preuve d'une mention explicite de Fichte, faisant du
droit le centre de son premier système, ne pouvait être compris en ce sens qu'à
la condition de posséder déjà la certitude que le droit serait bel et bien le centre
du premier système. Pour comprendre comment Renaut en est venu à une
telle certitude, il nous faut maintenant reprendre le fil de son raisonnement :

«non seulement, écrit Renaut, le droit serait devenu, avec Fichte, <un
problème essentiel) de la métaphysique, mais en un sens, qu'il va falloir cemer, la

doctrine du droit se rattacherait directement à ce qui définit <le problème
essentiel) du premier système de Fichte, savoir celui de la communication des

consciences, de l'<interpersonnalité) ou de l'<intersubjectivité> dont la clef
serait précisément à chercher dans la manière dont les consciences <se

représentent et se reconnaissent dans et par le droit). De ce point de vue, il s'agirait
donc bien de considérer la <philosophie du droit) comme <le centre du
système) (...)» (28-29). Il ressort de cette citation que le problème essentiel de la

philosophie de Fichte est l'intersubjectivité et que la doctrine du droit serait à

6 Fichte avait été amené à préciser ses idées en matière de religion à l'occasion d'un
article de Forberg (« Entwicklung des Begriffs der Religion »). En tant que corédacteur du
« Philosophisches Journal», Fichte n'avait accepté qu'avec réticence la contribution de

Forberg, dont il ne pouvait partager la position non critique, et il s'était senti obligé
d'écrire sur le même sujet afin de marquer, au nom de la rédaction, ses distances face à la
position de Forberg. Ces précautions n'étaient pas suffisantes. L'article de Forberg fera

scandale et Fichte, dont la responsabilité de rédacteur était engagée, se verra entraîné
dans l'affaire de l'accusation d'athéisme qui lui coûtera sa chaire à léna.



88 IVES RADRIZZANI

considérer comme le centre du système en tant qu'elle présenterait la «clef»
du problème de l'intersubjectivité.

Nous admettons sans réserve que la déduction de l'intersubjectivité est le

problème essentiel de Fichte à l'époque de léna, comme l'ont magistralement
établi L. Pareyson, R. Lauth et A. Philonenko7 ; en revanche, ce qu'il nous faut
examiner de plus près, c'est la question de l'articulation entre la problématique

de l'intersubjectivité et la philosophie du droit.
La première partie du Fondement du droit naturel est consacrée pour une

bonne part à la déduction de l'intersubjectivité. Pourquoi une telle déduction
figure-t-elle dans cette œuvre? Y est-elle à sa place? Renaut a bien senti qu'il y
avait là une anomalie lorsque, dans l'introduction à sa traduction du Fondement

du droit naturel, il écrivait: «il sort très largement de cette présentation
d'expliciter en quoi le Droit naturel, formellement déduit des Principes de la
Doctrine de la Science occupe en fait dans l'économie générale du système
de la première philosophie de Fichte une position beaucoup plus complexe —

ne serait-ce que dans la mesure où la déduction de l'intersubjectivité y
constitute] véritablement (et explicitement) la pleine résolution de ce qui était
déjà présenté en 1794 comme le seul problème de la philosophie spéculative
(...)»8. L'anomalie consiste en ce que la science particulière du droit, à la place
d'être fondée par la partie générale du système, en constituerait à l'inverse la
condition de possibilité. De ce déséquilibre manifeste dans l'architectonique
du système, Renaut infère la centralité du droit. Son erreur est d'accorder un
poids excessif à la présence de la déduction de l'intersubjectivité en tête du
droit naturel. La déduction de l'intersubjectivité appartient en effet de droit à

la partie générale du système et aurait dû, selon le plan idéal, figurer dans les

Principes de la Doctrine de la Science qui, comme le titre l'indique, ont pour
tâche de présenter les principes généraux du système et de fonder la possibilité
des sciences particulières (telles que le droit ou l'éthique). Seulement, comme
Fichte le reconnaîtra lui-même9, les Principes de la Doctrine de la Science sont

'Luigi Pareyson, Fichte — Il sistema della libertà, (19501), seconde éd. aug.,
Milano, Mursia, 1976; Reinhard Lauth, «Le problème de l'interpersonnalité chez

Fichte», in Archives de Philosophie, juillet-décembre 1962, pp. 325-344 ; A. Philonenko,
La Liberté humaine... cf. en part, les cps II et III, pp. 29 sqq. Pour notre part, nous

avons également développé le point dans un article intitulé: «Le fondement de la
communauté humaine chez Fichte», in Revue de Théologie et de Philosophie, 119,1987,
pp. 195-216.

8 A. Renaut, «Présentation», in Fichte, Fondement du droit naturel selon les principes

de la Doctrine de la Science, trad. A. Renaut, Paris, P.U.F., 1984, p. 8.
9 Dans la « Première introduction» à la Doctrine de la Science Nova Methodo, Fichte

déclare que «depuis la première exposition du système, le développement des principes
a été poussé plus loin», éd. cit., p. 10; cf. ég. la lettre à Schelling du 31 mai 1801, GA III,
5, n° 605, p. 45: «Il ne manque absolument rien à la Doctrine de la Science dans les

principes, mais il lui manque l'achèvement; car la synthèse suprême, la synthèse du
monde des esprits, n'est pas encore faite. »



PHILOSOPHIE DE FICHTE SELON ALAIN RENAUT 89

inachevés, de sorte qu'ils n'étaient pas à même de remplir face aux sciences

particulières la fonction qui leur était dévolue. Aussi est-ce d'une façon
accidentelle que Fichte a dû consacrer en tête de sa doctrine du droit une place
importante à la déduction de l'intersubjectivité. D'ailleurs, le Fondement du
droit naturel n'épuise pas la doctrine de l'intersubjectivité, car il n'en traite que
dans la mesure où cela concerne directement la philosophie du droit. Le droit
n'est pas la seule science qui requérait une telle déduction. Elle apparaît
également dans le Système de l'éthique, où, naturellement, elle n'est pas plus à

sa place que dans le droit. Il était bien sûr impérieux pour Fichte d'éliminer ce

déséquilibre fâcheux dans l'économie de son système, et c'est effectivement ce

qu'il avait l'intention de réaliser par la publication de la Doctrine de la Science
Nova Methodo, la seconde exposition des principes de son système, restée

malheureusement inédite, dans laquelle il reliait génétiquement au reste du
système la déduction de l'intersubjectivité, en en faisant la clef de voûte de

toute sa philosophie.
Résultat: si l'intersubjectivité est bien le problème essentiel du système

fichtéen de l'époque de léna, il ne s'ensuit pas que le droit en constitue le

centre.
Au contraire, dans la mesure où le droit repose sur une force de contrainte

purement extérieure et où la fin du système est un accord interne du moi avec
lui-même, le droit ne peut représenter qu'un moment nécessaire mais imparfait

dans la dialectique du système; ainsi, il n'est ni le centre du système
fichtéen, ni même une fin en soi.


	Études critiques : la place du droit dans la première philosophie de Fichte selon Alain Renaut

