Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 39 (1989)

Heft: 1

Artikel: Au-dela de la coincidence des opposeés : remarques sur la théologie
copulative chez Nicolas de Cuse

Autor: Pefa, Lorenzo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381377

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381377
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 121 (1989), P. 57-78

AU-DELA DE LA COINCIDENCE DES OPPOSES

Remarques sur la théologie copulative
chez Nicolas de Cuse

LORENZO PENA

O miranda facilitas difficilium!
(Idiota de sapientia, 111, 474)

Section 1. — REMARQUES INTRODUCTIVES

La pensée de Nicolas de Cuse constitue tout a la fois un tournant dans
I’histoire de la philosophie et, en méme temps, la poursuite d’une vieille
tradition platonicienne, dialectique et mystique qui, tirant ses sources surtout
du Parménide de Platon et, a sa suite, du néoplatonisme, longe le Moyen Age
comme une espéce de courant souterrain en quelque sorte paralléle a I’aris-
totélisme devenu de plus en plus officiel au fur et 2 mesure que les siécles
s’écoulent. La nouveauté du Cusain ne concerne pas seulement sa théorie de la
connaissance, sa conception des affirmations humaines comme conjectures
puisant la seule certitude qu’elles possédent dans le fait qu’elles proviennent
de I'initiative de notre esprit — rien ne pouvant étre connu si ce n’est ’ceuvre
du connaisseur. Qutre ces apports ¢pistémologiques du Cardinal — dont il ne
convient ni d’exagérer la parenté avec des théories postérieurement avancées
ni de méconnaitre les racines néoplatoniciennes, notamment aréopagitiques,
que Nicolas lui-méme se plait a avouer —, il semble bien qu’il faut relever
par-dessus tout ’originalité des vues ontologiques et théologiques du Cusain.
Or c’est justement 1a que réside la plus grave difficulté pour I’interprétation de
sa pensée. Car ce qui, a premiére vue tout au moins, parait en constituer la
principale nouveauté, I’originalité fonciére, a savoir la doctrine de la coinci-
dence des opposés (ci-dessous abrégée ‘c.0.’) dans I’Infini, c’est-a-dire en Dieu,
a €té I'objet d’exégeéses si charitables que le systéme cusanien s’en est trouveé
tout émoussé, sinon galvaudé. Nombre d’interprétes se sont évertués a diluer
cette doctrine de fagon, d’une part, a n’y trouver qu’une simple redite des
vieilles conceptions ineffabilistes, en vogue surtout dans le néoplatonisme
dont notre auteur s’inspire — voire méme une rechute dans ’analogisme d’un
Thomas d’Aquin sous d’autres atours, dont la teneur apparemment para-
doxale ne serait qu’un clinquant ou un appat — ; d’autre part, a lui refuser le
caractére d’une révolution logique, moyennant des manceuvres exégétiques



58 LORENZO PENA

grace auxquelles il n’y aurait point de contradiction entre cette doctrine-la et le
rejet aristotélicien de la contradiction dans le réel. Or, il nous semble qu’a ce
compte-la notre auteur perdrait son réle majeur dans I’histoire de la philo-
sophie, n’ayant plus a nous offrir une pensée vraiment propre, véritablement
révolutionnaire. Qui plus est, faute de mieux, tous les efforts pour chercher
ailleurs la nouveauté de la métaphysique cusanienne s’avérent stériles,
n’aboutissant qu’a un amas de précisions éparses, sans un noyau unifiant, sans
aucun motif coordonnateur central. Au demeurant, pareil rapetissement ou
abaissement du role du Cusain méne forcément a une mécompréhension des
lignées qui, a travers les philosophes italiens de la Renaissance, puis Bruno et
Boehme, aboutissent a Schelling et Hegel. Quoi qu’il en soit, notre tiche dans
le présent article se borne a nous pencher sur quelques points de I'interpré-
tation du Cusain lui-méme.

L’une des raisons le plus couramment invoquées a ’encontre d’une lecture
littérale de la doctrine cusanienne de la c.o., c’est que notre auteur, déja dans
son premier chef-d’ceuvre, De docta Ignorantia (1440, désormais cité par DI),
mais de plus en plus par la suite, tient a souligner que, si les opposés coincident
en Dieu, c’est non pas comme Opposés, mais comme non-opposes, puisque
Dieu préceéde toute opposition; autrement dit, les contradictoires qui coinci-
dent en Dieu n’y sont pas contradictoires — d’ou il s’ensuivrait qu’ils ne
regoivent leur dénomination que par un procédé analogique, faute de mieux.
Des lors, la c.0. en Dieu s’y ferait sans opposition. Or, que telle est en fait la
teneur de la doctrine cusanienne, c’est ce que paraitrait confirmer surtout un
texte du De coniecturis (écrit rédigé pendant la premiére moitié des années 40
du siécle, désormais cité par DC) ou, en plus de nous dire — comme du reste il
le fait souvent ailleurs — que Dieu, plutét que d’étre le siége de la c.o., se
trouve au-dela d’une telle coincidence, Nicolas soutient que la c.o0. caractérise,
non pas I'unité supréme, divine — dont le trait serait bien plut6t ’absence
pure et simple des opposés, positifs ou négatifs, tant et si bien qu’il ne saurait'y
avoir qu’une théologie négative —, mais I’'unité seconde, intellectuelle: une
unité dont le sens a été, par ailleurs, différemment congu par les interprétes. Ce
passage a naturellement attiré I’attention de tous ceux qui veulent soumettre la
philosophie cusanienne a une lecture qui abolit la contradiction. D’aucuns y
ont vu un écart de la doctrine du DI. D’autres sont d’avis qu’il ne s’agirait en
fait que d’'un autodépassement de ladite doctrine, jaillissant de son fond
méme. Cependant aussi bien les uns que les autres estiment que la véritable
conception du Cusain, avancée précisément dans ce texte du DC, exclurait
d’avance toute exégése contradictorielle, a tout le moins pour ce qui est de sa
conception de Dieu.

Je me propose, dans cet article, d’examiner ce texte dans le contexte de la
doctrine cusanienne comme elle est présentée aussi bien dans des écrits anté-
rieurs que dans d’autres rédiges par la suite, et jusqu’a la fin de la vie de notre
philosophe. Je tiendrai compte des éclaircissements du dialogue De Non-



AU-DELA DE LA COINCIDENCE DES OPPOSES 59

Aliud (écrit en 1462, deux ans seulement avant la mort du Cardinal, doréna-
vant cité par NA). L’évidence textuelle déployée dans cet article infirme, ce me
semble, I’hypothése d’une évolution de la pensée cusanienne — surtout celle
d’un abandon de la thése de la c.o. en Dieu aprés la rédaction du DI.

Apreés avoir tenté, dans la Section 2, une élucidation sommaire de la doc-
trine de la c.0., j’étudierai dans la Section 3 les déclarations de Nicolas comme
quoi les contradictoires ne se contredisent pas en Dieu — j’espére prouver que
cela ne veut pas dire que la contradiction en Dieu ne soit pas du tout une
contradiction, mais plutdt ceci: en Dieu coincident I’opposition et la non-
opposition des contradictoires. La Section 4 nous tiendra occupé a expliquer
pourquoi le Cusain dit plusieurs fois, non pas que Dieu se trouve dans une c.o.,
mais qu’ll est au-dela ou au-dessus de la c.o.; j’essaierai de faire voir que ce
dont il s’agit, c’est non pas un abandon ni un dépassement quelconque de la
thése de la c.o., mais le fait que la c.o. coincide avec son au-dela, puisqu’elle
coincide avec la non-coincidence. La Section finale de ’article nous permettra
de comprendre comment toutes les théologies sont, d’aprés notre philosophe,
unifiées dans la théologie copulative, celle qui réunit les contradictoires,
affirmativement, dans leur conjonction !.

Section 2. — LE DEPASSEMENT DES PRINCIPES DE NON-CONTRA-
DICTION ET DU TIERS EXCLU DANS LA DOCTRINE
DE LA DOCTA IGNORANTIA (d.1)

La controverse déclenchée par le professeur de 'Université de Heidelberg,
Jean de Wenck, en 1443, contre la doctrine cusanienne de la d.i. avec son écrit
polémique De ignota litteratura — auquel Nicolas répondit six ans plus tard
par son ADI — nous fournit un bon moyen de tester, en scrutant les contre-
allégations du Cusain, la véritable teneur de sa doctrine pour ce qui est de son
rapport aux principes de la logique aristotélicienne.

! Outre les trois écrits mentionnés ci-dessus, voici d’autres ouvrages de notre phi-
losophe qui seront cités par la suite: ADI (Apologia doctae ignorantiae, 1449); DA (De
Deo abscondito, 1444); QD (De quaerendo Deum, 1445); FD (De filiatione Dei, 1445);
DPL (De dato patris luminum, vers 1446), ID (les trois dialogues Idiota, 1450); VD (De
uisione Dei, 1453); B (De Beryllo, 1458); P (De Principio, 1459); TP (le Trialogus de
Possest, 1460); CT (Complementum theologicum), enfin VS, LG, AT (respectivement
De uenatione sapientiae, De ludo globi, De apice theoriae, les trois de 1463). Dans tous
les cas, le texte cusanien est cité comme suit: aprés le sigle renvoyant a ’écrit du Cusain
dont il s’agit — toujours cité d’aprés I’édition bilingue de Leo Gabriel ((K) dans les
références bibliographiques 4 la fin de I'article) — le chiffre romain renvoie au volume
Qe ladite édition et puis le ou les chiffres arabes renvoient aux pages. (En outre, ‘docte
1gnorance’ sera abrégé par ‘d.i.’; ‘non-contradiction’ sera abrégé par ‘n.c.’.) Toutes les
traductions frangaises du texte cusanien figurant ci-dessous sont de la main de I'auteur
du présent article.



60 LORENZO PENA

Y a-t-il eu un simple malentendu, comme il y paraitrait a croire les inter-
prétes du Cusain qui n’y voient rien d’incompatible avec la logique aristoté-
licienne? Les textes que je vais citer a ce propos ne sont pas absolument
tranchants (y en a-t-il d’ailleurs ot que ce soit?), mais la lecture compatibiliste
me semble par trop forcée.

Tout d’abord, notre philosophe, loin de repousser ’accusation de faire une
entorse aux principes de la logique aristotélicienne, attaque plutot la «secte
des aristotéliciens» en ces termes:

D’ou il s’ensuit que, la secte aristotélicienne I’emportant a présent qui tient pour une
hérésie la coincidence des opposés, dont I’acceptation seule constitue le début de la
montée vers la théologie mystique, cette voie semble tout a fait fade a ceux dont
I’esprit a été nourri par ladite secte... et qu’elle se trouve étre complétement rejetée
par eux?.

Qu’est-ce a dire? On pourrait penser que le Cusain se borne la a réprouver,
non pas la logique aristotélicienne, mais seulement ’attitude philosophique
des tenants du Lycée lorsqu’ils rejettent, au nom de ladite logique, la c.o.
D’aprés semblable lecture, les péripatéticiens ne seraient fautifs que par leur
croyance, erronée, a une prétendue incompatibilité du principe de n.c. avec la
.0.; quant au principe lui-méme, il ne serait nullement a blamer, non plus que
celui du tiers exclu. Qu’une telle lecture n’est pas fondée, c’est ce que semblent
prouver des passages que je me propose d’examiner ci-dessous.

Dans le méme écrit, ADI, le Cardinal ajoute ce qui pourrait sembler encore
une tentative pour mettre les points sur les i, a I’endroit des accusations de son
contradicteur —, et ce dans un sens compatibiliste:

Or, la coincidence méme des opposés dans I’étre le plus grand (le Maximum)
n’ameéne pas ce «poison de I'erreur et de la perfidie», a savoir la destruction de la
semence des sciences, le premier principe, aux dires de notre accusateur. C’est qu’en
effet ledit principe est bien le premier pour la raison discursive, mais aucunement
pour I'intellect qui voit3.

Comment interpréter ce passage? L’un des meilleurs commentateurs
récents du Cusain, Marano Alvarez, présente ainsi sa lecture ((A), p. 64):

Damit wird nicht etwas Antilogisches, sondern nur Uberlogisches behauptet, wenn
man die Logik als durch das Widerspruchsprinzip bestimmt betrachtet ... Die Bes-
chriankung des Widerspruchsprinzips heisst nicht ... die im Bereich des Endlichen
unvereinbaren Widerspriiche seien im Unendlichen vereinbar. Was wir als Wider-

? Unde cum nunc Aristotelica secta praevaleat, quae haeresim putat esse opposito-
rum coincidentiam, in cuius admissione est initium ascensus in mysticam theologiam,
in ea secta nutritis haec via penitus insipida, ... ab eis procul pellitur ... (I, p. 530)

3 Nec sequitur ex coincidentia etiam oppositorum in maximo hoc ‘venenum erroris
et perfidiae’, scilicet destructio seminis scientiarum, primi principii ut impugnator
elicit. Nam illud principium est quoad rationem discurrentem primum, sed nequaquam
quoad intellectum videntem — ut supra de hoc. (I, p. 576)



AU-DELA DE LA COINCIDENCE DES OPPOSES 61

spruch denken, iiberschreitet den Bereich des Endlichen nicht. In Gott gibt es keine
Widerspriiche...

La suite du texte en précise la teneur: puisque le domaine d’un prédicat
positif ou négatif, susceptible d’affirmation ou de négation, ne dépasse pas la
zone du fini, puis donc que Dieu échappe a toute applicabilité de prédicats de
cette sorte, le principe de n.c. doit, lui aussi, voir son domaine restreint a
I’ensemble du fini. Non pas que I’'infini réalise une contradiction, c’est-a-dire
ce qui serait proscrit par ledit principe, mais, bien plut6t, que le domaine d’un
principe qui exclut, de par sa formulation méme, I’applicabilité conjointe de
certains prédicats ne saurait dépasser les limites du domaine ou ces mémes
prédicats sont, en principe du moins, applicables — c’est-a-dire ou ils sont
applicables au sens large, i.e. ou I’application a un sens et se fait, soit avec
vérité (applicabilité au sens étroit), soit avec fausseté. Dés lors, ni le fini ni
I’infini ne sauraient étre contradictoires, mais pour des raisons non seulement
différentes mais opposées: le fini est forcément non contradictoire parce que,
¢tant champ d’application de prédicats contradictoires, il est par la méme
soumis a la loi qui en exclut toujours un lorsque son contradictoire se trouve
étre applicable avec vérité; tandis que, bien au contraire, I’infini est non-
contradictoire pour la raison, toute opposée, qu’une loi semblable ne saurait
étre en vigueur la ou par principe aucun de ces prédicats-la n’est applicable, ni
avec vérité ni avec fausseté. Par suite, Nicolas n’aurait eu garde de nier le
principe de n.c., mais, au contraire, de le fonder tout en précisant ses limites,
c’est-a-dire tout en cléturant son champ d’application.

Une interprétation semblable ne me parait pas adéquate. Tout d’abord,
cependant, avant d’en entamer la critique, je tiens a préciser qu’il ne s’agit tout
de méme pas la d’une lecture selon laquelle le Cusain, en refusant au principe
de n.c. la primauté quoad intellectum uidentem, serait purement et simple-
ment en train de dire que lorsqu’il s’agit de la quéte de la vérité sur Dieu, sur
I'objet dudit intellect voyant, le principe de n.c. deviendrait insuffisant pour
atteindre le but. Personne en effet n’a prétendu que ledit principe suffit ni dans
ce domaine ni dans aucun autre — en tout cas personne n’a jamais dit (et
surtout pas les aristotéliciens) que notre connaissance humaine peut connaitre
quelque chose par le seul moyen du principe. Dés lors, le compatibilisme de
Mariano Alvarez n’est pas aussi poussé que, p. ex., celui de Horovitz dans (H)
—, que je me propose d’examiner critiquement ailleurs.

Toujours est-il que c’est du compatibilisme. Or il y a de nombreux passages
des ceuvres du Cusain — a commencer par des déclarations fort explicites de
DI — qui, ce me semble, militent contre toute lecture compatibiliste. Exami-
nons en quelques-uns.

Dans DI (I, 260) le Cusain affirme:

Il faut donc, pour autant qu’il est possible, que les contradictoires soient englobés
dans le divin par un concept simple venant en avant sur eux (les précédant); c’est
ainsi, p. ex., qu’il convient de concevoir la distinction et 'indistinction dans le divin,



62 LORENZO PENA

non pas comme deux choses se contredisant I’'une ’autre, mais comme se trouvant

par avance dans leur principe le plus simple, ou la distinction n’est rien d’autre que

I'indistinction .

Déclaration, certes, susceptible de plusieurs interprétations, mais qui en
tout cas semble exclure la thése comme quoi les contradictoires — et, par suite,
tout principe concernant leur applicabilité — n’auraient pour domaine d’ap-
plication que le fini. Car ce que Nicolas nous dit 13, c’est bien plutét que les
contradictoires s’appliquent a Dieu, seulement de telle sorte qu’ils n’y sont pas
contradictoires. Qu’ils s’appliquent a Dieu, c’est ce qui permet d’englober
(amplecti) les contradictoires dans un concept, si simple soit-il, applicable
précisément in diuinis. Que la distinction et 'indistinction soient en Dieu non
contradicentia, qu’elles n’y soient méme pas distinctes, c’est ce qui prouve
qu’elles y sont, encore que leur fagon d’y étre soit éloignée de la fagon dont
deux prédicats (non contradictoires entre eux) peuvent se trouver dans le fini:
différence résidant précisément en ceci que dans le fini une détermination en
exclut la contradictoire, ce qui n’est pas le cas dans I’Infini.

Pareillement, ’affirmation de Nicolas comme quoi les contradictoires sont
englobés dans le concept divin ipsa antecedenter praeueniendo, veut-elle dire
que Dieu, loin d’englober effectivement les contraires dans une unité, ne fait
que les praeuenire, étre pour ainsi dire en avance sur eux ? On rameénerait par
1a la pensée théologique de notre auteur a celle commune dans la scolastique.
(Mariano Alvarez signale a ce propos la superficialité des tentatives exégéti-
ques visant a ravaler de la sorte la philosophie cusanienne.) Non, le sens de ce
praeuenire est celul d’un contenir effectif, mais d’une fagon plus excellente, au
lieu d’étre, comme dans la Scolastique (si I’on en excepte toutefois la branche
scotiste, dont les théses sont plus nuancées), celui de contenir quelque chose de
plus excellent qui toutefois se verrait appliquer, analogiquement, le méme
terme, faute de mieux.

Je vais commenter par la suite (dans la Section suivante) le caractére de non
contradicentia que les contradictoires auraient en Dieu. Pour I'instant, arré-
tons-nous encore a d’autres déclarations du Cusain ou il est fait état d’une
applicabilité a Dieu des prédicats opposés. Dans B (II, 48), Nicolas nous
dit:

Ils ne jugeaient pas possible que des contraires puissent coincider dans une méme
chose, puisqu’ils se rejettent mutuellement. Dés lors, le philosophe lui-méme (Aris-
tote) montre, a partir du premier principe, qui nie que les contradictoires puissent
étre vrais en méme temps, que les contraires ne sauraient pas exister I'un comme
’autre (d’une fagon semblable). Or, grice a notre Beryl, il nous est loisible d’atteindre
une plus grande acuité visuelle, au point de percevoir les opposés dans le principe qui
les réunit avant leur dualité, c’est-a-dire avant qu’ils soient deux choses se contre-

4 Oportet enim in divinis simplici conceptu, quantum hoc possibile est, complecti
contradictoria, ipsa antecedenter praeveniendo; puta non convenit in divinis concipere
distinctionem et indistinctionem tanquam duo contradicentia, sed illa ut in principio
suo simplicissimo antecedenter, ubi non est aliud distinctio quam indistinctio;



AU-DELA DE LA COINCIDENCE DES OPPOSES 63

disant I'une I'autre ... Il en est ainsi du principe de leur réunion, dans lequel les
minima des contraires coincident en toute simplicité?.

Nous y retrouvons la méme chose: loin d’étre inapplicables a Dieu, les
contradictoires s’y trouvent tous en fait fondus dans la simplicité divine,
encore que ce soit d’'une maniére toute particuliére, antequam sint duo contra-
dictoria. (Quant a savoir pourquoi la coincidence concernerait les «minima
des contradictoires», le contexte nous aide a entendre par la qu’ils coincident
avec leurs maxima respectifs: en effet, que le minimum d’une détermination
coincide avec le minimum de sa contradictoire, cela revient a dire que le
minimum de la détermination en question coincide avec son propre maxi-
mum.) Lorsque Nicolas, dans VS, nous dit (I, 58) que Dieu est antérieur a
toute différence, a celle de I’acte et de la puissance, a celle de la lumiére et des
ténébres, voire méme a celle de I’étre et du non-€tre, du quelque chose et du
rien et aussi a la différence entre la différence et I'indifférence, il appert que
notre auteur congoit en Dieu tous ces opposés; car autrement, comment et en
quoi serait-Il «avant», p. ex., la différence de I’étre et du non-étre, ou celle de
la différence et de l'indifférence? Si de tels termes ne pouvaient lui €tre
appliqués — ni avec ni sans vérité —, ce qu’ils expriment ne serait nullement
en Dieu: ni comme distinct, ni comme identique. Or il est plus que douteux
que tout ce que Nicolas veuille dire par la soit, purement et simplement, que,
de tels prédicats ne pouvant s’appliquer en principe qu’aux créatures, qui sont
aprés Dieu, Dieu, qui est avant ses créatures, est aussi avant les détermina-
tions signifiées par les prédicats —, donc avant toute relation entre elles. Car
dans ce cas, il n’y aurait aucune raison de relever le fait que Dieu est avant la
différence entre les déterminations — on pourrait, on devrait méme pour
prévenir tout malentendu, préciser qu’ll est aussi avant I'indifférence entre
elles. SiI’on tient a dire que Dieu est avant la différence entre deux prédicats,
c’est, sans doute, qu’ll est antérieur a la différence entre eux comme prédicats
appliqués ou applicables a Dieu lui-méme.

Pareillement, le Cusain affirme (DI, 1. 339) que Dieu

est la maximalité, 'unité absolue, qui devance (précéde) et réunit absolument les

choses les plus diverses et éloignées I'une de I’autre, comme c’est le cas des contra-

dictoires, dont il n’est pas de terme moyen; une maximalité qui est absolument ce
qu’est chacune des choses; en Lui donc toutes les choses sont I’Absolu maximal

lui-méme sans pluralité, et ce de la fagon la plus simple, sans distinction aucu-
nes...

5 ... contraria simul in ipso coincidere non putabant possibile, cum se expellant.
Unde ex primo principio, quod negat contradictoria simul esse vera, ipse philosophus
[Aristoteles] ostendit similiter contraria esse non posse.

Beryllus noster acutius uidere facit ut videamus opposita in principio connexivo
ante dualitatem, scilicet antequam sint duo contradictoria ... ita est de principio
connexionis, in quo simpliciter coincidunt minima contrariorum.

¢ Est absoluta maximitas atque unitas, absolute differentia atque distantia praeve-
niens atque uniens, uti sunt contradictoria, quorun non est medium; quae absolute est
id, quod sunt omnia ... In quo omnia sunt sine pluralitate ipsum maximum absolutum
simplicissime, indistincte...



64 LORENZO PENA

Est-il trop audacieux d’y voir une explication de la fagon dont notre phi-
losophe comprend la ‘praevenientia’ des choses finies et de leurs détermina-
tions chez Dieu? Les déterminations sont en Dieu praeventa: cela veut dire
qu’elles y sont unies aux autres déterminations — y compris donc a leurs
contraires respectifs — et, par surcroit, identifiées entre elles et a Dieu lui-
méme. La «praevenientia» ne signifie donc pas que Dieu soit simplement
avant les déterminations de fagon a en étre privé —, quand bien méme une
telle privation serait congue comme ressortissant, non pas 4 un manque, a une
insuffisance, mais a un excés ontologique de Dieu, a la suite duquel Il ne serait
pas susceptible de posséder les déterminations en question: il n’empéche que,
s’il en était ainsi, Dieu se trouverait par 1a incapable de les posséder et, dés lors,
Il en serait écarté, privé, encore que ce fiit une privation toute particuliére. Le
Tout-Puissant ne pourrait méme pas ressentir en Lui-méme la possession
d’une seule des déterminations —, chaque détermination en effet s’opposant a
’autres; Il ne pourrait pas se savoir sachant; du reste, Il ne serait point tout-
puissant, car il s’agit 1a d’'une détermination applicable — au sens large — aux
créatures, puisqu’elles ne sont pas toutes-puissantes.

A tel point il est vrai que Dieu possede toutes les déterminations que le TP
(I1, 348) nous dit que nullum esse de ipso negatur, puisqu’ll est formarum
omnium perfectissima forma (TP, 11, 356). Plus nette encore est cette décla-
ration tranchante du ADI (I, 536): a Dieu, absolutissimae et perfectissimae
atque simplicissimae formae nullum esse abesse potest, quoniam dat omne
esse. Le vieux principe selon lequel la cause doit contenir la perfection de
I’effet est pris a la lettre par notre philosophe: Dieu, cause de tout, donateur de
tout étre, de toute perfection et imperfection, doit contenir ou posséder ce qu’il
donne. Non pas eminenter, comme le disait la tradition scolastique, mais
Jformaliter, ce qui veut dire qu’ll contient ces déterminations mémes qu’ll
confére a ces créatures, mais d’une maniére plus excellente, divine, puisqu’en
Lui les déterminations sont identiques entre elles et a Lui. Que c’est bien 1a le
sens du passage cité, c’est ce que prouve cette déclaration, quelques lignes plus
bas (ibid.):

Si donc, par-dessus toute discipline mathématique, toute pluralité, tout nombre,
toute proportion harmonique, quelqu’un pergoit toutes les choses sans mesure, sans
nombre, sans poids, il verra en effet toutes les choses dans une certaine unité simple
au plus haut point; c’est ainsi que voir Dieu, c’est tout a la fois voir toutes les choses
en Dieu et voir Dieu en toutes choses’.

Loin d’étre privé des déterminations des choses finies, Dieu les posséde
donc toutes, a telle enseigne que voir Dieu n’est que voir toutes les choses,
toutes les déterminations (le neutre latin ‘omnia’ nous enjoint d’y trouver les

7 Si quis enim supra omnem disciplinam mathematicae ... et omnem pluralitatem et
numerum ac proportionem harmonicam omnia intuetur sine mensura, numero €t
pondere, profecto ille in quadam simplicissima unitate omnia videt; et sic videre Deum
est videre omnia Deum et Deum omnia, ...



AU-DELA DE LA COINCIDENCE DES OPPOSES 65

deux lectures a la fois: toutes les choses, toutes les déterminations), mais sans
mesure, sans pluralité, sans nombre, sans poids ou proportion harmonique:
les déterminations y sont dans la démesure, identifiées et par suite sans
nombre, sans altérité. (Qui plus est: non seulement Dieu posséde toutes les
déterminations possédées en fait, actu, par les choses, mais il posséde méme,
en acte, toutes les déterminations simplement possibles: DI, I, 210: ‘Deus ita
est unus, ut sit actu omne id, quod possibile est’.) Mais que deviennent alors
I’opposition, la pluralité, I’altérité, qui, elles aussi, sont aprés tout des déter-
minations des choses? Il en est comme de n’importe quelle détermination:
elles sont en Dieu sans opposition, sans altérité, sans pluralité. D’ou les for-
mules, souvent employées par notre philosophe: en Dieu il y a contradictio
absque contradictione, oppositio sine oppositione, alteritas sine alteritate, et
ainsi de suite. Nous aurons dans la Section suivante de cet essai ’occasion de
nous interroger davantage sur I’'un de ces passages, puisqu’il s’agit 1a d’élucider
en quel sens les contradictoires en Dieu ne se contredisent pas. Néanmoins,
considérons dés a présent I'un de ces textes (VD, III, 148-50):

Toi, Seigneur, qui es la fin qui en est une pour toute chose, tu es partant la fin dont il
n’est aucune fin, et, dés lors, la fin sans fin, la fin infinie, ce qui échappe a toute
raison, puisqu’il implique une contradiction. C’est pourquoi lorsque j’affirme qu’il
est une fin infinie, ’admets une lumiére qui est une ténébre, une ignorance qui st un
savoir, un impossible qui existe nécessairement... Toutefois, nous ne saurions ne pas
admettre I'infini; si bien que nous admettons la coincidence des contradictoires
au-dessus de laquelle se trouve I'infini. Or cette coincidence-la est une contradiction
sans contradiction, comme elle est une fin sans fin. Toi, Seigneur, tu me dis que, tout
comme dans 'unité ’altérité existe sans altérité, puisqu’elle y est 'unité elle-méme,
dans I'infinité la contradiction existe sans contradiction, puisqu’elle y est I'infinité.
L’infinité est la simplicité de toutes choses en elle-méme, la contradiction n’existant
pas sans altérité. Or l'altérité dans la simplicité existe précisément sans altérité,
puisqu’elle y est la simplicité elle-méme ... 'opposition des opposés est I’opposition
sans opposition ... Dans I'infinité il y a donc une opposition des opposés sans
opposition ... L'infinité absolue comprend et englobe donc toutes choses... Par
conséquent, 'infinité est a ce point toutes les choses qu’elle n’en est aucune?.

Si la c.o. en Dieu est donc sans opposition, c’est que les imperfections en
Dieu — qui ne saurait en étre privé puisqu’ll serait par 1a affecté d’un manque

& Tu Domine, qui es finis omnia finiens, ideo es finis, cuius non est finis et sic finis
sine fine seu infinitus, quod aufugit omnem rationem. Implicat enim contradictionem.
Quando igitur assero esse sic infinitum finem admitto tenebram lucem ignorantiam
scientiam impossibile necessarium ... Sed non possumus ... non admittere infinitum.
Admittimus igitur coincidentiam contradictoriorum super quam est infinitum. Coin-
cidentia autem illa est contradictio sine contradictione sicut finis sine fine. Et tu mihi
dicis Domine, quod sicut alteritas in unitate est sine alteritate, quia unitas, sic contra-
dictio in infinitate est sine contradictione, quia infinitas. Infinitas est ipsa simplicitas
omnium, quae dicuntur, contradictio sine alteratione non est. Alteritas autem in sim-
plicitate sine alteratione est, quia ipsa simplicitas. ... oppositio oppositorum est oppo-
sitio sine oppositione ... In infinitate est oppositio oppositorum sine oppositione. ...
Omnia enim includit et omnia ambit infinitas absoluta. ... Infinitas igitur sic omnia est,
quod nullum omnium.



66 LORENZO PENA

de certaines déterminations —, identifiées qu’elles s’y trouvent a leurs contrai-
res, c’est-a-dire a des perfections, n’y sont pas des imperfections. (En Dieu,
selon DI, 1, 276, imperfectio est infinita perfectio et possibilitas infinitus actus,
et ita de reliquis.) Ce que nous disons de Dieu dans cette élévation intellec-
tuelle — qui pour nous n’est vraiment intuitive que dans des instants d’élan
mystique, ne dépassant pas autrement le caractére conjectural de la transomp-
tion, propre a la d.i. — implicat contradictionem. 1l ne s’agit donc pas d’une
captation de quelque chose qui, étant exclusivement au-dela du champ d’ap-
plication des opposés, ne saurait par 1a méme étre ni contradictoire ni non-
contradictoire. Au contraire, la contradiction caractérise Dieu positivement.
Mais une contradiction ou les termes indiquant I'imperfection dénotent, cer-
tes, la méme détermination qu’ils dénoteraient dans tout autre contexte, s’y
trouvant cependant réalisée dans ce cas de fagon a étre, de par son identité a la
perfection qui lui fait pendant — et qui s’y oppose —, une perfection elle-
méme. C’est en ce sens que — comme nous le verrons dans la Section 4 —
Dieu est au-dessus de (ou au-dela de) 1a coincidence des contradictoires: il est
une c.o. qui est déja par-dela soi-méme, pour autant qu’en elle la ténébre n’en
est pas une, non plus que la fin n’y est une fin, que la contradiction n’y est
contradiction. Ce qui ne veut pourtant pas dire (attention!) que ce que nous
appelons ‘contradiction’ n’y désigne pas une contradiction, et ainsi de suite —,
c’est-a-dire que les termes y figurent dans un sens analogique ou bien carré-
ment équivoque. Non pas! Mais ce que nous appelons ‘contradiction’, que ce
soit en parlant de Dieu ou de n’importe quoi d’autre, c’est bien une contra-
diction; seulement en Dieu la contradiction — qui bien entendu est ce qu’elle
est: une contradiction — est, tout a la fois, une non-contradiction; la coinci-
dence, une non-coincidence.

Nous affirmons donc dans la théologie cusanienne ce que nie le principe de
n.c. Et par la nous nions le principe de n.c. D’autant que, comme nous allons le
voir bientdt (Section 5 ci-dessous), la négation est encore plus précise (ou
moins imprécise) en parlant de Dieu; il est donc plus exact de dire que Dieu est
non-non-contradictoire que de dire qu’ll est contradictoire; mais ce disant,
nous venons, on ne peut plus expressément, de nier le (ou une instance du)
principe de n.c.

Pour clore cette Section, je me permettrai de relever encore ce que Nicolas
nous dit a la fin du passage qui vient d’étre cité: Dieu comprend ou englobe
tout, c’est-a-dire: Il posséde toute détermination; seulement Il le fait de telle
sorte qu’en méme temps il n’en posséde aucune. (Cela fera I’'objet d’un éclair-
cissemet dans la Section finale de cette étude.)



AU-DELA DE LA COINCIDENCE DES OPPOSES 67

Section 3. — EN QUEL SENS LES CONTRADICTIONS EN DIEU NE SE
CONTREDISENT PAS?

La raison, comme Nicolas la congoit, ne saurait se départir de ses principes
clés, qu’Aristote n’a fait que codifier ou formuler précisément: ceux de n.c. et
du tiers exclu. Plus que cela: la raison est incapable de se hisser au plan du réel
ou les principes logiques coincident avec leur négation, se trouvant par 13 étre
tout a la fois vrais et faux. C’est la tiche de I'intellect que d’y atteindre dans
I’altérité conjecturale de la d.i. — lorsqu’il s’agit de notre intellect humain,
différent de Cela méme qu’il est appelé & entendre, d’'un Objet donc qui lui
demeure étranger et hors de portée. Il s’ensuit que nous y atteignons sans y
atteindre, ce qui justement fait des conjectures de la d.i. une connaissance qui
n’en est pas une, un savoir qui ne nous est imparti que pour autant seulement
que nous apprenons notre propre ignorance de I’inattingible, I’atteignant par
la méme d’une fagon qui défie les régles de la raison.

Il faut avoir présent a I’esprit que ce que I’intellect exige, la reconnaissance
de la c.0., est cela méme que la raison exclut de telle fagon, par surcroit, que
tout le procédé rationnel, logique, consisterait exclusivement a appliquer le
principe de la contraposition de fagon a affirmer ce dont la négation entrai-
nerait une contradiction ou vice versa: dans DC (II, 86-8), Nicolas dit a un
lecteur que, si on lui demande pourquoi (il affirme qu’)une vérité quelconque
de la géométrie, ou de la mathématique en général, est effectivement
vraie,

tu répondras que cela est nécessaire selon la voie de la raison parce qu’autrement il

s’ensuivrait une coincidence de contradiction. Car toutes les disciplines qui peuvent

étre étudiées par la raison aboutissent seulement a apprendre la fagon de réduire
toutes choses a ce principe selon les termes duquel la contradiction doit étre évi-
tée”.

Dés lors, la méthode rationnelle, application de la logique aristotélicienne,
ne consisterait qu’a «éviter la contradiction contredisante», que le contexte
trés clairement identifie a la coincidence de la contradiction, c’est-a-dire a la
c.0. C’est bien pourquoi notre philosophe (ibid., p. 88) nous dit qu’il a essayé
de faire avancer notre connaissance en affirmant une thése inattingibilem
atque inadmissibilem propter iam dictam coincidentiam uitandam.

Nicolas regarde le principe de n.c. non seulement comme une reégle du
raisonnement, mais comme une véritable loi du réel — dans la région tout au
moins ou il s’applique sans contradiction (c’est-a-dire sans que sa négation
s’applique elle aussi). Il nous dit (DC, I1, 84) que les étants sensibles subsistent
comme ils le font parce que si aliter essent coincidentiam ipsam subinferrent.

? Respondebis hoc esse propterea rationis uia necessarium, quia ... alias contradic-
tionis coincidentia sequeretur. Scire igitur ad hoc principium uitandae contradicentiae
contradictionis omnia reducere est sufficientia omnium artium ratio.



68 LORENZO PENA

Or, pareille coincidence, exclue du domaine du sensible, est bel et bien vraie
dans un domaine infiniment plus haut: celui de I'Infini. Dans I’Infini, d’aprés
notre philosophe, méme les vérités mathématiques se trouvent étre fausses en
méme temps qu’elles gardent leur vérité; car dans I’'Infini le pair et I'impair
coincident, de méme que les lignes droite et courbe, tant et si bien que méme
les vérités arithmétiques s’y trouvent étre niées.

Nicolas ne fait donc pas un reproche a ses adversaires aristotéliciens d’op-
poser la c.o. au principe de n.c. (Au contraire, lorsque dans un passage du B.
(II1, 48-50), il reléve que, non pas un péripatéticien quelconque, mais Aristote
lui-méme a refusé d’admettre une c.o. sur la base du principe logique de n.c.,
Nicolas emploie le verbe ‘ostendit’: Aristote montre donc que le principe de
n.c. exclut qu’il existe dans le réel une c.o.; il ne commet par la aucun
sophisme.) Les aristotéliciens ne s’y trompent pas. Ils ne tirent pas a tort leur
conséquence. Ce qui est fautif, c’est le principe de n.c. Fautif — hatons-nous de
le préciser — en ceci seulement: ce principe est vrai partout, mais dans le
domaine de I’Infini sa vérité est restreinte, accompagnée qu’elle y est de la
vérité de la négation du principe. Le seul domaine ou il régne sans partage ni
borne, c’est celui du fini. Des vérités arithmétiques telles que 3 +2 =35
cessent donc (DC, II, 80) d’étre seulement vraies — vraies a I’exclusion de
leurs négations respectives — dans le domaine de I'intellect, qui avance intel-
lectualiter... per contradictoriorum copulationem (DC, 11, 24).

Si les contradictoires ne se contredisent pas en Dieu, c’est que, sans rien
perdre de leur nature, sans pour autant devenir affadis, émoussés, avachis,
aplatis ni méme infléchis, ils se trouvent confondus en Lui. Et ¢’est pourquoi
affirmationi in ipso non opponitur negatio (TP, 11, 284). (Comparons a cela
cette déclaration de VS, I, 64, 66: puisque Dieu n’est différent de rien, non est
aliud ab alio, les philosophes qui jusqu’ici hunc campum non intrarunt, in quo
solo negatio non opponitur affirmationi, ont manqué le divin et par la failli a
leur quéte. Et le Cusain d’ajouter: ‘Extra hunc campum negatio affirmationi
opponitur, ut immortale mortali, incorruptibile corruptibili, et ita de omni-
bus. Solum li non aliud excepto. Quaerere igitur Deum in aliis campis ubi non
reperitur, vacua venatio est. Non enim est Deus qui alicui opponitur’.) La
négation ne s’oppose pas a ’affirmation: ce n’est pas a dire qu’a 'affirmation
et a la négation des succédanés se soient substitués entre lesquels il régnerait
une meilleure entente; mais c’est, au contraire, que P’affirmation et la néga-
tion, tout en y gardant leur pouvoir respectif, leur mordant, voire méme leur
incompatibilit¢ mutuelle, y sont néanmoins identifiées, en sorte que par la
méme leur opposition, sans pour autant cesser d’exister ou d’étre ce qu’elle est,
y est muée en union, en égalité, en concorde, en coincidence. Dans la sphére
intellectuelle donc — celle qui d’une fagon ou d’une autre se hisse 4 la c.o. —
une détermination incompatibile non habet oppositum (DC, 11, 24): ses oppo-
sés, en effet, si incompatibles qu’ils soient avec elle, deviennent 13, tout a la
fois, compatibles avec elle, puisqu’ils y sont tous identiques. C’est pourquoi



AU-DELA DE LA COINCIDENCE DES OPPOSES 69

Dieu ne s’oppose a rien: quia non est plus aliquid quam omnia (DI, 1, 282).
Une chose finie se distingue des autres par les déterminations qu’elle a et par
celles qu’elle n’a pas. Ce n’est pas le cas de Dieu. C’est pourquoi (DC, 11, 20) on
ne peut, a proprement parler, soulever une question a propos de Dieu, puis-
que:

Or une question quelconque admet uniquement que I'un des opposés soit réalisé
dans le cas de ce sur quoi porte la question, et tout aussi bien qu’il soit affirmable, a
propos de cet objet-1a, quelque chose d’autre que ce qui saurait étre affirmé a propos
d’autres choses. Autant d’alternatives qu’il serait au plus haut point absurde d’at-
tribuer a I'unité absolue !°.

En Dieu, par conséquent, rien n’est exclu, rien n’y est réalisé ou possédé a
I’exclusion de quelque chose d’autre. Si I’on objecte que par la méme quelque
chose est en train de se voir exclu, a savoir cette fagon d’étre par laquelle une
détermination en exclut une autre, la réponse est, bien évidemment, que la
fagon elle-méme, pour autant qu’elle est quelque chose d’attribuable, une
détermination, est aussi possédée par Dieu dans tout son essor, dans la plé-
nitude et la vivacité dont elle est capable; seulement, elle n’est pas réalisée en
Dieu de la fagon dont elle ’est dans les créatures — d’une fagon qui se trouve
étre ni plus ni moins qu’elle-méme. En effet: cette détermination-la est en
Dieu identifiée aux autres, alteritas sine alteritate, quia est alteritas quae
identitas.

Nous attribuons donc a Dieu des attributs positifs suivant les significations
propres des mots, différentes de celles des autres mots (VD, III, 102). [In’y a
pas a redire; mais il faut (ibid.) ne pas oublier que habere Dei est esse et movere
est stare et currere est quiescere et ita de reliquis attributis, puisque ipse est
absoluta ratio in qua omnis alteritas est unitas et omnis diversitas identitas, si
bien que la diversité de raisons prout nos diversitatem concipimus in Deo esse
nequit: ce qui veut dire, non pas que cette diversité qui, elle, est comme nous la
concevons, ne saurait pas étre en Dieu, mais ceci: que cette diversité ne saurait
pas étre en Dieu comme nous concevons la diversité (I’opérateur de négation y
a une portée large).

Pour clore cette Section, examinons enfin un passage du NA (I, 530-32) ou
Nicolas critique la position du Stagirite:

Ce philosophe-la tint pour on ne peut plus certain qu’une phrase affirmative contre-
dit la négative correspondante, si bien que, eu égard a leur répugnance mutuelle, elles
ne sauraient pas se dire de la méme chose. C’est ce qu’enseigne la voie de la raison,
qui en conclut que ce principe est vrai... Il affirmait donc qu'une substance de la
substance n’existe pas, non plus qu’un principe du principe; de la méme fagon qu’il
soutenait qu’il n’est pas une contradiction de la contradiction... Si on I’elit donc
questionné pour savoir si cela méme qu’il voit dans les choses qui se contredisent, il

1 Omnis enim quaestio de quaesito oppositorum alterum tantum uerificari posse
admittit, aut quid aliud de illo quaesito quam de aliis affirmandum negandumue existat.
Haec quidem de absoluta unitate credere absurdissimum est.



70 LORENZO PENA

le voit exister aussi au préalable (par avance) comme la cause avant I'effet et s’il n’y
voit pas une contradiction sans contradiction, a coup sir il n’aurait pu le nier. De
méme donc qu’il voit que dans les choses qui se contredisent la contradiction est
celle des contradictoires, pareillement il aurait vu avant les choses qui se contredi-
sent une contradiction existant avant ladite contradiction !!.

La fin du texte cité est susceptible de plus d’une lecture. En voici une
probable: ‘il [Aristote] aurait vu la contradiction (qui est) avant les extrémes
qui se contredisent, donc la contradiction (qui est) avant celle qu’on appelle
contradiction’. Une contradiction existant avant les extrémes contradictoires
n’est pas — nous le savons déja par la Section précédente — une contradiction
telle que, lorsqu’elle est, les extrémes n’existent pas encore du tout; car elle
manquerait alors de ces extrémes, elle ne serait pas du tout contradiction: elle
serait purement et simplement non-contradiction. Non: la contradiction
avant les extrémes contradictoires, c’est la contradiction ou les extrémes se
trouvent, en méme temps que contradictoirement opposés 'un a 'autre,
unifiés et partant compatibles, non opposés. La contradiction en question
précéde ainsi les contradictoires. elle précéde leur contradictorialité, puis-
qu’en elle ils ne sont mutuellement contradictoires que pour autant que, tout a
la fois, ils sont non contradictoires.

Si donc Aristote a sombré dans I’erreur de croire que I’affirmation et la
négation sont toujours (absolument) incompatibles, et que par suite on ne peut
Jjamais affirmer ce que ’on nie, s’il s’est a tort cramponné de la sorte a la voie
de la raison, comme s’il n’y avait pas une voie plus haute, c’est que, craignant
toujours les régressions a I’infini (voir P, II, 222), il a oublié de s’interroger sur
la contradiction de la contradiction; car justement la contradictio absque
contradictione n’est rien d’autre que la contradiction de la contradiction: un
principe de la contradiction qui la rend ce qu’elle est, contradiction donc, mais
qui est par rapport a elle-méme ce qu’elle est en elle-méme, c’est-a-dire: une
contradiction. La contradiction sans contradiction est donc la contradiction
qui contredit la contradiction — une contradiction réflexive, qui, en méme
temps qu’elle se contredit (et qu’elle contredit de la sorte toute contradiction),
devenant par la contradictoire vis-a-vis d’elle-méme et de toute contradic-
tion, cesse automatiquement d’étre contradiction, puisque, se contredisant,
elle contredit précisément la contradiction (elle contredit donc la contradic-

11 Philosophus ille certissimum credidit negatiuae affirmatiuam contradicere, quod-
que simul de eodem utpote repugnantia dici non possent. Hoc autem dixit rationis uia id
ipsum sic uerum concludentis. ... aiebat enim substantiae non esse substantiam nec
principii principium; nam sic etiam contradictionis negasset esse contradictionem. ...
Deinde interrogatus, si id quod in contradicentibus uidit, anterioriter sicut causam ante
effectum uideret, nonne tunc contradictionem uideret absque contradictione, hoc certe
sic se habere negare nequiuisset. Sicut enim in contradicentibus contradictionem esse
contradicentium contradictionem uidit, ita ante contradicentia contradictionem ante
dictam uidisset contradictionem ...



AU-DELA DE LA COINCIDENCE DES OPPOSES 71

torialité de la contradiction), ce qui veut dire qu’elle se pose comme non
contradictoire. Contradiction non contradictoire, contradiction avant la
contradiction; mais contradiction, aprés tout: donc contradiction qui est
contradictoire sans I’étre. Ce qui, jaugé a ’aune d’une logique aristotélicienne,
serait un pur paradoxe semblable a celui de Russell, cela méme se trouve étre
ici ’expression d’une vérité ineffable — ineffable, mais tout a la fois, contra-
dictoirement, non ineffable, sed supra omnia effabilis: DA, 1, 304.

Section 4. — AU-DELA DE LA COINCIDENCE DES OPPOSES (c.0.):
LE MUR DU PARADIS

Nous avons vu que le Cusain exprime la c.0. au moyen de deux sortes de
formules: des contradictions (de la forme «x est f et x n’est pas f») et des
neutrodictions (de la forme «x n’est ni f ni non-f» — qui normalement seraient
regardées comme équivalentes a des formules du genre: «Ceci n’est pas vrai:
ou bien x est f ou bien x n’est pas f»). Ce qui doit maintenant retenir toute
notre attention, c¢’est que, tant qu’a vouloir ranger sur deux plans différents les
contradictions et les neutrodictions, vu les scrupules plus cuisants, ou le plus
grand malaise, qu’on éprouve apparemment face aux contradictions, on serait
tenté d’accorder aux neutrodictions un statut en quelque sorte avantageux par
rapport aux contradictions, comme si elles pouvaient approcher mieux de la
vérité. Or, n’est-ce pas précisément ce qu’a fait Nicolas lui-méme dans le DC?
Car non seulement il est de fait que le Cardinal s’exprime plus souvent, la
comme ailleurs, par neutrodictions que par contradictions, mais, de surcroit,
dans cet ouvrage, en effet, il distingue deux unités supérieures: la divine et
'intellectuelle. La premiére serait caractérisée par un absolutior ueritatis
conceptus (DC, 11, 22) qui ambo abiicit opposita, disiunctive simul et copula-
tive, a telle enseigne qu’a une question quelconque sur Dieu la réponse la plus
infinie, la plus simple, la plus absolue, la plus haute, la plus conforme ou
adéquate sera celle qui dit quod ipse nec est nec non est atque quod ipse nec est
et non est (ibid.). A cette unité divine, par rapport a laquelle il n’est coniectura
de ipso verissima quae admittit affirmationem cui opponitur negatio aut quae
negationem quasi veriorem affirmationi praefert (ibid., p. 20), notre philoso-
phe oppose I'unité, apparemment subordonnée a la premiére, propre a la
région intellectuelle ou radicale dans laquelle copulantur igitur in eius simpli-
citate radicali opposita ipsa indivise atque irresolubiliter (ibid., p. 22), les
contradictoires s’y trouvant ainsi unis par une connexion sans disjonction (in
ipsa illa unitate radicali non disiungitur, p. 22).

Je ne peux pas, dans les limites de cette étude, me livrer 4 une analyse
herméneutique exhaustive de pareille dualité d’unités (un examen plus poussé
peut étre trouvé dans (P:2)). Je me bornerai donc a indiquer qu’il y a deux
interprétations apparemment erronées. Pour la premiére (proposée par Ma-



72 LORENZO PENA

riano Alvarez, dans (A), p. 54), Dieu, qui en Lui-méme est au-dela de toute
contradiction (puisque, comme cet interpréte le soutient — voir ci-dessus —
les opposés ne s’appliquent a Lui ni avec vérité ni avec fausseté), nous appa-
raitrait comme contradictoire; fausse apparence donc, qui ne refléterait point
I’étre méme de Dieu. Dés lors, 'unité intellectuelle serait I'unité de Dieu non
pas en Lui-méme mais tel qu’Il nous apparait, c’est-a-dire la fausse apparence
dérivée de notre fagon humaine de concevoir, de nos concepts finis — soit de
notre entétement a appliquer a Dieu des prédicats ou des concepts dont le
domaine se réduirait au fini. La deuxiéme interprétation (proposée par A. Bo-
netti dans le chap. 3 de (B), pp. 61ss) reconnait au contraire que 1’unité intel-
lectuelle est celle propre a une région du réel, ayant par la un sens ontologique
et non pas seulement gnoséologique, comme ce serait le cas d’aprés M. Alva-
rez; or, Bonetti ne reconnait pas le caractére divin de ladite région, n’y voyant
donc que la zone la plus haute du créatural.

L’interprétation gnoséologique de I’'unité intellectuelle du DC est a rejeter
pour trois raisons: 1) Pouvrage rend on ne peut plus clair qu’il s’agit 1a de
I’unité caractéristique d’un domaine du réel ou se trouvent les intelligences,
donc les anges, domaine qui s’y voit accorder les trois noms de ‘regio intel-
lectis’, de ‘primus mundus’ et de ‘tertium caelum’; 2) rien ne saurait appa-
raitre de Dieu, si ce n’est quelque chose qui soit vrai de Lui; ce qui apparait est
ce qui uidetur, c’est-a-dire ce qui est vu: Nicolas — aprés avoir dit ailleurs que
Dieu est omnia quae uidentur (comment ne le serait-Il pas, Lui qui est omnia
tout court, voire méme omnia quae esse possunt?) — s’exclame dans VD, 111,
98: Primo loco praesupponendum esse censeo nihil posse apparere circa uisum
iconae Dei quin uerius sit in uero uiso Dei. plus vrai donc: la fagon seule d’y
étre distingue ce qui parait, comme il parait, de ce qui s’y trouve, comme il 8’y
trouve; 3) comme nous le verrons dans la Section finale de cette étude, les
deux caractérisations respectives des deux unités, divine et intellectuelle; sont
en vérité seulement deux approches différentes d’une seule et méme unité.

Quant a I’autre interprétation, elle méconnait la troisiéme raison qui vient
d’€tre invoquée, ainsi que beaucoup d’autres indices — que j’ai examinés dans
(P:2) — militant en faveur d’une identité entre les deux unités: I'unité
supréme serait I'unité supradivine de la nature méme de Dieu; 'unité intel-
lectuelle, celle ou, par la procession du Verbe dans I’intellect de Dieu, c’est-
a-dire par le jaillissement de 1’égalité dans ’unité, il résulte dans I’étre méme
de Dieu une dualité, résolue en trinité par le lien (connexio) entre les deux
poles de 'unité et de I’égalité, — mais une pluralité qui, en Dieu, n’est qu’unité
(cf. P, 11, 328: Neque trinitas esset perfecta nisi sic esset una quae unitas), en
vertu de la parfaite identité sans faille de toutes les déterminations dans I'unité
intellectuelle de Dieu.

Toujours est-il que le Cusain emploie effectivement et souvent, a partir du
DC, des expressions suggérant que Dieu serait ‘au-dela de’ (ultra) ou ‘au-
dessus de’ (supra, super) 1a c.o. Mariano Alvarez y voit des indices clairs en



AU-DELA DE LA COINCIDENCE DES OPPOSES 73

faveur de son interprétation: la c.o. constituerait le mur du paradis, ce que la
divinité exhibe a notre regard, tandis que I’étre véritable de Dieu ne se trou-
verait qu'au-dela. Examinons plusieurs de ces textes. Tout d’abord, ’expres-
sion ‘ultra coincidentiam’ et d’autres semblables foisonnent dans VD. Or,
nous ’avons constaté, Nicolas y soutient que Dieu ne peut paraitre que
comme ayant des déterminations qu’ll a effectivement (n’oublions pas ceci:
Visus tuus, Domine, est essentia tua: VD, 111, 128). Dans ces mémes passages
des chapitres 9 a 13, notre philosophe parvient, ce me semble, & nous com-
muniquer clairement sa pensée: il faut bien intrare calliginem et admittere
coincidentiam oppositorum (p. 132), non pas comme un pas nécessaire mais
transitoire, c’est-a-dire non pas comme un stade au-dela duquel on devrait se
passer d’une telle admission — sans quoi le visage de Dieu ne se manifesterait
pas a nous —, mais bien comme I’attitude définitive a adopter face a Dieu; s’il
faut en effet gravir le mur de la c.o. et aller plus loin, une fois qu’on est entré au
paradis, cela ne veut point dire que la c.o. ne soit qu’une enceinte, une palis-
sade, au-dela de laquelle il n’y aurait plus de c.o0., mais quelque chose d’autre.
Au contraire! D’un c6té, la c.o0. n’est pas la cl6ture, mais elle a sa cloture. Elle
remplit tout le domaine du paradis; domaine dont I’enceinte a franchir est
justement /‘admission de ladite coincidence. La c.o., c’est donc le paradis.
D’autre part, le mur du paradis est la borne qui sépare la c.o. de la non-
coincidence. Or, qu’est-ce qu’une telle borne? Appartient-elle aux deux ter-
ritoires qu’elle sépare? Constitue-t-elle une zone neutre, ou par suite il n’y
aurait ni coincidence ni non-coincidence? Dans un cas comme dans ’autre
(mais en fait ne s’agit-il pas d’un seul et méme cas, puisque la contradiction et
la neutrodiction sont équivalentes?), elle ne se distingue pas du territoire
méme qu’elle sert a marquer et encercler. (Et aprés tout, comment le paradis
de Dieu pourrait-il étre borné ou circonscrit, si ce n’est par lui-méme, borne
sans borne, borne infinie qui est borne de tout, y compris d’elle-méme et qui,
dés lors, n’est pas une borne, mais ’au-dela de toute borne?) D’ou il résulte
que la relation entre le paradis et sa cl6ture (ou sa porte: ostium) n’est pas celle
qu’il y a entre un champ quelconque et sa ceinture: le pourtour est déja le
paradis, ’orée et le centre ne font qu’un, puisque 1a-haut les opposés coinci-
dent, le cercle et la circonférence se confondent. Cette lisiére ubi posterius
coincidit cum priore, ubi finis coincidit cum principio, ubi alpha et omega sunt
idem (p. 136), 1a ou illud quod uidetur impossibile est ipsa necessitas (p. 139)
est en train de ceindre un territoire qui n’en différe pas: circumdat locum ubi
habitas in coincidentia.

Mais la c.o. est déja au-dela d’elle-méme. Elle est en effet la coincidence
avec la non-coincidence. Plutdt donc que de parler, comme M. Alvarez ((A),
D. 56), d’'une Steigerung ihrer selbst a laquelle serait contrainte la c.o. konse-
quent gedacht, il me semble au contraire préférable de ne voir dans ces
déclarations cusaniennes qu’une confirmation du fait que la c.o. coincide avec
son propre franchissement, avec son au-dela. Rien ne se passe en effet comme



74 LORENZO PENA

si aprés elle, une fois seulement qu’elle eiit été dépassée, I’au-dela pit enfin se
montrer. Puisqu’elle coincide avec son au-dela, elle est elle-méme son propre
au-dela. Deus est superdeus. La preuve en est que non seulement le Cusain
continue de reconnaitre jusqu’a la fin de ses jours la c.o. en Dieu, en dépit de
ses affirmations sur 'ultra ou super coincidentiam, mais que le plus souvent
les deux genres d’expressions se retrouvent dans le méme texte cote a cote.
C’est qu’elles sont toutes vraies, mais insuffisantes. Lorsqu’on dit ‘c.0.” tout
court, on reconnait la vérité des contradictions en Dieu; lorsqu’on dit ‘ultra’,
on reconnait que la contradiction est, en Dieu, absque contradictione (on
pourrait dire tout autant: ante, ultra, supra contradictionem), dans le sens qui
a déja été scruté dans cet article.

Section 5. — LA THEOLOGIE COPULATIVE: CONCLUSION

Le passage du DC sur les deux unités supérieures que nous avons eu a
considérer dans la Section précédente, quelle qu’en soit 'interprétation qui
doive étre retenue a la fin, semble révéler en tout cas une préférence marquée
pour la théologie négative, puisque la fagon la plus infinie, la plus absolue, la
plus précise, la plus élevée de parler de Dieu, c’est celle qui dit quod ipse nec est
nec non est atque quod ipse nec est et non est (11, 22), tandis que ce n’est que par
rapport a 'unité seconde, intellectuelle ou radicale, que 1’on peut parler per
contradictoriorum copulationem in unitate simplici, sans disjonction. On
pourrait dés lors soupgonner que la négation seule puisse caractériser 'unité
supréme, divine ou supradivine (penitus diuina seu absoluta: DC, 11, 16). Or, il
faut bien noter ceci: dans ce méme ouvrage, DC, notre philosophe tient aussi a
rappeler: que in divina complicatione omnia absque differentia coincidunt, in
intellectuali contradictoria se compatiuntur (11, 84); que Dieu neque enim tunc
potius est lapis quam non lapis, sed est omnia (38); enfin que Dieu omnia est in
omnibus puisqu’ll antevenit diversitatem, alietatem, oppositionem. Ce qui ne
veut pas dire, d’aprés ce que nous avons déja vu, que Dieu existe avant la
pluralité et 'opposition, dans le sens d’une vie ou d’une existence dans une
région supréme du réel ou de telles déterminations n’auraient pas encore surgi
ou ne seraient pas encore réveillées (Dieu étant alors contraint d’exister dans
une espece d’innocente simplicité sans dédoublement, sans complications
d’aucune sorte — et, au surplus, se voyant par la méme réduit a étre seulement
le début, le simple commencement, ce qui précéde et ne suit point, alors que
Dieu n’est début ou principe que pour autant qu’ll est aussi fin — B, III, 14;
VD, 111, 152; CT, II1, 656 — ; Il n’existe avant les choses que pour autant qu’ll
existe aussi apres elles, comme leur résultat, portant donc en soi toute la riche
diaprure du fini). Le sens véhiculé par ’affirmation cusanienne que nous
venons de citer est au contraire celui-ci: Dieu ne posséde I’altérité qu’identi-
fiée a T'identité méme de son étre, compliquée dans son unité et confondue



AU-DELA DE LA COINCIDENCE DES OPPOSES 75

avec elle, donc avec Lui-méme. En outre, il ne faut pas oublier que, si le
Cusain, dans le texte du DC, II, 84 que nous venons d’évoquer, oppose en
quelque sorte 'unité supradivine ou tout coincide sans différence, a I'unité
intellectuelle, ou les contradictoires compatissent, ce n’est pas pour refuser a
cette derniére 'unification totale et sans résidu des contradictoires, puisque
dans cette unité intellectuelle copulantur igitur in eius simplicitate radicali
opposita ipsa indivise atque irresolubiliter. La seule différence entre les deux
unités est donc une nuance, une question d’accent — qui naturellement
n’existe en Dieu qu’identifiée a 'unité parfaite de son étre.

Ce n’est méme pas que I'unité supréme représente le c6té de la négation, de
la neutrodiction, 'unité intellectuelle représentant en revanche celui de la
contradiction. Une telle approche, qui constituerait déja un pas en avant
considérable pour cerner de pres la pensée de notre philosophe, et qui se ferait
dans la reconnaissance du fait que neutrodiction et contradiction ne sont que
les deux faces d’une seule médaille — du reste équivalentes d’aprés la plupart
des calculs logiques — ne saisirait pourtant pas I'idée centrale que Nicolas
s’efforce d’exprimer — encore qu’il sache qu’elle n’est effable que pour autant
qu’elle est, tout a la fois, ineffable — : les négations qui sont assertées vis-a-vis
de ’unité supréme ne sont pas des négations courantes, puisque non est igitur
coniectura de ipso uerissima quae admittit affirmationem cui opponitur nega-
tio, aut quae negationem quasi ueriorem affirmationi praefert. 1.’unité supra-
divine exige donc que nos conjectures sur elle, pour qu’elles approchent le plus
possible de sa simplicité complicative, ne privilégient ni I’affirmation ni la
négation. Or pareille équidistance ne peut se faire que par deux moyens: ou
bien le silence, ou bien un discours ayant recours soit a des contradictions, soit
a des neutrodictions — les unes comme les autres se tenant pareillement a ce
postulat de la non-préférence. Des deux moyens, c’est le silence qui constitue
I'attitude la plus pure, la moins dispersée dans la pluralité ou entachée par
Ialtérité (VD, III, 120). Notre langage n’est pas paralléle au réel de la région
supréme, 1.e. a I'Infini, puisque la pluralité de nos vocables n’est pas résorbée
dans 'unité, quand bien méme ce que nous voulons dire par leur truchement
est précisément cette identité du divers en Dieu (voir a ce propos les consi-
dérations trés détaillées du CT, III, 696). Un langage serait seul approprié ou
cette identité ou coincidence se dirait au moyen d’une expression qui, tout en
¢tant une, identique, d’un seul tenant, fiit néanmoins, en méme temps, com-
posée de plusieurs expressions — une composition sans composition, puisque
les composantes n’en seraient pas moins confondues, identifiées entre elles et
au message total qu’elles constitueraient ensemble. Une telle parole est cepen-
dant ’'apanage de Dieu, comme tout ce qui réalise une identité du divers. Nous
ne faisons que nous la représenter dans I’altérité conjecturale. D’ou 'insuffi-
sance de notre parole humaine, inadéquate parce que non isomorphe au divin.
C’est pourquoi il en résulte notre besoin de combiner cette parole au silence,
comme deux approches coordonnées.



76 LORENZO PENA

Or dans notre parole il y a des affirmations et des négations. Les derni¢res
ressemblent davantage au silence. On estime que celui qui pose une affirma-
tion dit plus que quiconque se borne a nier. Le Cusain assume, dans le passage
du DC qui a donné lieu a cette controverse exégétique, pareille hierarchie des
phrases: les négatives y tiennent seulement la place du silence, ou plutét: elles
ne sont proférées que comme ce qui, sur le terrain méme du langage, ressemble
le plus a ’expression taciturne de 'ineffable.

On comprend dés lors ce que le Cardinal reproche a presque tous les
théologiens de la uia moderna (DC, II, 36): que par leur application du
principe du tiers excluy, ils affirment des choses qu’il faudrait tout autant nier
et qu’ils nient des choses qu’il faudrait tout autant affirmer. En d’autres mots:
qu’ils disent, que ce soit avec des affirmations ou des négations selon les cas,
des choses qu’il faudrait aussi taire, donc «nier» dans le sens de s’abstenir
d’énoncer. La théologie a laquelle veut aboutir notre philosophe n’est pas le
pur silence mystique. Elle ne nous condamne pas a nous taire, comme le
Tractatus de Wittgenstein. Mais elle débouche bien sur une synthése de
silence et de parole, comme deux procédés coordonnés: sic loqui de Deo
ineffabili est loqui loquela quae est super omnem loquelam et silentium, ubi
silere est loqui (DPL, 11, 664).

La parole nous demeure toujours indispensable. Elle n’est pas le tout, mais
nous ne saurions nous en passer. Cette parole doit combiner, dans I'unité
d’une théologie copulative, toutes les qualités, tout I’acquis des théologies
disjonctive, négative, affirmative et dubitative. Mais la parole que nous pro-
férons sur Dieu doit toujours se faire dans une sage retenue, n’oubliant jamais
que Dieu est super omnem contradictionem, positionem et oppositionem,
affirmationem et negationem (P, 11, 240), dans le sens, qui nous est devenu
familier, de posséder tout cela, mais d’une fagon plus excellente — toute
imperfection, toute altérité n’y étant que perfection et identité.

Les différentes théologies sont des modes variés d’expression dont le som-
met et la synthése sont constitués par la théologie copulatiua opposita affir-
mative connectens aut negative ipsa opposita copulative penitus abiiciens (FD,
I1, 636), qui assume I’assortiment bariolé des conjectures théologiques affir-
matives, négatives, dubitatives et disjonctives par I’énonciation des contra-
dictions comme des neutrodictions, mais tout cela ipsum ineffabile qualiter-
cumaque exprimere conantes, et, par suite, en accordant ainsi les paroles au
silence, non moins parlant lorsqu’il est ’envers d’une théologie copulative.
Car ce n’est que par une telle combinaison que nous pouvons approcher de
Celul qui, tout en étant supra omnia effabilis (DA, 1, 304), n’en demeure pas
moins super omnem affirmationem et negationem ineffabilis (FD, II, 638):
une approche qui, incomprehensibiliter, est déja une atteinte puisque par la
seulement illud ipsum unum, etsi inattingibile remaneat... in omnibus attin-
gibilibus attingitur (FD, II, 628).



AU-DELA DE LA COINCIDENCE DES OPPOSES T

Préparons-nous a conclure cette ¢tude en longeant le chemin discursif du
dialogue Idiota de sapientia (111, 460): a Dieu ne conviennent ni I’affirmation
ni la négation parce qu’ll les réalise en une unité sans scission, alors que nos
affirmations et nos négations sont plongées dans la division, dans 'altérité —
au-dedans comme au-dehors. C’est pourquoi, apres avoir essayé une théologie
disjonctive qui affirme de Dieu certaines choses et en nie d’autres — n’ayant
garde d’affirmer celles qu’elle nie ou vice versa —, on se décide pour une
théologie négative, qui nie chacune des contradictoires — la négation comme
’affirmation —, tout autant que leur disjonction et leur conjonction; c’est
apparemment ce que Nicolas fait lorsqu’il nous parle de 'unité (supra)divine
dans le DC; mais on s’apergoit de I’'unilatéralité de ce qu’on vient d’accomplir
(puisque, comme le dit Nicolas ailleurs — dans son sermon 213, voir (S),
p. 100 —, Deo nulla conuenit negatio seu priuatio, sed sibi soli negationis
negatio quae est medulla et apex purissimae affirmationis — cf. TP, 11, 350:
Tunc de eo uides nihil negari); on s’engage alors dans un roulis, dans un
va-et-vient ou tant6t on affirme tout de Dieu secundum positionem, tant6t on
lui dénie tout secundum ablationem. Arrive enfin la théologie copulative, qui,
tenant compte de ce que Dieu est supra omnem positionem et ablationem,
réunit, par des contradictions et des neutrodictions, toute la force et la vérité
partielle des approches précédentes, en affirmant par-dessus tout le Deus est
supra: c’est une affirmation qui renferme toutes les négations; ou plutot, c’est
une pseudo-affirmation, une version affirmative de la négation, puisque
negatio est principium omnium affirmationum (P, 11, 252) — et c’est pourquoi
(ibid.) affirmatio melius est in negatione cum negatio sit eius principium. (Que
la négation soit le principe s’explique probablement par ceci, qu’elle est plus
proche de ’'unité sans faille du silence parlant, invoquant ainsi de plus prés
I’Egalité Infinie ou I’altérité est sans altérité.) La négation est praegnans affir-
mationis. Bien entendu, tout cela ne se réalise que par et dans le Principe, quod
est ante contradictionem . dans les créatures I’affirmation et la négation s’ex-
cluent (duo contradictoria non possunt aeque de eodem uerificari), car les
créatures sont inégales par elles-mémes, alors que I'unité de I’affirmation dans
(et avec) la négation ne saurait avoir lieu que lorsque leur égalité n’est pas
empéchée ou entravée par 'inégalité propre au sujet sur lequel elles portent.
En Dieu uniquement se réalisent tout a la fois, pour n’importe quelle déter-
mination, les quatre alternatives envisagées par Nicolas dans sa formulation
de ce qu’on pourrait appeler «le principe du cinquiéme exclu»: esse, uel non
esse, uel esse et non esse, uel nec esse nec non esse (DI, 1, 212), principe auquel
notre philosophe semble accorder une plus incontestable évidence qu’a celui
du tiers exclu. Le TP (I, 294) exprime cette doctrine du Cusain par ce qui a
Pair d’étre une formule définitive: quant a savoir si Dieu posséde une déter-
mination ou ne la posséde pas, ou s’I1 la posséde tout en ne la possédant pas, ou
enfin s’I1 ne la posséde pas tout en s’abstenant aussi de ne pas la posséder, ce
qu’il faut répondre, c’est, non pas ce que notre philosophe, un an seulement



78 LORENZO PENA

auparavant (dans P, I1, 230), avangait comme une formulation préférable — a
savoir, melius tunc uides contradictoria negari ab ipso, ut neque sit, neque non
Sit, neque sit et non sit, neque sit uel non sit —, mais bien que, licet infinite
melius, haec omnia sunt in Deo ipse Deus simplex. La théologie copulative
nous dit par 1a son dernier mot: omnia — mais infinite melius: justement
parce que toutes les déterminations sont identifiées et confondues dans I'unité
divine, chacune est possédée par Dieu d’une fagon infiniment meilleure que
nous ne saurions le dire, puisque en Lui la pluralité est unité, la variété est
identité.

Laissons a notre philosophe le mot de la fin (méme s’il n’y fera que s’en
remettre a la source dont il s’inspire le plus, le Corpus Aeropagiticum: cf. (V),
pp. 114-5):

Denys s’élance, par-dessus la disjonction, jusque dans I'union et la coincidence... 1a
ou Oter, c’est tout a la fois mettre, ces deux actes n’y faisant qu’un; telle est la
théologie la plus secréte, a laquelle aucun philosophe ne saurait atteindre tant que le
principe commun de toute philosophie restera debout, celui interdisant en général la
coincidence de deux contradictoires quels qu’il soient 2.

REFERENCES BIBLIOGRAPHIQUES

(A) MARIANO ALVAREZ GOMEZ, Die verborgene Gegenwart des Unendlichen bei Niko-
laus von Kues, Munich et Salzbourg, V. Anton Pustet, 1968.

(B) ALDO BONETTI, La ricerca metafisica nel pensiero di Nicolo Cusano, Brescia, Paideia
Editrice, 1973.

(H) JosepH HoroviTZ, “A CRITICISM OF SCHMUEL HUGO BERGMANN’S ACCOUNT OF
NicoLaus CusaNus», Grazer Philosophische Studien, 24 (1985), pp. 95-113.

(K) Nikolaus von Kues, Philosophisch-theologische Schriften. Ed. par Leo Gabriel, trad.
et commentaires Dietlind & Wilhelm Dupré. 3 vols. Vienne, Herder,
1964-67.

(P:1) LoreNnzo PENA, «La superacion de la logica aristotélica en el pensamiento del
Cusano”, La Ciudad de Dios (revue augustinienne publiée a I’Escorial), sous
presse.

(P:2) LORENZO PENA, «La concepcion de Dios en la filosofia del Cardenal Nicolas de
Cusaw, Revista de la Universidad Catdlica (Quito, Equateur), 47, (1987).

(S) NicoLaus CuUsaNus, Sermones. Ed. R. Haubst, Hambourg, 1970.

(V) E. VANSTEENBERGHE, Autour de la docte ignorance. Une controverse sur la théologie
mystique au XIV® siecle, Miinster, Aschendorffscher V., 1915.

Traduction frangaise: N1COLAS DE Cusa, De la docte ignorance, éd. de la Maisnie,
Speculum Dei, Paris, 1979.

12 Dionysius saltat supra disiunctionem usque in copulationem et coincidentiam...
ubi ablatio coincidit cum positione; et illa est secretissima theologia ad quam nullus
philosophorum accedit neque accedere potest stante principio commune totius philo-
sophiae, scilicet quod duo contradictoria non coincidant.



	Au-delà de la coïncidence des opposés : remarques sur la théologie copulative chez Nicolas de Cuse

