Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 39 (1989)

Heft: 1

Artikel: L'histoire de I'église a I'écoute de la "nouvelle histoire" : esquisse pour
I'enseignement de I'histoire du christianisme

Autor: Hammann, Gottfried

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381376

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381376
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 121 (1989), P. 27-56

L’HISTOIRE DE L’EGLISE A L’ECOUTE DE LA
«NOUVELLE HISTOIRE»

Esquisse pour 'enseignement de [’histoire du
christianisme *

GOTTFRIED HAMMANN

Dans le cursus habituel des études théologiques, I’enseignement de I’his-
toire prend une place incontestée, sous la dénomination traditionnelle
d’«Histoire de I’Eglise» ou d’«Histoire du christianisme». Cette historiogra-
phie dite «chrétienne» est ainsi protégée par le cadre méme qui la sollicite et la
justifie. En fait, tant que durera son cadre institutionnel et ecclésiastique, elle
aura son existence assurée. Comme I’Eglise dans la société des humains, elle
pourrait poursuivre sa recherche, autocentrée, comme si elle était a elle-méme
sa propre fin.

Mais voila! Elle n’est pas toute seule. Il y a d’autres maniéres de «faire de
histoire» !. La confrontation s’impose. Dans le contexte francophone des
cinquante derniéres années, nous sommes exposés aux interpellations d’un
nouveau type d’historiographie, profane, qui oblige I’historiographie ecclé-
siastique a I’écoute et au questionnement et I'interroge sur sa propre perti-
nence. Mais qui permet aussi, réflexion faite et message regu, de questionner a
son tour. Et méme d’offrir, en retour, sa modeste spécificité, dans le prolon-
gement des objectifs que cette historiographie profane prétendument nouvelle
ne cesse de se fixer.

Dans les pages qui suivent, je voudrais analyser le courant historiographi-
que dit des Annales ou de la Nouvelle histoire. Mais ’analyser non en tant que
tel (cela a été largement fait par ailleurs), mais sous ’angle de I’historiographie
ecclésiastique, dans cette rencontre et cette interrogation mutuelle, & mon
sens, riches de promesses. Peut-étre la Nouvelle histoire est-elle déja elle-
méme de I’histoire. Néanmoins, elle mérite de la part de I’historiographie
ecclésiastique une réception toujours attentive, singuliérement dans ses inten-
tions premiéres, celles des Marc Bloch, Lucien Febvre et autres Fernand
Braudel.

* Cette étude reprend et développe les thémes d’un exposé présenté a la Faculté de
théologie de Neuchatel, le 15 décembre 1986; elle intégre également ceux de ma legon
inaugurale, prononcée le 8 mai 1987 4 I'aula de ’'Université de Neuchatel.

VCf. Faire de I’histoire, sous la dir. de J. LE GOFF et P. NORA, Paris, 1974, Nouveaux
problémes; Nouvelles approches; Nouveaux objets.



28 GOTTFRIED HAMMANN

Dans une telle perspective, ou ’historiographie ecclésiastique se propose
de sonder la Nouvelle histoire, deux constatations liminaires pourront servir
de fil conducteur:

1) 11 n’est pas judicieux de concevoir I’histoire du christianisme, et encore
moins ’histoire de I’Eglise, comme séparée d’une histoire « profane». Pas de
«Kirchengeschichte» autonome, isolée, que I’on pourrait traiter a part.
Comme les chrétiens et ’Eglise sont imbriqués dans une société globale, ainsi
de I’étude de Ihistoire de I’Eglise dans 1’étude de I’histoire générale.

2) L’historiographie, I’étude de I’histoire, comme écriture et comme nar-
ration de notre passé, ne peut se délester de la question du sens de I’histoire. En
nous mettant a I’écoute d’une école historiographique particuliére — celle de
la France des cinquante derniéres années —, nous n’échapperons pas a cette
question: quel est le sens de I'histoire? L’intéressant sera méme de voir
comment cette maniére particuliére de faire de I’histoire, telle que la prone la
«Nouvelle histoire» 2 francgaise, résout cette question du sens; et comment elle
fournit éventuellement pour I’historiographie chrétienne une réponse com-
plémentaire et peut-étre originale a cette lancinante question.

Notre étude est divisée en quatre parties:

La premiére décrira la nouvelle école historiographique francaise des
Annales et de la Nouvelle histoire.

La deuxiéme en précisera les apports et les applications possibles dans
I’historiographie ecclésiastique.

En troisiéme lieu, nous verrons comment la Nouvelle histoire répond a la
question du sens de I’histoire, quelles solutions y apporte 1’historiographie
ecclésiastique récente, et comment la Nouvelle histoire peut stimuler la
réflexion de I’historien théologien.

Enfin, dans une quatriéme subdivision, nous tenterons de définir la tache
spécifique de I’historiographie ecclésiastique.

2 Cf. La Nouvelle histoire, éd. par J. LE GOFF e.a., Paris, 1978. — En 1831 déja, dansla
préface a ses Etudes historigues, CHATEAUBRIAND €écrivait: « Souvent ’historien n’était
qu’un voyageur racontant ce qu’il avait vu (...) Maintenant, I’histoire est une encyclo-
pédie; il faut tout faire entrer, depuis I’astronomie jusqu’a la chimie, depuis I’art du
financier jusqu’a celui du manufacturier, depuis la connaissance du peintre, du sculp-
teur et de I’architecte jusqu’a celle de I’économiste, depuis I’étude des lois ecclésiasti-
ques, civiles et criminelles, jusqu’a celle des lois politiques.» In: (Euvres complétes,
Paris, 1840, préface, t. 1, p. 2.



L’HISTOIRE A L’ECOUTE DE LA « NOUVELLE HISTOIRE » 29

Un regard neuf sur I’histoire: la nouvelle école historiographique frangaise,
I’«Ecole des Annales» et la « Nouvelle histoire»

Les origines

Selon les historiens de cette école, on peut en dater les débuts: elle est née en
1929-1930. « Affirmons-le sans hésiter, écrit Pierre Chaunu, I’histoire science
humaine fédératrice de notre temps est née entre 1929 et le début des années
19303.» Et la France est son berceau: « L histoire nouvelle semble étre essen-
tiellement une histoire frangaise*.»

En 1929, deux historiens, Marc Bloch et Lucien Febvre, fondent a Paris la
revue «Les Annales d’histoire économique et sociale», appelée plus tard
«Annales, Economies, Sociétés, Civilisations». L’objectif de cette revue, qui
se veut porte-parole d’une nouvelle maniére de comprendre le passé et d’écrire
Ihistoire, tient en un slogan: A monde nouveau, histoire nouvelle! De la le
nom d’ «Ecole des Annales» (les annales étant, par définition, ces ouvrages du
passé nous «rapportant les événements dans I’ordre chronologique, année
apres année» — selon le Petit Robert), ou encore le nom de «Nouvelle his-
toire». Et le sous-titre de la revue: «Economies, Sociétés, Civilisations»,
indique la perspective historiographique nouvelle; celle d’une étude globale,
ou I’histoire sera vue comme une vaste étendue d’ensembles divers; et dans
cette étendue, I’économie, la société, les caractéristiques longues des civilisa-
tions auront leur place.

Faisons un rapprochement: 1929 est une année connue pour d’autres rai-
sons que la création de la revue des Annales. Elle est I’année de la grande crise
économique mondiale, ’année du fameux «vendredi noir», ot la bourse de
New-York s’effondre, provoquant une crise qui ménera le monde a la
Deuxiéme Guerre mondiale. Preuve éclatante que I’histoire était autre chose
encore que les événements dits historiques, tels que les historiens les avaient
Jusque-1a mis en exergue, tels que les écoliers devaient les apprendre. Qu’elle
était autre chose que des dates, des batailles, des personnages rendus célébres

3 Ch.-O. CARBONELL, L historiographie, Paris (Que sais-je? n°® 1966), p. 109.

4 1Ibid., p. 109. — Depuis une dizaine d’années, elle pénétre davantage dans le monde
germanophone; cf. Theorieprobleme der Geschichtswissenschaft, ed. Th. SCHIEDER u.
K. GRAUBIG, Darmstadt, 1977. L’«histoire quantitative», 'une des sections importan-
tes de la Nouvelle histoire, s’est fortement développée dans le contexte anglo-saxon, cf.
dans le méme ouvrage I'article de W. O. AYDELOTTE, Quantification in History, pp. 251
a 285, qui décrit et critique ce type d’historiographie sans faire allusion aux travaux en
France de Pierre Chaunu. — Voir aussi Au berceau des Annales. Le milieu strasbour-
geois. L’histoire en France au début du XX¢ siécle, Actes du Colloque de Strasbourg
publiés sous la dir. de Ch.-O. CARBONELL et G. LIVET, Toulouse, 1983.



30 GOTTFRIED HAMMANN

justement par les historiens: Vercingétorix et César, Alésia ou le Rubicon,
Clovis et le vase de Soissons, Napoléon et ses pyramides du haut desquelles
quarante siécles vous contemplaient! Que ’histoire était donc autre chose que
cette galerie de personnages et d’événements rendus plus ou moins légendai-
res; autre chose qu’une histoire ¢vénementielle.

L’école dite des Annales, ou de la Nouvelle histoire, veut étre une réaction
contre cette historiographie événementielle. Une nouvelle manié¢re de com-
prendre le passé, d’aller voir au-dela des dates, des événements ponctuels et
des acteurs mentionnés par les documents d’époque. Une maniére d’aller
explorer le contexte, dans tous les secteurs du quotidien et auprés de tous ceux
qui ’ont vécu, sans préjuger de leur importance®. Voltaire déja en avait eu
’intuition furtive, quand il écrivaiten 1731 : «Je fais plus de cas d’une lieue en
carré défrichée que d’une plaine jonchée de mortsé.» Ou encore, qu’il fallait
faire «’histoire des hommes», non celle «des rois et des cours» —, I'intuition
que le défrichement des foréts au Moyen Age pouvait avoir une importance
historique bien plus grande que le roi Saint Louis assis a la méme époque sous
le chéne de Vincennes, image d’Epinal classique de I’historiographie évé-
nementielle, mettant I’accent sur les faits politiques, militaires, diploma-
tiques.

Voila comment naquit le courant. 1929 était une date-phare. Et I’école des
Annales a beau ne plus vouloir mettre ’accent sur les dates, ’année méme de
sa «fondation» montre qu’en histoire rien n’est gratuit 4 qui sait observer
I’ensemble du paysage historique, et surtout a qui sait mettre en relation les
éléments particuliers pour ainsi mieux comprendre le tout.

Ce projet historiographique, d’éminents historiens vont le mettre en pra-
tique, selon des méthodes et dans des secteurs divers. Quelques exemples
permettront de présenter davantage leur école.

Des noms, des ouvrages, des méthodes

Toute école a ses maitres fondateurs. Ceux-ci, a leur tour, suscitent des
successeurs, des disciples, des écoles, continuant le projet et ouvrant de nou-
velles voies.

Audébut de ’Ecole des Annales et de la Nouvelle histoire, deux noms, déja
cités: Marc Bloch et Lucien Febvre. Marc Bloch mourut dans la Résistance, a
la fin de 'occupation allemande, en 1944. Lucien Febvre poursuivit ’ceuvre et
appliqua la méthode historiographique nouvelle 4 un siécle et a un personnage
qui nous touchent de pres. Il publia deux ouvrages qui restent aujourd’hui

SCf. G. BOURDE, H. MARTIN, Les écoles historiques, Paris, 1983, pp. 165 ss.;
F. Dossg, L’histoire en miettes. Des Annales a la «nouvelle histoire», Paris, 1987,
pp. 54 ss.

¢ Cité par G. BOURDE, H. MARTIN, op. cit., p. 97.



L’HISTOIRE A L’ECOUTE DE LA « NOUVELLE HISTOIRE» 31

encore des ouvrages types, et qui sont devenus des classiques: Un destin
Martin Luther (1928) et, vingt ans plus tard: « Le probléeme de I'incroyance au
XVIe siecle. La religion de Rabelais (1947)7. Lucien Febvre veut montrer ce
qu’est I’étude historique quand elle cesse d’isoler les différents paliers de la
réalité sociale; il veut mettre en évidence leurs interactions, et inverser la
hiérarchie des instances: ne plus descendre du politique vers I’économique,
mais «remonter de I’économique vers le politique» 8. Récemment, Michel
Vovelle, historien de la méme école, exprimait ce projet, par une image
suggestive: remonter «de la cave au grenier»!

Que devient le personnage historique dans cette perspective ? Dans I’avant-
propos de la premiére édition de son « Luther», Lucien Febvre annonce son
projet: «... poser ainsi, a propos d’'un homme d’une singuliére vitalité, ce
probléme des rapports de 'individu et de la collectivité, de I'initiative per-
sonnelle et de la nécessité sociale qui est, peut-étre, le probleme capital de
I’histoire: tel a été notre dessein®». Certes, Luther restera en partie le person-
nage qu’il a été pour I’historiographie antérieure. Mais il devient un person-
nage intégré a son temps, c’est-a-dire «un destin». Dont les idées, les attitudes,
les réactions, les refus, les attentions, les haines — sont insérés dans une
société, une mentalité, celles du XVI€ siécle. Non pas qu’ils seraient simple-
ment le produit de leur temps. La n’est pas le propos. Non! Ce qui importe,
c’est qu’ils ne peuvent étre étudiés ni compris isolément, aujourd’hui, comme
si nous pouvions nous référer a des attitudes, des paroles, des exhortations du
personnage, sans connaitre au mieux de notre recherche I’ensemble du
contexte social, politique, économique, culturel, théologique — religieux sur-
tout! dans lequel il a vécu, agi, parlé. Religieux surtout! mais en étudiant —
d’ou les titres de Lucien Febvre — I’ensemble du religieux du X VI¢ siécle. Et
en I’étudiant, constater que ce siécle était tout religieux, et que parler de
P'«incroyance» au XVI¢ siécle, par exemple chez Rabelais, est un anachro-
nisme que seule pouvait oser une historiographie insouciante du contexte
socio-culturel et fixée unilatéralement sur I’étude d’un personnage et de ses
écrits 1°,

Ainsi, dans I’étude sur Luther, il y aura aux c6tés du réformateur, non
seulement Erasme ou Tetzel, mais aussi (et ce pour éclairer d’une maniére
nouvelle, par exemple, le probléme de I’attitude de Luther dans la question des
indulgences) les Fugger d’Augsbourg, grands banquiers de ’'empire et respon-
sables de la circulation monétaire entre les instances ecclésiastiques romaines
et les administrations princiéres et impériales d’Allemagne.

" Un destin Martin Luther, Paris, 1928, 1968¢; — Le probléme de l'incroyance au
XVIe si¢cle. La religion de Rabelais, Paris, 1942; — Au ceur religieux du XVI€ siécle,
Paris, 1957, 19832; pp. 427-439,

8In: G. BOURDE, H. MARTIN, op. cit., p. 176.

*In: Un destin Martin Luther, 1968, p. VIL.

' Voir L. FEBVRE, Le probléme de 'incroyance au XVI€ siécle, 1942, pp. 491-492.



32 GOTTFRIED HAMMANN

Vies individuelles qui ne deviendront destins que par leur insertion dans
un ensemble plus vaste, mentalité d’'une Allemagne troublée, inqui€tudes
sociales, hantises du surnaturel...

Le livre de Lucien Febvre a ainsi ouvert la voie, par la méthode proposée, a
une historiographie renouvelée (plutét que nouvelle?) de Luther et du fait
religieux au X VI¢siécle. Pour s’en convaincre, rappelons simplement ce qu’un
autre historien, d’Eglise celui-la, le Strasbourgeois Henri Strohl, lui aussi
spécialiste de Luther, avait écrit quelques années plus t6t: «Le probléme de
I’évolution de Luther est avant tout un probléme de psychologie religieuse. Et
c’est comme tel que nous essaierons de le traiter en utilisant les résultats des
études qui se poursuivent encore de nos jours!'!l.» Henri Strohl pressentait-il
que la vie de Luther allait bient6t connaitre un autre destin historiographique?
Car il poursuivait: «Mais notre étude n’a pas la prétention de donner une
solution définitive (...) Nous nous attendons a ce que cette étude soit bientot
dépassée et n’ait plus elle-méme que la valeur d’un document. Ce sera une
nouvelle preuve de I'intérét que les problémes religieux ne cessent d’éveiller et
que la personne de Luther continue a susciter. » Le pressentiment était justifié,
Lucien Febvre allait rendre Luther a ’historiographie profane.

Suivit Fernand Braudel, successeur direct de Lucien Febvre au Collége de
France et a larevue des Annales, initiateur de la VI® section de I’Ecole pratique
des Hautes Etudes a Paris, qui deviendra celle des Hautes Etudes en sciences
sociales. Il appliqua la méthode a un théme (et a une thése de doctorat) de

grande envergure — un chef-d’ceuvre: La Méditerranée et le monde
méditerranéen a l'époque de Philippe II. Deux gros volumes, plus de 1200
pages!

Fernand Braudel veut étudier I’histoire de la Méditerranée a trois niveaux.
Le premier, qui «met en cause une histoire quasi immobile, celle de ’homme
dans ses rapports avec le milieu géographique qui I’entoure; une histoire lente
a couler», une histoire «presque hors du temps» 2. Le second, un peu moins
en profondeur, «une histoire lentement rythmée, ... celle des groupes et des
groupements, ... les économies, les Etats, les sociétés, les civilisations, ... ces
forces de profondeur... a ’'ceuvre [par exemple] dans le domaine complexe de
la guerre». Le troisiéme enfin, celui de «I’histoire traditionnelle, ... de I’his-
toire a la dimension non de ’homme, mais de I'individu, I’histoire événe-
mentielle, ... une agitation de surface, les vagues que les marées soulévent sur
leur puissant mouvement, une histoire a oscillations bréves, rapides, nerveu-
ses» 13. Trois plans étagés dans le temps de I’histoire: un temps géographique,

" Henri STROHL, L évolution religieuse de Luther jusqu’en 1515, Strasbourg/Paris,
1922, pp. 32-33.

12 F. BRAUDEL, La Méditerranée et le monde méditerranéen a ['époque de Philippe 11,
Paris, 1949, 19859, p. 13.

13 Ibid., p. 13.



L’HISTOIRE A L’ECOUTE DE LA « NOUVELLE HISTOIRE» 33

un temps social, un temps individuel '4. On le voit: la Méditerranée devient
soudain plus qu'un théme d’étude. Elle devient référence imagée de la démar-
che historiographique . Elle est comme la mer. Et fort distrait celui qui ne
s’en tiendrait qu’a la surface, aux vagues agitées, a ces «oscillations bréves,
rapides, nerveuses» que sont les événements et les personnages, alors qu’a
moyennes et grandes profondeurs sommeillent les mouvements et les pous-
sées permettant de comprendre les vagues de surface... «De la cave au gre-
nier»! Mieux ici, plus ample et plus poétique: des profondeurs marines,
tombes oubliées, immobiles, silencieuses, difficilement explorables, vers la
surface, a travers la lumiére progressive, la flore sous-marine, une faune de
plus en plus peuplée, de plus en plus sociale, jusqu’au grand jour, 4 I’air libre de
I’histoire, ces vagues individualisées des faits et des personnes... Braudel fait
de I’historiographie cette plongée sous-marine, et son livre baigne dans la
poétique d’un film de Cousteau.

En voici quelques illustrations. Au palier de I’histoire longue, celle des
mouvements les plus profonds, silencieux, cachés, quasi immobiles, Braudel
scrute le réle des éléments géographiques. Configuration du milieu, influence
du découpage des cotes sur I'implantation humaine, sur les développements
economiques ou démographiques. Si Venise a connu I’histoire que I’on sait,
son emplacement géographique y est pour quelque chose. Comme une arai-
gnée et sa toile, ainsi de cette ville et de son réseau, qu’elle avait tissé dans cet
espace qu’est I’Adriatique. Ainsi, la géographie devient-elle géohistoire, dans
cette perspective de la trés lente mouvance des environnements géographi-
ques et de leurs éléments. Comme du climat et des vents. Par exemple: le
Mistral 16, I1 trouve curieusement sa place, devient personnage d’histoire. Car
certains de ses grands assauts, de la Vallée du Rhone vers le large, sont, au
XVI¢ siécle, cause de débacles navales et de faillites commerciales. Dans son
espace et sa maniére, dans la «longue durée», le Mistral fait, lui aussi, I’his-
toire. «Malheur en somme aux galéres qui n’observent pas la régle!7.»

Au second palier, celui des moyennes profondeurs: I’histoire des hommes,
collectivement, celle de leurs structures sociales, de I’habitat, des mouvances
démographiques. Emigration, immigration. Transhumance humaine des
montagnes environnantes (comme les Cévennes ou les Apennins) vers les
cotes protégées et animées de tout un trafic vital. L’histoire des cités, petites ou
grandes, métropoles ou petits ports, qui naissent et meurent. L’histoire du
bétail aussi, qui fait vivre ou oblige au déplacement. L’histoire des épidémies,
sl importantes & certaines périodes, déterminante pour ’histoire «courte» du
palier de surface.

“Ibid., p. 14. — Voir aussi sa legon inaugurale au Collége de France, 1950, in:
F. BRAUDEL, Ecrits sur histoire, Paris, 1969, pp. 15 a 38.

' Cf. F. BRAUDEL, La Méditerranée. L'espace et I'histoire, Paris, 1977, 1985.

' F. BRAUDEL, La Méditerranée et le monde méditerranéen, 1. 1, pp. 225 ss.

" Ibid., p. 230.



34 GOTTFRIED HAMMANN

Dernier palier, a la surface de «’histoire traditionnelle», celle des indivi-
dus et des événements. La Méditerranée devient celle de Philippe II, fils de
Charles-Quint et roi d’Espagne, qui veut refaire 'unité catholique de la chré-
tienté sous la direction espagnole. Apparaissent les grands faits ponctuels '3,
tels la victoire maritime sur les Turcs en 1571 a Lépante '° ou I’anéantissement
de I'Invincible Armada en 1588, vaincue au moins autant par une terrible
tempéte que par les Anglais. Et a cause de cette tempéte, le réve d’une Contre-
réforme a ’espagnole aura vécu et I’histoire des Eglises dorénavant confes-
sionnelles prendra sa configuration traditionnelle, avec un Nord protestant et
un monde méditerranéen catholique-romain... Si bien que I'infatigable plon-
geur et arpenteur qu’est I’historien a la Braudel rameéne au bout du compte une
foule d’éléments, propres a ces trois niveaux, et que sa tache sera et d’analyse
et de synthése: chercher, fouiller partout, tout observer, tout ramener en
surface; mais ne pas en rester la: renouer la gerbe, refaire les connections,
montrer les grands ensembles, les interpénétrations, refaire le puzzle du pay-
sage historique, sans craindre les synthéses globales ni les interprétations
audacieuses. Pour «faire revivre la grande histoire», selon I’expression méme
de Braudel?°,

Ce que Braudel décrivait 13, toute une génération d’historiens 'appliquera,
revendiquant ainsi leur parenté avec lui et leur intégration a cette école his-
toriographique nouvelle. Ils sont actuellement, aprés le décés de Fernand
Braudel en automne 1985, les grands patrons de I’historiographie francaise.
Quelques noms, entre autres: Emmanuel Le Roy Ladurie, Pierre Chaunu,
Georges Duby, Marc Ferro, Michel Vovelle, Jacques Le Goff, Jean Delu-
meau...

Chacun de ces continuateurs a développé ’une des pistes ouvertes par les
Annales. Le Roy Ladurie, plus spécialement 1’aspect histoire des mentalités.
Dans deux ouvrages tres largement connus: Montaillou, village occitan, ou
revit dans tous les détails du quotidien un village pyrénéen entre 1294 et 1324,
grace aux proces-verbaux des interrogatoires de I’'Inquisition anti-cathare?2!.
Le second, Le Carnaval de Romans?2, ou le passé reprend vie dans ’une de ses
formes d’exutoire communautaire, le carnaval, dans ses sources et ses mani-
festations de mentalité collective. Deux «show éblouissants» 23, reconstitu-
tions, réanimations magistrales de la vie individuelle, familiale, conjugale,
villageoise, professionnelle, religieuse des différents groupes sociaux du
temps. L’étude de I’histoire, amoncelant toujours plus de documents (actes
aussi divers que possible, testaments notariés, procés-verbaux de tous genres,

18 F. BRAUDEL, op. cit, t. 2, pp. 221 ss.: Les événements, la politique et les
hommes.

19 Ibid., pp. 383 a 430.

2 Ibid., t. 1, p. 14.

21 Paris, 1975, 1982 (coll. folio histoire).

22 Paris, 1979.

2 G. BOURDE, H. MARTIN, Les écoles historiques, p. 217.



L’HISTOIRE A L’ECOUTE DE LA « NOUVELLE HISTOIRE» 35

archives familiales — et jusqu’aux recettes de cuisine, aux descriptions des
tissus, des vétements...), doit travailler par «séries» ou par «structures», se
subdiviser en «histoire sérielle», en «histoire structurelle», en histoire «lon-
gue». « Histoire du climat depuis I’an mil» 24, histoire de ’habitat 25, histoire
du costume?¢ ou encore: histoire du pain?...

Parallélement, Pierre Chaunu devient directeur d’'un Centre de recherches
d’Histoire quantitative (a Caen); il reprend, en «longue durée» braudélien-
ne? et vue dans la perspective de I’histoire des mentalités, le «temps des
réformes» de 1250 a 1550, pergu comme une «histoire religieuse et un systéme
de civilisation»2°. Une perspective qu’il vient d’appliquer a I’ouvrage collectif
paru sous sa direction: L’aventure de la Réforme3°.

Pierre Chaunu est aussi historien de référence pour I’histoire «structurelle»
et «quantitative», ces autres formes de nouvelle histoire. En particulier pour
le théme de la mort3!, auquel il a consacré ’une de ses plus vastes recherches.
Dans la méme perspective, les travaux sur «la mort en Occident», de Philippe
Ariés? et de Michel Vovelle?3. Travaux qui, par leurs découvertes, font revivre
le quotidien de nos ancétres et leurs maniéres d’affronter ses réalités. Dans la
méme ligne d’anthropologie historique et démographique se situe la collection
de publications parues sous le titre: «La vie quotidienne au temps de...» 34,
Création typique de cette école historiographique. Collection qui, ces derniers
temps, s’ouvre d’ailleurs sur un renouveau de la biographie de grands per-
sonnages du passé. Du coup, la boucle est bouclée, I’histoire peut redevenir
«événementielle», mais — et 12 est toute la différence — en tenant compte des
deux autres paliers, ceux des moyennes et grandes profondeurs chéres a
Braudel. La biographie historique en sera, elle aussi, renouvelée, et de plus en

#“E. L RoYy LADURIE, Histoire du climat depuis I'an mil, Paris, 1967, 19832,

% 8. Roux, La maison dans ['histoire, Paris, 1976.

%Y. DESLANDRES, Le cosiume, image de I’homme, Paris, 1976; — Histoire du
costume, Paris, 1984.

¥ P. ex.: Pour une histoire de 'alimentation, présenté par J. J. HEMARDINQUER,
Paris, 1970; R. DioN, Histoire de la vigne et du vin en France des origines au XIX siécle,
Paris, 1959. ,

® F. BRAUDEL, «La longue durée», in: Annales E.S.C. n°4, 1958, pp. 725 a 753.
Repr. in: Ecrits sur Ihistoire, Paris, 1969, pp. 41-83.

2 P. CHAUNU, Le Temps des réformes 1250-1550, Paris, 1975; Bruxelles, 1984, 2
vol.

19830 L’Aventure de la Réforme. Le monde de Jean Calvin, s/ la dir. de P. Chaunu, Paris,
6.

3'P. CHAUNU, La mort & Paris au XVI¢, XVIIe, XVIII€ siécle, Paris, 1978.

2 Cf. ses nombreux travaux sur ce théme, dont: Essai sur [’histoire de la mort en
Qccident. Paris, 1975; — L’homme devant la mort, Paris, 1977, 1985; — Images de
l'homme devant la mort, Paris, 1983.

¥ M. VOVELLE, La mort et I'Occident de 1300 a nos jours, Paris, 1983.

* Premier titre de la collection, La vie quotidienne @ Rome, de J. CARCOPINO, paru
en 1938,



36 GOTTFRIED HAMMANN

plus volumineuse!3s Citons encore dans cette galerie des portraits Jacques Le
Goff, spécialiste du monde médiéval. Il est celui des historiens contemporains
qui a le plus insisté sur 'importance de I'image dans ’historiographie, I'image
d’époque s’entend, témoin visuel du regard qu’une €époque jette sur elle-méme
et qu’elle légue a la postérité s, Son livre L’'apogée de la chrétienté, v. 1180-
v. 1330%7, par ses illustrations, en est un vivant exemple. De méme d’ailleurs
que sa participation, en superviseur, au dernier film de Jean-Jacques Annaud,
«Le nom de la rose», tiré du best-seller de Umberto Ecco.

La présentation de ces ténors nous semble suffisante pour rendre compte
de leur démarche et pour sensibiliser I’historiographie ecclésiastique a leurs
innovations. Certes, il faudrait quelque peu atténuer leur prétention a la
nouveauté, en rendant justice tant a leurs précurseurs sur sol frangais qu’a
leurs collégues étrangers. Citer, par exemple, I’historien hollandais Johan
Huizinga (1872-1945), son Automne du Moyen Age (de 1919 déja), dans lequel
il réinsére I’histoire événementielle dans la globalité d’une «culture», ou
superstitions, maléfices, sorciéres et Satan ménent le bal 3. La proximité entre
cette vision d’une culture (dans la résonance germanique du mot) et I’ «his-
toire des mentalités» est frappante. Chauvine, la Nouvelle histoire n’en est pas
moins convaincue d’étre «essentiellement une histoire frangaise» (J. Le Goff).
Ce qui, au vu de la puissance productive et des figures marquantes semble bien
convenir. A force d'investir (dans le contexte francophone) tous les terrains
voisins, ce type d’historiographie est devenu incontournable3®. Pour I’histo-
riographie ecclésiastique aussi.

L’école a créé un style. Maniére d’écrire propre a ce type de retour au passe.
A son écoute, il nous faut relever un trait, au moins, de la méthode, car il a son
importance aux oreilles de I’historien ecclésiastique. Un trait qui apparait le
mieux, parce que manié avec brio, chez les péres fondateurs Lucien Febvre et
Fernand Braudel. Par leur technique narrative — car leurs ouvrages sont des
narrations autant que des descriptions — ils ne font pas seulement revivre
’histoire «comme si nous y étions», mais ils réaniment certains éléments,
certaines données matérielles et inertes en en faisant des personnages. Ils

3% A titre d’exemple, récemment: F. BLUCHE, Louis XIV, Paris, 1986, 1039 p. | —
Sur ce retour du biographique dans la Nouvelle histoire, cf. F. TORRES, «L histoire
revisitée», in: Enc. Universalis, vol. Symposium, 1985, p. 544.

3 Voir J. LE GOFF, L'imaginaire médiéval, Paris, 1985.

37 L'apogée de la chrétienté v. 1180-v. 1330, éd. all. Frankfurt a. M., 1968, éd. fr.,
Paris, 1982. — Auparavant, Le Moyen Age, Paris, 1962, et La Civilisation de I’Occident
médiéval, Paris, 1964, et d’autres titres sur cette époque.

% J. HUIZINGA, Le déclin du Moyen Age, trad. du néerlandais par J. Bastin, Paris,
1932, 19482 — Du méme, Erasme, Paris, 1955, préf. par L. Febvre. Cf. TRE, t. 15,
pp. 6354 638. Comme précurseur, cf. également H. PIRENNE et son Histoire économique
et sociale du Moyen Age, 1912, rééd. Paris, 1983.

¥ Voir p. ex. F. BRAUDEL, Ecrits sur Ihistoire, chap. II: «L’histoire et les autres
sciences de ’homme», pp. 39 a 235.



L’HISTOIRE A L’ECOUTE DE LA « NOUVELLE HISTOIRE» 37

«personnifient», ils «humanisent»! Pour Braudel, par exemple, la Méditer-
ranée devient une personnalité qui crée, fait naitre ou mourir; qui souffre ou se
réjouit, nourrit ou affame, bénit ou maudit. Un étre (féminin!) qui engendre
des saisons, se repose quand vient I’hiver, ce messager de «paix et bavarda-
ges» 40, le Mistral se réveille comme un géant de Provence. La méthode
dévoile un coin du dessein sous-jacent: tout devient personne, tout retrouve
identité. «L’identité de la France», dernier ouvrage, inachevé, de Fernand
Braudel!4! Lucien Febvre, avant lui, avait mis au point la méthode. Dans son
«Luther», les villes sont pour I’Allemagne comme des femmes, des jeunes
filles, des courtisanes captives ou libres. « Villes libres, elles payent leur liber-
t¢: trop cher, ... elles sont faibles, a la merci du prince,... 4 la merci du hobereau
qui les détrousse et les nargue,... 4 la merci de la cité rivale, qui, rompant les
accords, se retourne contre la voisine jalousée2.»

Il y a la plus qu’une simple technique narrative, ’expression d’un dessein
historiographique — nous le verrons encore —, un dessein qui souligne la
parenté plus que formelle entre un Braudel («J’ai passionnément aimé la
Méditerranée»43) et un Jules Michelet («Le premier je vis la France comme
une ame et une personne»*Y). Et méme un Charles de Gaulle*s.

Par cette méthode de la personnification, I’histoire s’ouvre au dramatique.
Drame amoureux ot les villes sont courtisanes, la Méditerranée mére (!), la
France amante. Tout s’anime, et, sans que la recherche scientifique en patisse,
devient mise en scéne. Théitre. Non seulement pour et par des individus et
des éléments comme dans I’historiographie traditionnelle, mais aussi par les
décors, qui entrent en jeu, interférent dans la piéce, déclament leur propre
partition. « Longue durée» de cet extraordinaire bazar qu’est le grenier oublié
du passé.

II
La Nouvelle histoire, un apport a I’historiographie ecclésiastique

Tel se présente donc le mouvement historiographique francais des soixante
derniéres annees, dans ses intentions et ses figures les plus marquantes. Pré-

“ La Méditerranée et le monde méditerranéen, t. 1, p. 232.
" L'identité de la France, t. 1: Espace et histoire; t. 2-3: Les hommes et les choses,
2vol,, Paris, 1986.
:: L. FEBVRE, Un destin Martin Luther, p. 67.
k F. BRAUDEL, La Méditerranée et le monde méditerranéen, 1. 1, p. 10. N
*J. MICHELET, Histoire de France, Paris, 1898, t. 1, préface de 1869, p. I; ibid.,
Si-‘XlLI'II:.« Cheére France, avec qui j’ai vécu, ... j’ai passé avec toi quarante années, dix
€Cles!y»
_* Ch. DE GAULLE, Mémoires de guerre, t. 1, Paris, 1954, p. 1: « Toute ma vie, je me
Suis fait une certaine idée de la France, ... la princesse des contes et la madone aux
fresques des murs. »



38 GOTTFRIED HAMMANN

sentation résumée, mais rappel indispensable pour comprendre en quoi cette
école offre a I’historiographie théologique et ecclésiastique 1’occasion d’une
réflexion sur sa propre pertinence.

Dans la deuxiéme partie de notre étude, nous voudrions montrer ce que
I’historiographie en théologie ou d’Eglise peut apprendre de cette méthode
renouvelée de compréhension du passé. Par quels apports et quelles interpel-
lations la Nouvelle histoire, omnipraticienne, ouvre a sa collégue spécialiste
en matiére religieuse, de nouvelles pistes et lui propose de nouveaux principes
de travail.

Nous décomposerons notre réflexion de la maniére suivante:

— Les applications possibles de la Nouvelle histoire a I’historiographie
théologique et ecclésiastique:
— quant a la méthode — d’analyse
— de syntheése
— quant a 'objectif: — le «faire revivre»
— Exemples

Les applications possibles

Curieusement, c’est la Nouvelle histoire qui a pris les devants. C’est elle qui
a fait les premiéres avances a la théologie et par la a ’historiographie ecclé-
siastique. En lui faisant quelque peu la legon. Sur le plan pratique d’abord; sur
la question du sens ensuite. Par ses conseils, elle offrit dés ses débuts a sa
collégue théologique enracinée dans son bastion ecclésiastique, la possibilité
d’une application de ses propres méthodes. Avec, en prime, une exhortation
insistante a sortir de son isolement.

Des le début des années 1930, Lucien Febvre était parti en guerre contre ce
qu’il appelait «le systéme de la commode». Un systéme qui compartimentait
I’histoire en tiroirs, comme d’une commode «si bien rangée et en si bel ordre»,
isolant chaque domaine de I’histoire (le politique, le démographique, le social,
le commercial, etc.), rendant impossible, par ce cloisonnement, toute vision
globalisante, toute tentative d’ «histoire totale» des activités humaines*.
Cela valait pour I’historiographie théologique et ecclésiastique, comme pour
les autres. Le «destin Martin Luther» et plus largement toute la problémati-
que religieuse du XVI¢ siecle offrirent a Febvre I’occasion d’un appel a la
théologie: «L’intérét et le but d’études comme celle-ci (telle que 1’école des
Annales les pratique) écrivait-il, n’est-ce point d’appeler, de provoquer des
recherches non plus fragmentaires, mais (...) concertées ? Et puis, viennent les
retouches nécessaires et les corrections désirables; (...) incorporer ou réincor-
porer la théologie dans Ihistoire et, par une démarche inverse, I’histoire a la

% Cf. L. FEBVRE, art. s/ « Histoire de la Russie» (Ch. Seignobos e.a.), in: La Revue de
synthese, n® VII, 1934,



L’HISTOIRE A L’ECOUTE DE LA « NOUVELLE HISTOIRE» 39

théologie; cesser de ne voir en celle-ci qu’une collection de concepts et de
raisonnements s’agglomérant comme des cristaux dans une solution en vase
clos; la rapprocher au contraire de cent autres manifestations de pensée et de
sentiment ses contemporaines, et chercher quels rapports nécessaires 1’unis-
sent a celles-ci et celles-ci a elle-méme; (...) c’est 1a sans doute une méthode
d’avenir et qui, systématiquement appliquée, saura conduire a des conclu-
sions neuves47.»

L’appel a ’'ouverture et a 1a réinsertion dans le concert historique, de toutes
les sciences humaines, constitue le premier conseil d’ordre méthodologique de
cette école a I’historiographie théologique et ecclésiastique. Aucune spéciali-
sation en historiographie ne peut se suffire a elle-méme. Il faut «une consul-
tation regroupant ’ensemble des sciences de ’homme» 8, donc aussi la théo-
logie. Aucun risque qu’elle se noie dans I"'uniformité, car, si «le monde est
violemment poussé vers I'unité», le triomphe du singulier, «ce n’est pas le
désastre des pluriels»#.

Premier conseil donc: tenir compte de la multiplicité des domaines
historiques divers. « Renoncer au linéaire». «Briser les frontiéres». Se laisser
convaincre qu’ «une culture ne vit pas d’idées pures». Rendre a ces idées leurs
«corps matériels»*°. Pour mieux ressusciter le passé. Comme I’écrit encore
Braudel: «C’est toute I’'Histoire qu’il faut mobiliser pour I'intelligence du
présents!.»

Deuxieme enseignement : élargir ['analyse. Dépasser les limites du champ
explicitement théologique et ecclésiastique. Hors de son espace traditionnel,
Phistoriographie chrétienne trouvera un stock de documents inédits. Une
quantité d’informations marginales qui n’ont cessé d’interférer avec la vie de
la foi et de I’Eglise du passé. Qu’elle aille voir du c6té de la géographie, quand
celle-ci devient créatrice d’histoire. Ou du coté de I'agriculture, dont les
développements, aux XIe-XII¢ siécles, par exemple, progressent en symbiose
avec le renouveau monastique. S’interroger sur les liens entre les technologies
de I'architecture médiévale et I’art des cathédrales...

Puis, devant ’abondante récolte, trier le matériau de I’histoire selon les
«plans étagés» de Fernand Braudel. Sonder le passé, cette durée du temps
historique, comme histoire de la « longue durée», temps géographique pres-
que immobile. Retrouver un niveau intermédiaire, les semi-profondeurs du

) “7Ecrit en 1929 dans la Revue historique, t. CLXI, s/ le titre «Les origines de la
Réforme frangaise et le probléme des causes de la Réforme», reprint in: L. FEBVRE, Au
ceur religieux du X VI€ siécle, Paris, 1957, 19832, pp. 7-95; la citation se trouve d 1a p. 80.
— (Souligné par nous).

“F. BRAUDEL, in: Ecrits sur l’histoire, p.297. — «L’histoire n’est peut-&tre pas
condamnée & n’étudier que des jardins bien clos de murs.» in: La Méditerranée et le
monde méditerranéen, préface, t. 1, 19856, p. 14.

“F. BRAUDEL, Ecrits sur I'histoire, pp. 307-308.

0 Ibid., pp. 290, 299.

SUIbid., p. 255.



40 GOTTFRIED HAMMANN

temps social, celui des «destins collectifs et des mouvements d’ensemble».
Enfin, en surface, le temps «événementiel» des mouvements brefs, éphémeéres
comme les événements et les gestes des hommes.

Méthode analytique, que I’historiographie théologique a peut-étre prati-
quée ¢a et 13, un peu comme par inadvertance, mais que la Nouvelle histoire
I’inciterait a4 systématiser, pour ne perdre aucune des pulsations diverses,
pergues en surface dans la vie des croyants et I’histoire de cette communauté
curieuse et originale qu’est I’Eglise chrétienne. Pergues en surface, mais venues
des moyennes et grandes profondeurs, ou I’histoire, moins bavarde, ne sort
qu’avec peine de son long mutisme, au bout d’une patiente et amoureuse
sollicitation.

Ainsi, la longue marche analytique de I’Ecole des Annales et de la Nouvelle
histoire pourrait garder I’historien théologien d’une synthése apologétique
hative, faute d’une récolte documentaire suffisamment large glanée dans les
murs d’un contexte trop étroitement ecclésiastique. Comme si I’histoire de
Luther, par exemple, pouvait se réduire a un monde strictement ecclésiastique
(au sens ou nous I’entendons au XX° siécle) et a ’analyse des écrits. Cette école
nous invite a des recherches tous azimuts vers les zones périphériques de notre
passé chrétien et ecclésial. Non pour nous divertir, ou suivre une mode, mais
pour mieux comprendre en fin de compte le propre de notre histoire chré-
tienne. « Comprendre notre présent a la lumiére du passé», selon I’expression
de Marc Bloch’2. Chercher partout, sans négliger les recoins apparemment
anodins, flairer les connexions possibles entre la foi et la vie, qui toujours ne
font qu’un. Ne rien mépriser, rien négliger, savoir qu’ «en histoire il n’y a pas
de petits sujets» 53,

Troisiéeme legon: tenter des synthéses. Au fur et & mesure de ses dévelop-
pements, en particulier durant ces dix derniéres années, la Nouvelle histoire
semble crouler sous les amas documentaires, fruits de son inlassable labeur
d’«histoire quantitative». Au point que I’historiographie, a force d’analyses
sérielles et d’études diachroniques, est menacée d’éclatement, — I’«histoire en
miettes» 4. Il y a 1a une évolution récente, non prévue par les initiateurs.
Fernand Braudel, en particulier, défendait comme un objectif fondamental
I’¢élaboration de synthéses, précisément grace a I’élargissement du matériau
documentaire. Pour lui, la recherche quantitative était au service de ’effort de
synthése. De synthéses nouvelles — telle sa « Méditerranée» — rendues pos-
sibles par I’ouverture multidisciplinaire et par le patient discernement des
relations entre ’histoire courte (de surface) et I’histoire longue (la part du
milieu et les destins collectifs). Que serait le travail d’'un Braudel ou d’un

52 M. BLOCH, Meétier d’historien, Paris, 1946, p. 11.
53 A. PIAGET, Pages d’histoire neuchdteloise, Neuchatel, 1935, p. XXIX.

54 Voir la récente étude critique de Frangois DOSSE, L ‘histoire en miettes. Des « An-
nales» a la «nouvelle histoire», Paris, 1987.



L’HISTOIRE A L’ECOUTE DE LA « NOUVELLE HISTOIRE » 41

Lucien Febvre sans leur capacité géniale de renouer la gerbe, de refaire de
I’histoire de synthése? Méme ponctuelle, passagére ?5° Sur ce plan, les disci-
ples semblent bien s’€tre séparés de leurs maitres qui en appelaient a assem-
bler les morceaux, & reconstruire «la grande histoire» 5.

Par ses ambitieuses perspectives originelles, la Nouvelle histoire invite
I’historiographie théologique et ecclésiastique a comprendre panoramique-
ment le paysage (théologique et ecclésial) qu’elle prétend investir. A le revi-
siter et le redécrire, pour mieux éclairer et mieux faire comprendre le message

.(chrétien) dont ce terrain n’a jamais cessé, depuis vingt siécles, de renvoyer
I’écho.

Sortir de son isolement; élargir le champ d’analyse; tenter des synthéses:
trois enseignements que la Nouvelle histoire suggére a I’historien théologien
quant a sa méthode de travail.

Il en est un autre, lié a lobjectif du «faire revivre»: cette intention de
Ihistorien de concentrer tous ses efforts sur «la compréhension du présent a
partir du passé» (Marc Bloch), cette tentative de ressusciter le passé, dans
toute la complexité de la vie quotidienne (du prix du pain a I’angoisse reli-
gieuse), comme un jeu scénique ou nos ancétres sortent de leur oubli, remon-
tent sur les planches d’un temps de longue durée, donnant la main, a la
maniére d’une farandole médiévale, aux éléments (personnifiés!) de leur
monde ambiant. Et nous, spectateurs d’aujourd’hui invités par I’historien,
sommes pris dans le mouvement, redécouvrant nos sources dans cette his-
toire-théitre revécue comme une symbolique de notre présent, éclairant et
affinant notre propre identité. Identité retrouvée, identité approfondie. Insé-
rée dans un temps revécu, dans I'unité du présent et du passé réhabité.

Cette histoire réanimée, revisitée, est bien ’objectif, nous semble-t-il, sous-
jacent aux grands travaux des historiens fondateurs de la Nouvelle histoire.
Objectif justifié, selon ces mémes historiens, par le «besoin de comprendre».
Lucien Febvre: «Je définis volontiers I’histoire un besoin de ’humanité, le
besoin qu’éprouve chaque groupe humain, a chaque moment de son évolu-
tion, de chercher et de mettre en valeur dans le passé les faits, les événements,
les tendances qui préparent le temps présent, qui permettent de le comprendre

% Voir a ce propos ce que F. BRAUDEL écrivait déja en 1963 de I’histoire «sérielle», a
la lecture du travail de thése de Pierre Chaunu, in: Ecrits sur lhistoire, pp. 135 a
153,

F. BRAUDEL: «J’espére aussi que I’on ne me reprochera pas mes trop larges
ambitions, mon désir, mon besoin de voir grand. L histoire n’est peut-étre pas condam-
née a n’étudier que des jardins clos de murs. Sinon ne faillirait-elle pas & I'une de ses
tiches présentes, qui est aussi de répondre aux angoissants problémes de I’heure (...)?
Peut-il y avoir un humanisme actuel, en 1946, sans histoire ambitieuse, consciente de
ses devoirs et de ses immenses pouvoirs ? ‘C’est la peur de la grande histoire qui a tué la
grande histoire’, écrivait Edmond Faral, en 1942. Puisse-t-elle revivre!» In: La Médi-
lerranée et le monde méditerranéen, 1985, p. 14.



42 GOTTFRIED HAMMANN

et qui aident a le vivres’.» Besoin de comprendre, de nous comprendre
aujourd’hui, de trouver notre propre identité a travers I’éclairage du passé. Un
objectif qui déterminera des choix, des sélections de thémes, de «séries», de
structures dans le passé, selon nos besoins d’identification. Une sélection
opérée par I’historien, lui aussi homme du présent, metteur en scéne, agent
médiatique qui, par 'amplitude et la pertinence de ses choix, réanimera le jeu
passé, offrant a ses contemporains la quéte et la féte de leur identité.

Par cet objectif, cette vocation prétée a I’histoire et a I’historien, Febvre et
Braudel ont vu juste: personne ne peut faire ’économie de cette quéte
d’identité. Personne ne repoussera le passionnant matériau d’identification
qu’offre ce type d’étude dramaturgique du passé. Une histoire qui lui présente
non seulement des dates, des événements ou des personnages glorieux, si
grands et distants qu’il est impossible de se retrouver en eux, mais une histoire
qui P’intégre a des contextes de vie (familiaux, culturels, professionnels...) et a
des milieux géohistoriques (climatiques, météorologiques — cette météo tant
observée, quotidiennement faiseuse d’histoire), qui raméne a leur taille
humaine ces grandes figures, qui les replace dans un quotidien du temps passe,
1a ou le commun des mortels présents peut justement trouver matiére a sa
propre identification.

Par la s’explique assurément la passion actuelle du grand public pour
I’histoire, biographies, études sérielles (le théme de la mort p. ex.), €missions
télévisées, commémoration d’événements ou anniversaires de grandes figu-
res: Luther, la révocation de ’Edit de Nantes, le 450¢ anniversaire de la
Réformation en Suisse romande —, pour ne citer que ces exemples.

Ici, I’historiographie théologique et ecclésiastique est trés directement
concernée. Prise a partie méme: car I’histoire profane a la maniére des Anna-
les va lui ravir son bien, occuper son terrain. Théologie, religion, Eglise faisant
partie intégrante de I’histoire globale — tout est histoire! —, I’histoire de
I’Eglise, réintroduite dans I’histoire générale, deviendra «histoire du peuple
chrétien»*8. L’historien théologien se voit subrepticement dépossédé de ce
qu’il croyait étre son domaine réservé®®. La Nouvelle histoire, sous la direc-
tion de Bernard Plongeron et A. Vauchez, édite en ce moment une « Histoire

57 Cité in: Enc. Universalis, 1985, t. 9, p. 354. Voir a ce propos P. RICEUR: «L’his-
toire est animée par une volonté de rencontre autant que par une volonté d’explication
(...) L’histoire fait surgir les valeurs de la vie des hommes d’autrefois. Cette évocation
des valeurs qui est finalement la seule évocation des hommes qui nous soit accessible,
faute de pouvoir revivre ce qu’ils ont vécu (...); ce transfert temporel est donc aussi un
transport dans une autre subjectivité, adoptée comme centre de perspective.», in:
Histoire et vérité, Paris, 1955, pp. 31-32.

58 Cf. J. DELUMEAU, Histoire vécue du peuple chrétien, Toulouse, 1979.

59 Cf. V. Conzemius, «Kirchengeschichte als ‘nichttheologische’ Disziplin, in:
Romische Quartalschrift, Bd. 80, 1985, 1-4, pp. 31 a 48.



L’HISTOIRE A L’ECOUTE DE LA « NOUVELLE HISTOIRE» 43

des diocéses de France»®. Finie I’autonomie de «I’histoire de I’Eglise» en
Facultés de théologie! On nous fouille nos sacristies, nous vole nos registres
paroissiaux ®!. L’historiographie théologique et ecclésiastique est prise dans la
ronde. Qu’elle s’ouvre au jeu, monte en scene! Y perdra-t-elle son ame? Ce
n’est pas siir. Dans la profanité de I’école qui 'interpelle, ne se retrouverait-
elle pas, comme par surprise, en terrain partiellement connu, propice a un
renouveau de sa propre spécificité?

Ecoutez ce texte du patriarche inspirateur de I’Ecole des Annales, Jules
Michelet, nouvel Ezéchiel, soufflant sur les ossements desséchés de I’histoire:
«La vie a une condition souveraine (...). Elle n’est véritablement la vie qu’au-
tant qu’elle est complete. Les organes sont tous solidaires et ils n’agissent que
d’ensemble. Nos fonctions se lient, se supposent I’'une I'autre. Qu’une seule
manque, et rien ne vit plus. On croyait autrefois pouvoir par le scalpel isoler,
suivre a part chacun de nos systémes; cela ne se peut pas, car tout influe sur
tout. [Rétablir la vie du passé, c’est] rétablir le jeu de tout cela, I’action
réciproque de ces forces diverses dans un puissant mouvement qui redevien-
drait la vie méme$2.» Ainsi, faire revivre les documents et les archives, «ces
cimetiéres de ’histoire». Et Michelet d’ajouter: « A mesure que je soufflais sur
leur poussiére, je les voyais se soulever.»

Voila pour le guatriéme enseignement, I’objectif du «faire revivre», que
Phistoriographie théologique et ecclésiastique peut recevoir de la Nouvelle
histoire. A son écoute, elle peut étre autre chose qu’une histoire de I’institution
ecclésiale, des dogmes ou des théologies. Etre le lieu du «faire revivre», dansla
communion du présent avec les milieux, les communautés, les individus
croyants du passé. Et dans cette dramatique, elle aura sa spécificité a faire
valoir. Sans doute pourra-t-elle entrer dans le jeu de la Nouvelle histoire; et
encore disposera-t-elle d’une spécificité retrouvée. Nous verrons que ce sera la
son apport en retour, son espace particulier sur lequel I’historiographie pro-
fane ne saurait la suivre sans se renier.

Exemples

Illustrons-le par quelques exemples bibliographiques récents, tirés des
publications du protestantisme francophone:

En 1977 et 1980 parurent a Strasbourg deux ouvrages collectifs qui sont, a
notre avis, tout 4 fait représentatifs de cette collaboration entre historiens
profanes et historiens théologiens. Il suffit d’évoquer le titre du premier:

%0 s/ la dir. de B. PLONGERON et A. VAUCHEZ, Paris, en cours de parution. T. 1, 1987:
Paris: une histoire religieuse des origines a la Révolution.

' Cf. p. ex. P. GOUBERT, Beauvais et le Beauvaisis de 1600 a 1730, étude sur les
registres paroissiaux, Paris, 1960.

62 J. MICHELET, Histoire de France, 1898, t. 1, préface de 1869, p. XXIL



44 GOTTFRIED HAMMANN

Strasbourg au ceur religieux du XVI¢ siecle et son sous-titre: Hommage a
Lucien Febvre, pour s’en convaincre 8. L’étude de la situation politique, de la
vie économique et démographique y dialogue avec le mouvement évangélique
naissant: I’histoire de 'institution ecclésiale se méle inextricablement a celle
de la cité, et les réformateurs strasbourgeois, avec leur théologie et leur pra-
tique religieuse, ne se comprendraient pas correctement sans leur insertion
dans la multiplicité des aspects politiques, sociaux, économiques, démogra-
phiques de la vie strasbourgeoise.

Il en est de méme du deuxiéme ouvrage: Horizons européens de la Réforme
en Alsace®, fruit d’un méme type de collaboration entre historiens «profa-
nes» et historiens théologiens, «fidéles a ’esprit de Lucien Febvre» 5. Cela se
vérifie aux titres des deux grandes parties subdivisant le livre: I. Société,
individus, mentalités; 11. Bucer au caeur de I'’Europe du X VI siécle. Un coup
d’eeil a la liste des auteurs confirme la collaboration entre «historiens» et
«théologiens» 6,

Autres exemples: lacommémoration, en 1985, de la révocation de I’édit de
Nantes, et, en 1986, la célébration du 450° anniversaire de la Réformation
calvinienne. Les festivités (et jusqu’au marché aux pistoles a Geneéve!), les
colloques, les expositions, les publications réalisées a I’occasion de ces anni-
versaires constituent une autre illustration de cette rencontre entre les deux
genres historiographiques, montrant comment «I’histoire de I’Eglise» (en
particulier dans le protestantisme) s’est sortie de son isolement, a élargi son
analyse, présente des synthéses, fait revivre le passé. Sans pouvoir mentionner
toutes les parutions, signalons néanmoins, comme exemplaire pour notre
propos, le magnifique volume réalisé sous la direction de Pierre Chaunu, sur
L’aventure de la Réforme. Le monde de Jean Calvin®. 11 illustre I’effort de
synthése globale d’une nouvelle histoire appliquée a la traditionnelle histoire
de I’Eglise.

Fort bien! Qu’histoire et théologie collaborent et se stimulent. Mais peut-
on en rester 1a? Et que devient /a question du sens de !’histoire? Comment la
Nouvelle histoire y répond-elle ? Et comment I’historiographie théologique et
ecclésiastique peut-elle y répondre, tout en appliquant, tels que nous avons

63 Strasbourg au ceeur religieux du XVI€ siécle. Hommage a Lucien Febvre, Actes du
colloque international de Strasbourg (25-29 mai 1975), éd. par G. LIVET et F. RAPP,
Strasbourg, 1977.

¢4 Mélanges offerts a J. Rott, publiés par M. DE KROON et M. LIENHARD, Strasbourg,
1980.

65 In: Strasbourg au ceeur religieux du XVI€ siécle, préface, p. 5.

¢ Dans la méme série, on pourrait encore citer Croyants et sceptiques au X VI€ siécle.
Le dossier des Epicuriens, ed. M. LIENHARD, Strasbourg, 1981, préface de Jean Delu-
meau.

7 L’Aventure de la Réforme. Le monde de Jean Calvin, s/ 1a dir. de P. CHAUNU, Paris,
1986. — Autre bel exemple de ce type de réalisation: Genéve et la Révocation de I'Edit de
Nantes 1680-1705, ed. O. REVERDIN e.a., Genéve, 1985.



L’HISTOIRE A L’ECOUTE DE LA « NOUVELLE HISTOIRE» 45

tenté de le montrer, certains des principes et des objectifs définis par cette
eécole ? Car cette question, qui est celle de la philosophie ou de la théologie de
Ihistoire, n’était-elle pas le champ d’investigation privilégié de I’historio-
graphie théologique et ecclésiastique? Que devient-elle alors dans cette col-
laboration avec 1’é¢tude historique profane?

III

La Nouvelle histoire, une interpellation sur la question du sens
de I’histoire

L’évacuation de la question du sens

Qu’est-ce qui anime I’histoire, quel projet ou quelles idées-forces détermi-
nent-ils le cours du temps? L’historiographie chrétienne a traditionnellement
répondu, au nom de la théologie comme au nom de la philosophie d’ailleurs:
le dessein de Dieu. Ou: Dieu, comme puissance téléologique du temps. Pour
Bossuet, par exemple, I’histoire était régie par un tel projet. «Les Empires,
écrivait-il dans son Discours sur [’Histoire universelle, ont pour la plupart une
liaison nécessaire avec Ihistoire du peuple de Dieu.» Le sens de ’histoire,
¢’était donc le développement et ’achévement du plan divin dans I’Eglise.
Plus prés de nous, Arnold Toynbee ne dit pas autre chose dans ses présupposés
théologiques de 4 Study of History, lorsqu’il voit dans le mouvement général
de I’histoire la progression spirituelle de 'humanité vers la transcendance.
«L’Esprit de la terre, écrit-il, tandis qu’il tisse et dispose ses fils sur la chaine du
Temps, compose I'histoire de ’homme telle qu’elle se manifeste dans la
genese, la croissance, le déclin et la désagrégation des sociétés humaines. Dans
toute cette confusion de vie et tourmente d’actions, nous pouvons entendre le
battement d’un rythme élémentaire, dont nous avons appris a reconnaitre les
variations®.» Toynbee — tentative anachronique ou féconde pour notre
temps? — assigne a I’histoire la fonction de réaliser la Cité de Dieu. Se voulant
philosophie de I’histoire, son interprétation se mue en théologie de I’histoi-
re.

Du méme coup, par la prétention de soumettre ’historiographie a ce critére
théologique de lecture, il se heurte a la Nouvelle histoire. On devine aisément
que celle-ci ne supporte pas pareille tutelle, elle qui revendique ’autorité sur
toutes les sciences humaines. La confrontation a la théorie historique de
Toynbee nous fournit par la méme occasion la réponse de tout le courant issu

% J. B. BossuEeT, «Discours sur I'Histoire universelle», 1681, in: Qeuvres, Paris
(Pléiade), 1961, p. 948.

“ A. TOYNBEE, 4 Study of History, cité d’aprés la trad. fr. L'Histoire. Un essai
d'interprétation, Paris, 1951, p. 608.



46 GOTTFRIED HAMMANN

des Annales a la question du sens de I’histoire: c’est un refus clair et net7°.
Jacques Le Goffle rappelait en 1978 encore dans I’ouvrage encyclopédique La
Nouvelle histoire: «1l faut espérer (...) que la science historique puisse désor-
mais mieux éviter les tentations de la philosophie de I’histoire, renonce aux
séductions de la majuscule — I’histoire avec un grand H — et se définisse
mieux par rapport a I’histoire vécue des hommes. (...) Les intéressants déve-
loppements de I’histoire doivent se poursuivre et y aider”!.» Pour la Nouvelle
histoire, la religion est «anthropologie religieuse». Elle ne peut étre que cela.
Toute référence explicative a un sens est considérée comme a—historiogra-
phique. Tout autre, en revanche, est le phénoméne religieux et ses manifes-
tations. «Le besoin religieux (...) harmonise autant qu’il peut rationnel et
irrationnel. (...) Le religieux exprime ’humain quasi dans sa plus haute et plus
énergétique mesure. Et — ce qui importe a I’histoire — a travers une épaisseur
temporelle considérable. Le phénoméne religieux appartient, en un regard
temporel, a la longue durée. (...) Longue durée et éternité, ou plutdt extra-
temporalité, sont a la vérité, dans le mental collectif, normalement confon-
dues. Ainsi I’histoire des faits religieux peut-elle valablement s’établir comme
pourvoyeuse de matériau anthropologique’2. »

La Nouvelle histoire tranche en fait la question du sens de I’histoire en
refusant de se laisser tenter par elle. Le probléme du sens de ’histoire n’est pas
son probléme. Se laisser séduire tout de méme par elle ne saurait étre qu’un
reniement de la vocation et de la tache spécifiques de I’historien. Ou il sera
historien, ou il sera théologien”.

Jugement anticipé sur I’historien-théologien ? En fait, comment I’historio-
graphie théologique et ecclésiastique répond-elle a la question, indépendam-
ment de P'interpellation de la Nouvelle histoire, non seulement dans le
contexte francophone, mais aussi en dehors de lui?

Quelques réponses de ['historiographie ecclésiastique

Un débat qui eut lieu a Rome en 1981 et dont les travaux ont été publiés en
1985, permet, d’'une maniére suffisamment représentative, d’en présenter les
réponses’. Regroupant des historiens de différentes universités et instituts

7 Cf. p. ex. L. FEBVRE, « De Spengler a Toynbee. Quelques philosophies opportu-
nistes de I’histoire», in: Revue de métaphysique et de morale, n° 4, oct. 1936.

" J. Le GOFF, La Nouvelle Histoire, Paris, 1985, p. 241.

2 Alphonse DUPRONT, «La religion: Anthropologie religieuse», in: Faire de
lhistoire, t. I1, Nouvelles approches, pp. 142-143.

3 Ce qui ne veut pas dire qu’il ne puisse pas exister d’historiens croyants! Voir
P. Chaunu ou Jean Delumeau. Cf. de ce dernier le témoignage d’un chrétien confronté
au travail historiographique, Ce que je crois, Paris, 1985.

4 « Grundfragen der kirchengeschichtlichen Methode — heute», Internationales
Symposion, 24. bis 27. Juni 1981 in Rom, Romische Quartalschrift, Bd. 80, 1985, 1-4,
pp. 1 a 259.



L’HISTOIRE A L’ECOUTE DE LA « NOUVELLE HISTOIRE » 47

catholiques (dont la « Commission Internationale de I’Histoire ecclésiastique
comparée»), le colloque permet de situer la position présente de I’historio-
graphie ecclésiastique catholique, fidele a la tradition d’une part, mais aussi
confrontée aux approches nouvelles de ’historiographie frangaise .

Dans la conception catholique, I’histoire reste explicitement le lieu ou se
déroule et se continue I’incarnation de Dieu’¢. Tel est le sens de I’histoire.
Comment donc I’historien pourrait-il faire non seulement une lecture, mais
encore une interprétation utile du passé, sans référence a un sens qui animerait
I’histoire? Ou alors dira-t-il que I’histoire n’a pas de sens?

Erwin Iserloh exprime bien cette conception catholique d’une historiogra-
phie théologiquement engagée: «L’historien chrétien, écrit-il, sait que tout
s’oriente selon un sens et tend vers un accomplissement, le positif comme le
négatif, vers le salut ou la perdition. C’est ainsi que I’histoire trouve pour lui
son unité’?.» Dans la perspective dogmatique de Hans-Urs von Balthasar, il
reprend I’idée d’un sens rétrospectif qui permettrait de comprendre, a poste-
riori, le sens des événements passés a la lumiére d’un événement a venir (par
exemple la parousie). C’est bien a cette adhésion, a cette initiation au mysteére
téléologique de I’histoire que se reconnait I’historien véridique. Car sans ce
sens, sans la cohérence et I'unité qu’il confére au déroulement du temps, que
serait I’histoire ? «Sans le concept d’unité du monde et de la cohérence de ses
événements, il n’y aurait aprés tout point d’histoire.» «Car, ce qui fait ’his-
torien, c’est précisément sa volonté de comprendre I’ensemble de la cohérence
de I’histoire’8.» L’événement pris comme tel, dans son isolement, n’a pas de
signification en soi, il n’est que source, matériau de compréhension de la
cohérence interne a I’histoire. Sans cette cohérence, il n’y aurait que détails, et
le déroulement événementiel, dont ’homme est un agent, sombrerait tout
bonnement dans I’absurde. Et Iserloh de s’écrier: «L’histoire de I’Eglise, c’est
de la théologie!» — «Et ’alternative: I’histoire de ’Eglise — science histori-
que ou théologie? ne se pose tout simplement pas.» Car «étre historien de
Eglise, c’est-a-dire étudier le religieux tel qu’il a été vécu dans ’institution
ecclésiastique a travers les siécles, c’est observer la marche de I’Eglise avec les
yeux de la foi. Credo ecclesiam» 7°. Le caractére théologique ou ecclésiastique
de I'historien d’Eglise, précise-t-il encore, n’est pas une fonction superféta-

S Cf. p. ex. la communication a ce colloque d’Alphonse DUPRONT: « Approches
Historiques d’une Anthropologie religieuse», op. cit., pp. 120 a 137.

76 Cf. la position de Erwin Iserloh, proche de celle de Hubert Jedin. — A ce propos:
K.-V. SELGE, Einfithrung in das Studium der Kirchengeschichte, Darmstadt, 1982,
Pp. 48 ss; aussi B. ROUSSEL, in RHPR 54, 1974/1, p. 149.

"TE. ISerLOH, «Kirchengeschichte — Eine theologische Wissenschafty», in:
Rdmische Quartalschrift 80, 1985/1-4, p. 9.

"8 Ibid., pp. 10-11. — Cf. aussi les interprétations proleptiques de I’histoire chez des
théologiens comme W. Pannenberg ou J. Moltmann.

" Op. cit., pp. 19 et 27.



48 GOTTFRIED HAMMANN

toire, mais bien la qualité qui donne acces a I’intelligence du donné historique
lui-méme 20,

La position d’Iserloh, par sa clarté et son autorité, résume les theéses de tout
un courant historiographique, aussi bien catholique que protestant. Néan-
moins, d’autres conceptions, plus nuancées, mériteraient d’€tre présentées ici.
Celles, catholiques, d’Henri-Irénée Marrou?! ou de Victor Conzemius?2, Du
fait de leur tonalité critique, elles s’apparentent, par un échange cecuménique
encore a développer, a certaines des réponses fournies par I’historiographie
protestante.

Que sont ces réponses protestantes? Nous ne voudrions en signaler que
quelques-unes, éclairantes pour notre confrontation. En particulier celle de
Frangois Wendel, parce que ce dernier enseigna a Strasbourg, comme Lucien
Febvre et Marc Bloch ®, et que I’ancien historien de la Faculté de théologie
strasbourgeoise fut ainsi témoin de cette confrontation 84,

Afin de nous en tenir au domaine de I’historiographie, nous ne nous arré-
terons pas a des théses qui relévent davantage de la théologie dogmatique ou
exégétique comme celle d’Ernst Kisemann 8. Suggestive pour notre problé-
matique serait aussi celle d’Oscar Cullmann du «salut dans I’histoire» 86,
puisqu’il affirme: «La Bible donne la grille qui nous permet de déchiffrer
notre temps et de découvrir, sinon dans le détail du moins dans les grandes
lignes, le cours que Dieu choisit pour son histoire 7. » Ces théses n’ont ni I’'une
ni ’autre I'intention de répondre historiographiquement a la question du sens
de I’histoire. Intention qui est bien celle de Frangois Wendel.

«Il faut, dit-1l, dans I’histoire, faire sa part a I’'initiative humaine et ne
jamais perdre de vue l'intervention incessante de Dieu, non pour en tirer
naivement des legons morales souvent déduites a contre-sens, mais simple-
ment pour tenir compte de la réalité méme du déroulement historique. C’est 1a
déja de la philosophie de I’histoire plutét que de I’histoire proprement dite.
Celle-ci mettra au contraire en relief la personnalité des hommes qui vraiment
ont eu une action sur le cours des événements: elle sera humaines®.»

80 Ibid., pp. 19-20.

81 Cf. sa Théologie de I'histoire, Paris, 1968.

82 Cf. ci-dessus, n. 59.

8 (Cest a I’époque de leur commun enseignement a Strasbourg que Lucien Febvre et
Marc Bloch se liérent d’amitié et formérent le projet de rénover I’histoire; cf. G. BOUR-
DE, H. MARTIN, Les écoles historiques, p. 173.

8 Cf. B. RouUssEL, « Frangois Wendel et I'enseignement de I’histoire ecclésiastique»,
in: RHPR 54, 1974/1, pp. 135 a 152,

85 Voir les rapports avec notre théeme in: P. GISEL, Vérité et Histoire — La théologie
dans la modernité Ernst Kdsemann, Paris, 1977; du méme: «Ernst Kdsemann: une
théologie de I'histoire?», in: Hokhma n° 18, 1980, pp. 1 4 13.

86 0. CULLMANN, Le salut dans [’histoire, Neuchéitel, 1966.

87 Op. cit., p. 297.

8 B. ROUSSEL, op. cit., p. 145. (Souligné par nous.)



L’HISTOIRE A L’ECOUTE DE LA « NOUVELLE HISTOIRE» 49

En dépit d’une conception «événementialiste» (accent sur les individus
agents d’événements — palier de surface de I’historiographie braudélienne),
Frangois Wendel dit bien de I’histoire ecclésiastique qu’elle sera humaine,
intégrée a I’histoire humaine globale. Mais encore: si les Eglises «font partie,
au méme titre que n’importe quels autres groupements humains, de I’histoire
générale de ’humanité (...), il s’agit en revanche, de ne pas perdre de vue le fait
religieux qui est a la base de I’histoire ecclésiastique, et qui lui donne son
originalité»®.

Frangois Wendel occupe, a notre sens, une position charniére dans I’his-
toriographie ecclésiastique francophone. Sa maniére de faire de I’histoire est
d’une part centrée sur la dimension tout humaine des hommes du passé. De
I’autre pourtant, il voit la spécificité de I’histoire ecclésiastique dans la dimen-
sion transcendante de I’Eglise invisible %, Certes, pour lui le sens reste inhérent
a I’histoire elle-méme, et par la i1l demeure fidéle a une historiographie ecclé-
siastique traditionnelle. Mais en replagant I’histoire de I’Eglise, sans privilége
historiographique, au sein de I’histoire générale de tous les autres groupe-
ments humains, il ouvre une porte par laquelle pourrait se faire entendre, nous
semble-t-il, une autre réponse de la part de ’historiographie théologique a la
question du sens. Une réponse qui tienne davantage compte des apports et
interpellations de la Nouvelle histoire décrits précédemment, et qui ne soit pas
une simple revendication péremptoire d’intelligence privilégiée du mystére de
I’histoire.

Une autre réponse possible

Du moment que la nouvelle école historiographique frangaise refuse de se
laisser tenter (selon ses propres termes) par la question du sens de I’histoire,
I’historiographie théologique et ecclésiastique peut-elle encore se sentir inter-
pellée par elle ? Peut-elle en recevoir plus qu’un renouvellement formel, qu’un
apport méthodologique telles les quatre applications décrites précédemment ?
Et si elle allait plus avant dans ’écoute de cette historiographie siréne, ne
courrait-elle pas le risque de jeter ’enfant avec I’eau du bain: de renoncer elle
aussi a la question du sens, laissant ainsi accroire /"absence de sens de I’his-
toire, comme si le déroulement du temps €était en soi absurde, et que les
événements, a la maniére d’Albert Camus, n’étaient que Peste, a laquelle nous
ne pourrions échapper? Peste qu’il nous faudrait affronter sans illusion, et
qu’il serait lache, donc inhumain de refuser (par la mort) d’un c6té, ou par le
mythe du sens (la foi) de I'autre?

Certes, I’historiographie théologique et ecclésiastique, si elle veut rester
explicitement chrétienne et donc ne pas se renier elle-méme, ne peut se

% Ibid., p. 146.
% Jhid., p. 146.



50 GOTTFRIED HAMMANN

délester de I’affirmation, théologique et ecclésiastique parce que biblique, du
dessein de Dieu dans I’histoire. Mais, et la restriction est fondamentale, elle ne
saurait se méprendre sous prétexte d’authenticité et de fidélité de son témoi-
gnage, sur /‘ambiguité de histoire.

Rester théologique et ecclésiastique, I’historiographie chrétienne le peut.
Mais elle ne le peut que par cet aveu de I’'ambivalence du donné méme qu’elle
prétend lire et interpréter. Ainsi convient-il de rendre moins assurées et moins
impatientes les affirmations précitées d’Erwin Iserloh ou d’Oscar Cullmann?!.
La position d’Henri-Irénée Marrou nous semble mieux 4 méme de fonder le
travail de I’historien théologien. « L’homme chrétien, écrit-il, par la foi, sait
que I’histoire a un sens et quel est ce sens, mais il n’est pas doté d’'un moyen sir
d’écrire dés maintenant cette histoire, qui n’est perceptible pleinement que du
coté de ’Eternel (...) Jusque-la, de tous les hommes insérés dans le tissu méme
de I'histoire, aux prises avec sa complexité, aucun ne peut se targuer de
mesurer dés maintenant quelle est, pour chaque événement (ponctuel ou de
longue durée), la part plus ou moins grande de contribution positive qu’il
apporte a ’avancement de I’histoire, ou au contraire quelle part, due au mal,
aux ravages du péché, alourdit celle-ci, retarde I’avénement du salut. Le temps
de I’histoire apparait ainsi chargé d’une ambiguité, d’'une ambivalence radi-
cale (...)%2.»

Pareille ambiguité met a mal la subordination de I’historiographie chré-
tienne a une «théologie de I’histoire», a une réponse a la question du sens qui
serait une réponse explicite. C’est-a-dire qui revendiquerait la possibilité d’un
discernement, méme partiel ou équivoque, du dessein de Dieu dans I’histoire.
Discernement finalement impossible. Car qu’est-ce qu’un discernement équi-
voque, sinon une contradiction dans les termes? Citons encore Frangois
Wendel: «Du moins on arrive (au XX°¢ siécle) a cette conclusion qu’un véri-
table historien ne saurait contester aujourd’hui, a savoir que I’histoire de
I’Eglise ne doit étre déterminée par aucun préjugé dogmatique, pas plus que les
opinions politiques d’un historien ne doivent influencer sa conception de
I’histoire politique®?.»

Interpellée par la Nouvelle histoire, I’historiographie théologique et ecclé-
siastique doit renoncer a lire I’histoire de ’Eglise comme une «histoire sain-
te», une histoire sacralisée par un projet divin, discernable, peu ou prou, dont
I’histoire serait porteuse. L histoire est — peut-étre pour I’historien, vérita-

91 Cf. ci-dessus, les notes 77 a 80, et 87.

92 H.-1. MARROU, «La théologie de I’histoire, Paris 1968, et De la connaissance
historique, Paris, 1954. — Voir aussi P. RICEUR, qui dit «son accord substantiel avec
H.-1. Marrou», dans «L’histoire comme avénement de sens» et « Le christianisme et le
sens de I’histoire», in: Histoire et vérité, pp. 36 a 40 et 81 a 98; Temps et récit, t.1,
pp. 137 ss. — A rapprocher aussi des travaux de G. EBELING, p. ex.: « Historische und
dogmatische Theologie», in: Theologie und Verkiindigung, Tiibingen, 1963, pp. 10 a
18.

9 In RHPR 54, 1974/1, p. 146.



L’HISTOIRE A L’ECOUTE DE LA « NOUVELLE HISTOIRE» 51

blement pour le croyant — grosse de ’action de Dieu, mais pour I’historien
théologien, ni les événements religieux, ni les institutions ecclésiastiques dans
I’histoire n’en sont les récipiendiaires obligés et évidents. Méme pas a titre
potentiel ®4. L’historien (et ’historien théologien aussi) a besoin d’un critére de
sélection et de lecture dans le matériau du passé. Ce critére ne peut étre le
projet incarné de Dieu dans I’histoire et dans ’humain, du moment qu’est
reconnue et acceptée I'impossibilité du discernement. A moins de nous ériger
nous-mémes ou nos institutions ecclésiastiques en critéres, en magistére de
discernement et d’interprétation de I’histoire, I’historien ne peut déceler, ni
assurément ni méme timidement, ni dans I’histoire des individus ni dans les
destins collectifs, ce qui est porteur de révélation historiquement incarnée de
Dieu. Humble aveu — de I’historien théologien et de I’Eglise! Dire que I’his-
toire de I’Eglise réalise le projet de Dieu pour le monde, tel que ce projet s’est
incarné, (tel que le temps s’est accompli) dans la personne de Jésus de Naza-
reth, le Crucifié ressuscité, — ce dire n’est pas parole d’historien, mais affir-
mation de foi, parole de dogmaticien.

A nouveau le probléme, incontournable, nous méne au divorce, apparem-
ment inévitable, entre I’historien critique et le théologien d’Eglise. Néan-
moins, nous avons fait un pas de plus: nous disons maintenant que I’histo-
riographie théologique et ecclésiastique peut résister, elle aussi, a la tentation
d’une réponse a la question du sens de I’histoire, qui préjugerait dogmatique-
ment et péremptoirement, personnages et événements historiques a I’appui,
de la présence de Dieu et du Christ dans I’histoire.

Nous pouvons dés maintenant préciser un premier élément de la spécificité
de I’historien théologien interpellé par la Nouvelle histoire: il cherchera, lui
aussi, a faire de ’histoire sans I’hypothése du sens de I’histoire. Dans le dialogue
intrathéologique sur la «théologie de I’histoire», I’historien théologien rejoin-
dra la thése de Pierre Biihler, d’une «histoire sans ’hypothéque du sens de
’histoire» %5. C’est par une telle réponse a la question du sens de I’histoire, que
I’historiographie théologique et ecclésiastique pourra rester en collaboration
avec la nouvelle historiographie frangaise. Et, en dépassant la question du
sens, se découvrir, grace aux meéthodes de la Nouvelle histoire (le «faire
revivre») une tache spécifique et inédite, faire de I’histoire qui ne présupposat

9 Cf. E. ISERLOH, op. cit.,, p. 15: «Die Inkarnation macht deutlich: Heilige Ge-
schichte ist moglich, d. h. das Ewige kann sich verzeitlichen.» Néanmoins: « Die Kir-
chengeschichte hat gezeigt, dass es Fehlentwicklungen in der Kirche gibt, dass die
Assistenz des Heiligen Geistes zwar vor dem Schlimmsten bewahrt, aber nicht die
zeitweilige Verdunkelung des Glaubensgutes in wichtigen Fragen ausschliesst.» — Cest
que la plénitude de la vérité est, selon Iserloh, déja donnée a I’Eglise dans son histoire,
mais pas encore pleinement réalisée : « Der Besitz der ganzen Wahrheit durch die Kirche
heisst — wie wir in der Kirche erfahren — noch nicht Realisation dieser Wahrheit in
ihrem Bewusstsein und ihrem Leben.»

95 Cf. P. BUHLER, «Le sens de I’histoire comme probléme de la théologie systéma-
tiquew, in RThPh 116, 1984, pp. 309 a 321.



a2 GOTTFRIED HAMMANN

plus la capacité ni la tiche détectrices du dessein de Dieu, mais qui se
concentrat sur le terrain, sur les différents « paliers» (Braudel), sur la scéne ou
se joue I’histoire, dans I’épaisseur et la diversité de ’existence et du temps des
humains.

En prolongement de I’application du «faire revivre» telle que nous I’avons
présentée préalablement, et par dela I’hypotheéque du sens de I’histoire, s’ou-
vre a I’historiographie théologique et ecclésiastique une possibilité de faire de
I’histoire, sans qu’elle renie du méme coup son caractére chrétien. Possibilité
que nous voudrions présenter en derniére partie de cette étude.

v

La spécificité de I’historiographie théologique
et ecclésiastique

L’effet boomerang de la question du sens

Ce qui rend la question du sens de I’histoire si aigué, si obsédante, c’est
qu’elle ne peut se passer de réponse, et ne saurait donc se contenter d’étre
simplement éludée, comme le fait la Nouvelle histoire.

La nouvelle école historiographique frangaise a critiqué les réponses idéo-
logiques données a la question du sens par ’ancienne école «positiviste» ou
«historiciste» des Seignobos et autres Lavisse. Critique justifiée®, et appa-
remment couronnée de succés. On peut cependant se poser la question des
effets produits par I'impasse sur la question du sens, telle que la pratique la
Nouvelle histoire. N’y a-t-il pas un retour de flamme, dans les thémes étudiés,
et par la personnalité de I’historien lui-méme? Par exemple: Pourquoi, dans
’historiographie actuelle, le choix de ces nombreux thémes touchant a la
mort, a ’angoissant, a I’obsessionnel, au carnavalesque ? Ces thémes du noc-
turne, du loup; de I'infini maritime; de la femme, de I’enfant, de la famille, de
la peste, du diable, de la peur — en Occident? Si les thémes en eux-mémes
sont innocents, leur choix I’est-1197?

Il est permis de demander en retour a la Nouvelle histoire si le vide laissé
par la question du sens ne se remplit pas subrepticement par I'idéologie méme

9 Cf. p. ex. ce qu’écrivait E. Lavisse en 1912 dans la préface d’'une des nombreuses
éditions du «Petit Lavisse»: «Si I’écolier n’emporte pas avec lui le vivant souvenir de
nos gloires nationales, s’il ne sait pas que ses ancétres ont combattu sur mille champs de
batailles pour de nobles causes; s’il n’a pas appris ce qu’il a cotité de sang et d’efforts pour
faire I'unité de notre patrie (...), s’il ne devient pas un citoyen pénétré de ses devoirs et un
soldat qui aime son fusil, I'instituteur aura perdu son temps. » In: E. LAVISSE, Histoire de
France, Cours Moyen, Paris, 1912, préface.

97 Se reporter a M. DE CERTEAU, «L’opération historique», in: Faire de histoire,
t. 1, pp. 19 4 68, et a P. RICEUR, Histoire et vérité, pp. 28-29, ou Temps et récit, 1, Paris,
1983, p. 287 et passim.



L’HISTOIRE A L’ECOUTE DE LA « NOUVELLE HISTOIRE» 53

de I’historien. Pour n’en citer que deux exemples: les convictions personnelles
de M. Frangois Bluche sont-elles sans effets sur sa maniére, par ailleurs
remarquablement documentée et érudite, de faire I’histoire des XVII® et
XVIII® siécles frangais et en particulier du Roi-Soleil ?9¢ Et M. Pierre Chaunu
ne succombe-t-il pas a la «tentation du sens de I’histoire» a laquelle le «nou-
vel historien» devrait résister, lorsqu’il écrit dans sa conclusion a L’Aventure
de la Réforme: «Karl Barth (...) a ouvert la voie au libéralo-marxisme, qui a
colonisé le Conseil ecuménique des Eglises et engagé une partie des Eglises qui
se vident dans un CUL-DE-SAC. Un cul-de-sac dont seul le Saint-Esprit peut
nous sortir» ! Effet boomerang de la question du sens de I’histoire! Exemple
extréme ? Pourquoi donc, puisqu’il s’agit de I’un des historiens les plus mar-
quants et les plus productifs de la nouvelle école frangaise 7100

Ainsi, la question éludée du sens se venge-t-elle par le retour a I'idéologie
ou par la fixation sur la mort, cette alternative a I’éternité 01, La Nouvelle
histoire court le risque de se tendre son propre piége.

Ce piege, comment I’historiographie théologique et ecclésiastique peut-elle
I’éviter?

La spécificité retrouvée

Le piége, dit la Nouvelle histoire, c’est la question du sens de [*histoire. Or,
il s’avére, a I’écoute de ses théses, que le piége, c’est la question du sens de
I’historiographie. La question inéluctable n’est pas de savoir ce qui justifie
I’histoire, mais ce qui justifie qu'on la fasse revivre. Qu’elle soit, par sa
relecture et sa réanimation, créatrice d’identité — fort bien! et sur ce plan nous
avons vu que I’historiographie théologique et ecclésiastique a beaucoup a
recevoir de la méthode des Annales 192, Mais la question resurgit: créatrice de

9% Cf. ses ouvrages Le Despotisme éclairé, Paris, 19852, ou Louis XIV, Paris,
1986.

9 In: L’Aventure de la Réforme, p. 286.

190 Voir ce qu’écrivait déja a ce propos F. BRAUDEL in: Ecrits sur [’histoire, pp. 136-
153.

101 Sur ce point, cf. E. ISERLOH, op. cit., p. 11: « Wo der Gedanke der Einheit (...) von
selbst postuliert wird, ereignet sich (...) eine Ideologisierung der Weltgeschichte. (...) Will
sich der Historiker (...) von allen ideologischen Konzepten freimachen, so bleibt als das
innerweltlich klar erkennbare Ziel, auf das der einzelne Mensch wie die Geschichte als
ganze zusteuern: der Tod.» '

102 Cf. la conception théologique, chez E. Kidsemann, de ’histoire comme /ieu d’une
dramatique, «de jugement ou se décident des identités» (P. GISEL, in Hokhma 18, 1980,
p. 9). — P. RICEUR : « L’histoire est donc une des maniéres dont les hommes «répétent»
leur appartenance a la méme humanité», in: Histoire et vérité, p. 32. Ce que nous disons
du «faire revivre» et de la remise en scéne narrative de I’histoire est a lire dans la
perspective de la «mimesis» développée par P. Ricceur dans Temps et récit. — P. ex.,
t. 1, p. 85: «... le temps devient temps humain dans la mesure ou il est articulé sur un
mode narratif, et que le récit atteint sa signification pléniére quand il devient une condi-
tion de ['existence temporelle. » (Souligné dans le texte).



54 GOTTFRIED HAMMANN

quelle identité? en référence a qui? a quoi? Qu’est-ce qui justifie la relecture
animée du passé? Qu’est-ce qui anime, non pas la scéne de I’histoire, mais
cette mise en scéne qu’est I’historiographie?

Si I’historien prétend se confiner a la scéne elle-méme, en tant que lieu,
cadre, «planches» ou se joue le thédtre de I’histoire, tout son «revivre» du
passé, socialement et individuellement, sera marqué du sceau de ’éphémeére:
le constat de la mort, omniprésente, absolue, animera le jeu, et ’historien ne
pourra étre rien d’autre que ce metteur en scéne du mortel, c’est-a-dire de
I’humain.

La Nouvelle histoire, en partie, en est a ce point: le «faire de I’histoire»
comme réanimation scénique du passé, devient une technique en négatif (au
sens photographique du terme). Tout étant soumis a la mort, et le passé n’étant
rien d’autre qu’un présent mort, I’histoire comme créatrice d’identité pour les
hommes du présent ne peut avoir comme référence que la mort, que le mortel.
Car, vouloir réanimer I’histoire, pour s’identifier, aujourd’hui, a la vie; vou-
loir réanimer le passé pour faire vivre le présent (comme le voulaient Febvre
et Braudel, dans la ligne de Michelet), c’est bien évidemment dépasser le
mortel immanent au monde et & ’humain. C’est s’en retourner a I'idée —
transcendante! — de la vie. Dés lors, Lucien Febvre parlera avec optimisme
de «’homme» 193; Fernand Braudel en appellera a un nouvel humanisme, a
un salut, @ «un obstacle a franchir» 1%,

Franchir I’obstacle! Qu’est-ce a dire, sinon que I’historiographie est a la
recherche d’une Parole? Une Parole d’identification, qui n’est pas, pour I’his-
torien, réponse a la question du sens de I’histoire, mais qui justifie le «faire de
I’histoire», le «faire revivre» du passé.

Que I'on ne s’y méprenne pas: le recours a une parole, en I'occurrence le
message biblique, ne sera pas pour I’historien théologien la réintégration d’un
sens a ’histoire, mais bien /la prise en compte d’une telle Parole dans I'étude
méme du passé. C’est-a-dire qu’en appliquant la méthode du «faire revivre»,
I’historiographie théologique et ecclésiastique étudiera comment les hommes
du passé ont vécu leur quotidien, dans toutes les ramifications, a [’écoute de
cette Parole de vie qu’est leur foi en Jésus le Christ, le Crucifié ressuscité. Et,
dans la mesure ou leur histoire sera réanimée, en fonction de cette Parole qui a
déterminé leur maniere de les vivre, le passé oublié des ancétres, humains
certes, mais humains croyants, ou tentant de I'étre, redeviendra pour les

103 Cf. Combats pour [lhistoire, Paris, 1953, p.428; M. DE CERTEAU, op. cit.,
p. 34.

104 « Un humanisme, c’est une fagon d’espérer, de vouloir que les hommes soient
fraternels les uns a I'égard des autres et que les civilisations, chacune pour son compte, et
toutes ensemble, se sauvent et nous sauvent (...) Le présent ne saurait étre cette /igne
d’arrét que tous les siécles, lourds d’éternelles tragédies, voient devant eux comme un
obstacle, mais que ['espérance des hommes ne cesse, depuis qu'il y a des hommes, de
franchir.» In: «L’histoire des civilisations: le passé explique le présent», Ecrits sur
lhistoire, p. 314. (Souligné par nous).



L’HISTOIRE A L’ECOUTE DE LA « NOUVELLE HISTOIRE» 55

chrétiens d’aujourd’hui, mémoire de vie et d’identification. Non plus simple-
ment comme humains, mais comme humains interpellés aujourd’hui par une
meéme Parole que ceux d’hier.

Dans la perspective historiographique chrétienne, «faire de I’histoire»
peut ainsi devenir ce «faire mémoire» spécifique; non seulement se souvenir,
mais étre personnellement associé a une démarche de réintégration active du
passé dans notre quéte présente.

La spécificité de I’historiographie théologique et ecclésiastique, c’est alors
cette réanimation anamnétique du passé. Rendant aux différents contextes et
aux humains qui les ont vécus, en quéte de cette Parole, leur force de mémoire
actualisante, cette historiographie permettra de nous identifier, en tant
qu’étres interpellés aujourd’hui par la méme Parole, dans une unité retrouvée
créatrice d’identité, avec nos «lieux» du passé, ces lieux ou s’enracine Aier ce
que nous devenons aujourd’hui. Unité qui fait de I’histoire le lieu de notre
multiple incarnation, le lieu ou nous sommes en butte a la mort, et pourtant
interpellés par une Parole qui se prétend la Vie. Unité retrouvée, grace a une
historiographie spécifique qui rend possible cette féte du mémorial, cette
identification anamnétique entre temps présent et temps pass€, entre ce qui est
encore vie et ce qui ne ’est déja plus qu’en anamneése d’éternité.

Ainsi, I’histoire redeviendra /e lieu a chaque fois de la Parole revécue. Et
'historiographie, /e moyen (comme la liturgie!) de ce revivre particulier. La
spécificité de I’historiographie chrétienne ne sera pas la prétention a une
compreéhension privilégiée de ce qui meut mystérieusement 1’histoire. La
spécificité sera de remettre en scéne les situations historiques comme autant
d’«aires» ou les hommes du passé tentent de vivre la Parole chrétienne contre
'oubli et la mort.

C’est alors dans ce role d’animatrice que ’historiographie théologique et
ecclésiastique retrouvera sa tdche originale. Et d’animatrice de la durée.
Aucune relecture du passé ne peut faire ’économie de la continuité. Fernand
Braudel le percevait fort bien, en insistant comme il I’a fait sur la nécessité
historiographique de ’espace-temps, «le temps, la durée, ’histoire» !5, Faire
une lecture anamnétique du passé, c’est offrir une référence d’identification
dans la durée. Faire revivre, c’est rendre possible dans le présent, /’événement
de Jésus-Christ Parole, (la méme hier, aujourd’hui, demain) en continuité avec
le passé. C’est par cette fonction que I’historiographie pourra étre théologi-
queIOG.

De méme sera-t-elle ecclésiastique. Car le lieu privilégié ou peut se passer,
historiquement, cette lecture anamnétique, c’est I’Eglise. Espace géohistori-
que, lieu de la continuité, ou la féte du mémento s’est réalisée dans le passé et

15 Ecrits sur ['histoire, p. 105.

19 Cf. G. EBELING, Theologie und Verkiindigung, Tiibingen, 1963, pp. 12 ss; P. R1-
C@UR, Histoire et vérité, p. 28: «... c’est le vécu qui est décousu, lacéré d’insignifiance;
Cest le récit qui est lié, signifiant par sa continuité.»



56 GOTTFRIED HAMMANN

peut se réaliser dans le présent. L’Eglise, les chrétiens ne peuvent se passer
d’histoire! Non parce que I’Eglise serait Tradition, porteuse de la vérité révé-
lée, mais parce qu’elle est institution humaine ou depuis son avénement des
hommes vivent 'interpellation par la Parole Jésus-Christ. Et parce qu’elle est
le lieu d’écriture et de relecture continue de I’événement de cette Parole.
Donc: lieu historiographique inévitable et privilégié d’une réalité religieuse
particuliére.

Cette étude visait un triple but: 1) présenter la nouvelle école historiogra-
phique frangaise; 2) voir en quoi celle-ci pouvait remettre en question et
stimuler I’«histoire de I’Eglise»; 3) par cette confrontation, tenter de déceler
une spécificité et une tache inédite pour I’historiographie chrétienne.

Intention programmatique, donc ambitieuse. Cette étude s’en ressent, et
pourtant, elle est loin d’étre achevée. C’est que I’historien théologien a besoin,
dans I’émiettement et le cloisonnement des sciences historiques contempo-
raines, de redessiner son itinéraire. Pour ne pas s’égarer. Pour retrouver sa
place aupres des autres disciplines théologiques et rester, dans leurs parages,
ancilla theologiae et ecclesiae. Mais ancilla indispensable 17,

107 « Und nur so bleibt die Moglichkeit von Theologie heute iiberhaupt bewahrt. (...)
Denn um der historischen Theologie willen muss einer auch dogmatischer Theologe
sein und entsprechend um der dogmatischen Theologie willen auch historischer
Theologe.» G. EBELING, op. cit., p. 13.



	L'histoire de l'église à l'écoute de la "nouvelle histoire" : esquisse pour l'enseignement de l'histoire du christianisme

