
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 39 (1989)

Heft: 1

Artikel: L'histoire de l'église à l'écoute de la "nouvelle histoire" : esquisse pour
l'enseignement de l'histoire du christianisme

Autor: Hammann, Gottfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381376

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381376
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 121 (1989), P. 27-56

L'HISTOIRE DE L'EGLISE A L'ECOUTE DE LA
«NOUVELLE HISTOIRE»

Esquisse pour l'enseignement de l'histoire du
christianisme*

Gottfried Hammann

Dans le cursus habituel des études théologiques, l'enseignement de l'histoire

prend une place incontestée, sous la dénomination traditionnelle
d'«Histoire de l'Eglise» ou d'«Histoire du christianisme». Cette historiographie

dite «chrétienne» est ainsi protégée par le cadre même qui la sollicite et la
justifie. En fait, tant que durera son cadre institutionnel et ecclésiastique, elle

aura son existence assurée. Comme l'Eglise dans la société des humains, elle

pourrait poursuivre sa recherche, autocentrée, comme si elle était à elle-même
sa propre fin.

Mais voilà! Elle n'est pas toute seule. Il y a d'autres manières de «faire de
l'histoire»1. La confrontation s'impose. Dans le contexte francophone des

cinquante dernières années, nous sommes exposés aux interpellations d'un
nouveau type d'historiographie, profane, qui oblige l'historiographie
ecclésiastique à l'écoute et au questionnement et l'interroge sur sa propre
pertinence. Mais qui permet aussi, réflexion faite et message reçu, de questionner à

son tour. Et même d'offrir, en retour, sa modeste spécificité, dans le prolongement

des objectifs que cette historiographie profane prétendument nouvelle
ne cesse de se fixer.

Dans les pages qui suivent, je voudrais analyser le courant historiographique

dit des Annales ou de la Nouvelle histoire. Mais l'analyser non en tant que
tel (cela a été largement fait par ailleurs), mais sous l'angle de l'historiographie
ecclésiastique, dans cette rencontre et cette interrogation mutuelle, à mon
sens, riches de promesses. Peut-être la Nouvelle histoire est-elle déjà elle-
même de l'histoire. Néanmoins, elle mérite de la part de l'historiographie
ecclésiastique une réception toujours attentive, singulièrement dans ses intentions

premières, celles des Marc Bloch, Lucien Febvre et autres Fernand
Braudel.

* Cette étude reprend et développe les thèmes d'un exposé présenté à la Faculté de
théologie de Neuchâtel, le 15 décembre 1986 ; elle intègre également ceux de ma leçon
inaugurale, prononcée le 8 mai 1987 à l'aula de l'Université de Neuchâtel.

1 Cf. Faire de l'histoire, sous la dir. de J. Le Goff et P. Nora, Paris, 1974, Nouveaux
problèmes; Nouvelles approches; Nouveaux objets.



28 GOTTFRIED HAMMANN

Dans une telle perspective, où l'historiographie ecclésiastique se propose
de sonder la Nouvelle histoire, deux constatations liminaires pourront servir
de fil conducteur:

1) Il n'est pas judicieux de concevoir l'histoire du christianisme, et encore
moins l'histoire de l'Eglise, comme séparée d'une histoire «profane». Pas de

«Kirchengeschichte» autonome, isolée, que l'on pourrait traiter à part.
Comme les chrétiens et l'Eglise sont imbriqués dans une société globale, ainsi
de l'étude de l'histoire de l'Eglise dans l'étude de l'histoire générale.

2) L'historiographie, l'étude de l'histoire, comme écriture et comme
narration de notre passé, ne peut se délester de la question du sens de l'histoire. En

nous mettant à l'écoute d'une école historiographique particulière — celle de

la France des cinquante dernières années —, nous n'échapperons pas à cette

question: quel est le sens de l'histoire? L'intéressant sera même de voir
comment cette manière particulière de faire de l'histoire, telle que la prône la

«Nouvelle histoire»2 française, résout cette question du sens; et comment elle

fournit éventuellement pour l'historiographie chrétienne une réponse
complémentaire et peut-être originale à cette lancinante question.

Notre étude est divisée en quatre parties:
La première décrira la nouvelle école historiographique française des

Annales et de la Nouvelle histoire.
La deuxième en précisera les apports et les applications possibles dans

l'historiographie ecclésiastique.
En troisième lieu, nous verrons comment la Nouvelle histoire répond à la

question du sens de l'histoire, quelles solutions y apporte l'historiographie
ecclésiastique récente, et comment la Nouvelle histoire peut stimuler la
réflexion de l'historien théologien.

Enfin, dans une quatrième subdivision, nous tenterons de définir la tâche

spécifique de l'historiographie ecclésiastique.

2 Cf. La Nouvelle histoire, éd. parj. Le Goff e.a., Paris, 1978. — En 1831 déjà, dans la
préface à ses Etudes historiques, Chateaubriand écrivait: «Souvent l'historien n'était
qu'un voyageur racontant ce qu'il avait vu Maintenant, l'histoire est une encyclopédie;

il faut tout faire entrer, depuis l'astronomie jusqu'à la chimie, depuis l'art du
financier jusqu'à celui du manufacturier, depuis la connaissance du peintre, du sculpteur

et de l'architecte jusqu'à celle de l'économiste, depuis l'étude des lois ecclésiastiques,

civiles et criminelles, jusqu'à celle des lois politiques.» In: Œuvres complètes,
Paris, 1840, préface, t. 1, p. 2.



L'HISTOIRE À L'ÉCOUTE DE LA «NOUVELLE HISTOIRE» 29

I

Un regard neuf sur l'histoire : la nouvelle école historiographique française,
1'«Ecole des Annales» et la «Nouvelle histoire»

Les origines

Selon les historiens de cette école, on peut en dater les débuts : elle est née en
1929-1930. «Affirmons-le sans hésiter, écrit Pierre Chaunu, l'histoire science
humaine fédératrice de notre temps est née entre 1929 et le début des années
19303.» Et la France est son berceau: «L'histoire nouvelle semble être
essentiellement une histoire française4.»

En 1929, deux historiens, Marc Bloch et Lucien Febvre, fondent à Paris la
revue «Les Annales d'histoire économique et sociale», appelée plus tard
«Annales, Economies, Sociétés, Civilisations». L'objectif de cette revue, qui
se veut porte-parole d'une nouvelle manière de comprendre le passé et d'écrire
l'histoire, tient en un slogan: A monde nouveau, histoire nouvelle! De là le

nom d' «Ecole des Annales» (les annales étant, par définition, ces ouvrages du
passé nous «rapportant les événements dans l'ordre chronologique, année
après année» — selon le Petit Robert), ou encore le nom de «Nouvelle
histoire». Et le sous-titre de la revue: «Economies, Sociétés, Civilisations»,
indique la perspective historiographique nouvelle ; celle d'une étude globale,
où l'histoire sera vue comme une vaste étendue d'ensembles divers ; et dans
cette étendue, l'économie, la société, les caractéristiques longues des civilisations

auront leur place.
Faisons un rapprochement : 1929 est une année connue pour d'autres

raisons que la création de la revue des Annales. Elle est l'année de la grande crise
économique mondiale, l'année du fameux «vendredi noir», où la bourse de
New-York s'effondre, provoquant une crise qui mènera le monde à la
Deuxième Guerre mondiale. Preuve éclatante que l'histoire était autre chose
encore que les événements dits historiques, tels que les historiens les avaient
jusque-là mis en exergue, tels que les écoliers devaient les apprendre. Qu'elle
était autre chose que des dates, des batailles, des personnages rendus célèbres

3 Ch.-O. Carbonell, L'historiographie, Paris (Que sais-je? n° 1966), p. 109.
4 Ibid., p. 109. — Depuis une dizaine d'années, elle pénètre davantage dans le monde

germanophone; cf. Theorieprobleme der Geschichtswissenschaft, ed. Th. Schieder u.
K. Gräubig, Darmstadt, 1977. L'«histoire quantitative», l'une des sections importantes

de la Nouvelle histoire, s'est fortement développée dans le contexte anglo-saxon, cf.
dans le même ouvrage l'article de W. O. Aydelotte, Quantification in History, pp. 251
a 285, qui décrit et critique ce type d'historiographie sans faire allusion aux travaux en
France de Pierre Chaunu. — Voir aussi Au berceau des Annales. Le milieu strasbourgeois.

L'histoire en France au début du XXe siècle, Actes du Colloque de Strasbourg
publiés sous la dir. de Ch.-O. Carbonell et G. Livet, Toulouse, 1983.



30 GOTTFRIED HAMMANN

justement par les historiens: Vercingétorix et César, Alésia ou le Rubicon,
Clovis et le vase de Soissons, Napoléon et ses pyramides du haut desquelles

quarante siècles vous contemplaient Que l'histoire était donc autre chose que
cette galerie de personnages et d'événements rendus plus ou moins légendaires

; autre chose qu'une histoire événementielle.
L'école dite des Annales, ou de la Nouvelle histoire, veut être une réaction

contre cette historiographie événementielle. Une nouvelle manière de

comprendre le passé, d'aller voir au-delà des dates, des événements ponctuels et

des acteurs mentionnés par les documents d'époque. Une manière d'aller
explorer le contexte, dans tous les secteurs du quotidien et auprès de tous ceux

qui l'ont vécu, sans préjuger de leur importance5. Voltaire déjà en avait eu

l'intuition furtive, quand il écrivait en 1731 : «Je fais plus de cas d'une lieue en

carré défrichée que d'une plaine jonchée de morts6.» Ou encore, qu'il fallait
faire «l'histoire des hommes», non celle «des rois et des cours» —, l'intuition
que le défrichement des forêts au Moyen Age pouvait avoir une importance
historique bien plus grande que le roi Saint Louis assis à la même époque sous

le chêne de Vincennes, image d'Epinal classique de l'historiographie
événementielle, mettant l'accent sur les faits politiques, militaires, diplomatiques.

Voilà comment naquit le courant. 1929 était une date-phare. Et l'école des

Annales a beau ne plus vouloir mettre l'accent sur les dates, l'année même de

sa «fondation» montre qu'en histoire rien n'est gratuit à qui sait observer
l'ensemble du paysage historique, et surtout à qui sait mettre en relation les

éléments particuliers pour ainsi mieux comprendre le tout.
Ce projet historiographique, d'éminents historiens vont le mettre en

pratique, selon des méthodes et dans des secteurs divers. Quelques exemples

permettront de présenter davantage leur école.

Des noms, des ouvrages, des méthodes

Toute école a ses maîtres fondateurs. Ceux-ci, à leur tour, suscitent des

successeurs, des disciples, des écoles, continuant le projet et ouvrant de
nouvelles voies.

Au début de l'Ecole des Annales et de la Nouvelle histoire, deux noms, déjà
cités: Marc Bloch et Lucien Febvre. Marc Bloch mourut dans la Résistance, à

la fin de l'occupation allemande, en 1944. Lucien Febvre poursuivit l'œuvre et
appliqua la méthode historiographique nouvelle à un siècle et à un personnage
qui nous touchent de près. Il publia deux ouvrages qui restent aujourd'hui

5 Cf. G. Bourde, H. Martin, Les écoles historiques, Paris, 1983, pp. 165 ss.;
F. Dosse, L'histoire en miettes. Des Annales à la «nouvelle histoire», Paris, 1987,

pp. 54 ss.
6 Cité par G. Bourde, H. Martin, op. cit., p. 97.



L'HISTOIRE À L'ÉCOUTE DE LA «NOUVELLE HISTOIRE» 31

encore des ouvrages types, et qui sont devenus des classiques: Un destin
Martin Luther 1928) et, vingt ans plus tard : «Le problème de l'incroyance au
XVIe siècle. La religion de Rabelais (1947)7. Lucien Febvre veut montrer ce

qu'est l'étude historique quand elle cesse d'isoler les différents paliers de la
réalité sociale; il veut mettre en évidence leurs interactions, et inverser la
hiérarchie des instances: ne plus descendre du politique vers l'économique,
mais «remonter de l'économique vers le politique»8. Récemment, Michel
Vovelle, historien de la même école, exprimait ce projet, par une image
suggestive: remonter «de la cave au grenier»!

Que devient le personnage historique dans cette perspective Dans l'avant-
propos de la première édition de son «Luther», Lucien Febvre annonce son
projet: «... poser ainsi, à propos d'un homme d'une singulière vitalité, ce

problème des rapports de l'individu et de la collectivité, de l'initiative
personnelle et de la nécessité sociale qui est, peut-être, le problème capital de
l'histoire: tel a été notre dessein9». Certes, Luther restera en partie le personnage

qu'il a été pour l'historiographie antérieure. Mais il devient un personnage

intégré à son temps, c'est-à-dire «un destin ». Dont les idées, les attitudes,
les réactions, les refus, les attentions, les haines — sont insérés dans une
société, une mentalité, celles du XVIe siècle. Non pas qu'ils seraient simplement

le produit de leur temps. Là n'est pas le propos. Non! Ce qui importe,
c'est qu'ils ne peuvent être étudiés ni compris isolément, aujourd'hui, comme
si nous pouvions nous référer à des attitudes, des paroles, des exhortations du
personnage, sans connaître au mieux de notre recherche l'ensemble du
contexte social, politique, économique, culturel, théologique — religieux
surtout! dans lequel il a vécu, agi, parlé. Religieux surtout! mais en étudiant —

d'où les titres de Lucien Febvre — l'ensemble du religieux du XVIe siècle. Et
en l'étudiant, constater que ce siècle était tout religieux, et que parler de

1'«incroyance» au XVIe siècle, par exemple chez Rabelais, est un anachronisme

que seule pouvait oser une historiographie insouciante du contexte
socio-culturel et fixée unilatéralement sur l'étude d'un personnage et de ses

écrits10.

Ainsi, dans l'étude sur Luther, il y aura aux côtés du réformateur, non
seulement Erasme ou Tetzel, mais aussi (et ce pour éclairer d'une manière
nouvelle, par exemple, le problème de l'attitude de Luther dans la question des

indulgences) les Fugger d'Augsbourg, grands banquiers de l'empire et responsables

de la circulation monétaire entre les instances ecclésiastiques romaines
et les administrations princières et impériales d'Allemagne.

7 Un destin Martin Luther, Paris, 1928, 19684; — Le problème de l'incroyance au
XVIe siècle. La religion de Rabelais, Paris, 1942; — Au cœur religieux du XVIe siècle,
Paris, 1957, 19832; pp. 427-439.

8In: G. bourde, H. Martin, op. cit., p. 176.
9 In: Un destin Martin Luther, 1968, p. VII.
10 Voir L. Febvre, Le problème de l'incroyance au XVIe siècle, 1942, pp. 491-492.



32 GOTTFRIED HAMMANN

Vies individuelles qui ne deviendront destins que par leur insertion dans

un ensemble plus vaste, mentalité d'une Allemagne troublée, inquiétudes
sociales, hantises du surnaturel...

Le livre de Lucien Febvre a ainsi ouvert la voie, par la méthode proposée, à

une historiographie renouvelée (plutôt que nouvelle?) de Luther et du fait
religieux au XVIe siècle. Pour s'en convaincre, rappelons simplement ce qu'un
autre historien, d'Eglise celui-là, le Strasbourgeois Henri Strohl, lui aussi

spécialiste de Luther, avait écrit quelques années plus tôt: «Le problème de

l'évolution de Luther est avant tout un problème de psychologie religieuse. Et
c'est comme tel que nous essaierons de le traiter en utilisant les résultats des

études qui se poursuivent encore de nos jours11.» Henri Strohl pressentait-il
que la vie de Luther allait bientôt connaître un autre destin historiographique
Car il poursuivait: «Mais notre étude n'a pas la prétention de donner une
solution définitive Nous nous attendons à ce que cette étude soit bientôt
dépassée et n'ait plus elle-même que la valeur d'un document. Ce sera une
nouvelle preuve de l'intérêt que les problèmes religieux ne cessent d'éveiller et

que la personne de Luther continue à susciter. » Le pressentiment était justifié,
Lucien Febvre allait rendre Luther à l'historiographie profane.

Suivit Fernand Braudel, successeur direct de Lucien Febvre au Collège de

France et à la revue des Annales, initiateur de la VIe section de l'Ecole pratique
des Hautes Etudes à Paris, qui deviendra celle des Hautes Etudes en sciences

sociales. Il appliqua la méthode à un thème (et à une thèse de doctorat) de

grande envergure — un chef-d'œuvre: La Méditerranée et le monde
méditerranéen à l'époque de Philippe II. Deux gros volumes, plus de 1 200

pages!
Fernand Braudel veut étudier l'histoire de la Méditerranée à trois niveaux.

Le premier, qui «met en cause une histoire quasi immobile, celle de l'homme
dans ses rapports avec le milieu géographique qui l'entoure; une histoire lente
à couler», une histoire «presque hors du temps»12. Le second, un peu moins
en profondeur, «une histoire lentement rythmée, celle des groupes et des

groupements, les économies, les Etats, les sociétés, les civilisations, ces

forces de profondeur... à l'œuvre [par exemple] dans le domaine complexe de
la guerre». Le troisième enfin, celui de «l'histoire traditionnelle, de l'histoire

à la dimension non de l'homme, mais de l'individu, l'histoire
événementielle, une agitation de surface, les vagues que les marées soulèvent sur
leur puissant mouvement, une histoire à oscillations brèves, rapides, nerveuses»

n. Trois plans étages dans le temps de l'histoire: un temps géographique,

11 Henri Strohl, L'évolution religieuse de Luther jusqu'en 1515, Strasbourg/Paris,
1922, pp. 32-33.

12 F. Braudel, La Méditerranée et le monde méditerranéen à l'époque de Philippe II,
Paris, 1949, 19856, p. 13.

13 Ibid., p. 13.



L'HISTOIRE A L'ÉCOUTE DE LA «NOUVELLE HISTOIRE» 33

un temps social, un temps individuel14. On le voit: la Méditerranée devient
soudain plus qu'un thème d'étude. Elle devient référence imagée de la démarche

historiographique15. Elle est comme la mer. Et fort distrait celui qui ne
s'en tiendrait qu'à la surface, aux vagues agitées, à ces «oscillations brèves,
rapides, nerveuses» que sont les événements et les personnages, alors qu'à
moyennes et grandes profondeurs sommeillent les mouvements et les poussées

permettant de comprendre les vagues de surface... «De la cave au
grenier»! Mieux ici, plus ample et plus poétique: des profondeurs marines,
tombes oubliées, immobiles, silencieuses, difficilement explorables, vers la
surface, à travers la lumière progressive, la flore sous-marine, une faune de

plus en plus peuplée, de plus en plus sociale, jusqu'au grand jour, à l'air libre de

l'histoire, ces vagues individualisées des faits et des personnes... Braudel fait
de l'historiographie cette plongée sous-marine, et son livre baigne dans la
poétique d'un film de Cousteau.

En voici quelques illustrations. Au palier de l'histoire longue, celle des

mouvements les plus profonds, silencieux, cachés, quasi immobiles, Braudel
scrute le rôle des éléments géographiques. Configuration du milieu, influence
du découpage des côtes sur l'implantation humaine, sur les développements
économiques ou démographiques. Si Venise a connu l'histoire que l'on sait,
son emplacement géographique y est pour quelque chose. Comme une araignée

et sa toile, ainsi de cette ville et de son réseau, qu'elle avait tissé dans cet
espace qu'est l'Adriatique. Ainsi, la géographie devient-elle géohistoire, dans
cette perspective de la très lente mouvance des environnements géographiques

et de leurs éléments. Comme du climat et des vents. Par exemple: le
Mistral16. Il trouve curieusement sa place, devient personnage d'histoire. Car
certains de ses grands assauts, de la Vallée du Rhône vers le large, sont, au
XVIe siècle, cause de débâcles navales et de faillites commerciales. Dans son
espace et sa manière, dans la «longue durée», le Mistral fait, lui aussi,
l'histoire. «Malheur en somme aux galères qui n'observent pas la règle17.»

Au second palier, celui des moyennes profondeurs: l'histoire des hommes,
collectivement, celle de leurs structures sociales, de l'habitat, des mouvances
démographiques. Emigration, immigration. Transhumance humaine des

montagnes environnantes (comme les Cévennes ou les Apennins) vers les
côtes protégées et animées de tout un trafic vital. L'histoire des cités, petites ou
grandes, métropoles ou petits ports, qui naissent et meurent. L'histoire du
bétail aussi, qui fait vivre ou oblige au déplacement. L'histoire des épidémies,
si importantes à certaines périodes, déterminante pour l'histoire «courte» du
palier de surface.

14Ibid., p. 14. — Voir aussi sa leçon inaugurale au Collège de France, 1950, in:
F Braudel, Ecrits sur l'histoire, Paris, 1969, pp. 15 à 38.

15 Cf. F. Braudel, La Méditerranée. L'espace et l'histoire, Paris, 1977, 1985.
16 F. Braudel, La Méditerranée et le monde méditerranéen, t. 1, pp. 225 ss.
17 Ibid.. p. 230.



34 GOTTFRIED HAMMANN

Dernier palier, à la surface de «l'histoire traditionnelle», celle des individus

et des événements. La Méditerranée devient celle de Philippe II, fils de

Charles-Quint et roi d'Espagne, qui veut refaire l'unité catholique de la
chrétienté sous la direction espagnole. Apparaissent les grands faits ponctuels18,
tels la victoire maritime sur les Turcs en 1571 à Lépante " ou l'anéantissement
de l'Invincible Armada en 1588, vaincue au moins autant par une terrible
tempête que par les Anglais. Et à cause de cette tempête, le rêve d'une Contre-
réforme à l'espagnole aura vécu et l'histoire des Eglises dorénavant
confessionnelles prendra sa configuration traditionnelle, avec un Nord protestant et

un monde méditerranéen catholique-romain... Si bien que l'infatigable plongeur

et arpenteur qu'est l'historien à la Braudel ramène au bout du compte une
foule d'éléments, propres à ces trois niveaux, et que sa tâche sera et d'analyse
et de synthèse: chercher, fouiller partout, tout observer, tout ramener en

surface; mais ne pas en rester là: renouer la gerbe, refaire les connections,
montrer les grands ensembles, les interpénétrations, refaire le puzzle du paysage

historique, sans craindre les synthèses globales ni les interprétations
audacieuses. Pour «faire revivre la grande histoire», selon l'expression même
de Braudel20.

Ce que Braudel décrivait là, toute une génération d'historiens l'appliquera,
revendiquant ainsi leur parenté avec lui et leur intégration à cette école

historiographique nouvelle. Ils sont actuellement, après le décès de Fernand
Braudel en automne 1985, les grands patrons de l'historiographie française.
Quelques noms, entre autres: Emmanuel Le Roy Ladurie, Pierre Chaunu,
Georges Duby, Marc Ferro, Michel Vovelle, Jacques Le Goff, Jean
Delumeau...

Chacun de ces continuateurs a développé l'une des pistes ouvertes par les

Annales. Le Roy Ladurie, plus spécialement l'aspect histoire des mentalités.
Dans deux ouvrages très largement connus: Montaillou, village occitan, où

revit dans tous les détails du quotidien un village pyrénéen entre 1294 et 1324,

grâce aux procès-verbaux des interrogatoires de l'Inquisition anti-cathare21.
Le second, Le Carnaval de Romans22, où le passé reprend vie dans l'une de ses

formes d'exutoire communautaire, le carnaval, dans ses sources et ses
manifestations de mentalité collective. Deux «show éblouissants»23, reconstitutions,

réanimations magistrales de la vie individuelle, familiale, conjugale,
villageoise, professionnelle, religieuse des différents groupes sociaux du

temps. L'étude de l'histoire, amoncelant toujours plus de documents (actes
aussi divers que possible, testaments notariés, procès-verbaux de tous genres,

18 F. Braudel, op. cit., t. 2, pp. 221 ss.: Les événements, la politique et les

hommes.
19 Ibid., pp. 383 à 430.
20 Ibid., t. 1, p. 14.
21 Paris, 1975, 1982 (coll. folio histoire).
"Paris, 1979.
23 G. Bourde, H. Martin, Les écoles historiques, p. 217.



L'HISTOIRE À L'ÉCOUTE DE LA «NOUVELLE HISTOIRE» 35

archives familiales — et jusqu'aux recettes de cuisine, aux descriptions des

tissus, des vêtements...), doit travailler par «séries» ou par «structures», se

subdiviser en «histoire sérielle», en «histoire structurelle», en histoire «longue».

«Histoire du climat depuis l'an mil»24, histoire de l'habitat25, histoire
du costume26 ou encore: histoire du pain27...

Parallèlement, Pierre Chaunu devient directeur d'un Centre de recherches
d'Histoire quantitative (à Caen); il reprend, en «longue durée» braudélien-
ne28 et vue dans la perspective de l'histoire des mentalités, le «temps des

réformes» de 1250 à 1550, perçu comme une «histoire religieuse et un système
de civilisation »29. Une perspective qu'il vient d'appliquer à l'ouvrage collectif
paru sous sa direction: L'aventure de la Réforme30.

Pierre Chaunu est aussi historien de référence pour l'histoire « structurelle »
et «quantitative», ces autres formes de nouvelle histoire. En particulier pour
le thème de la mort31, auquel il a consacré l'une de ses plus vastes recherches.
Dans la même perspective, les travaux sur «la mort en Occident», de Philippe
Ariès32 et de Michel Vovelle33. Travaux qui, par leurs découvertes, font revivre
le quotidien de nos ancêtres et leurs manières d'affronter ses réalités. Dans la
même ligne d'anthropologie historique et démographique se situe la collection
de publications parues sous le titre: «La vie quotidienne au temps de...»34.

Création typique de cette école historiographique. Collection qui, ces derniers
temps, s'ouvre d'ailleurs sur un renouveau de la biographie de grands
personnages du passé. Du coup, la boucle est bouclée, l'histoire peut redevenir
«événementielle», mais — et là est toute la différence — en tenant compte des
deux autres paliers, ceux des moyennes et grandes profondeurs chères à

Braudel. La biographie historique en sera, elle aussi, renouvelée, et de plus en

24 E. Le Roy Ladurie, Histoire du climat depuis Tan mil, Paris, 1967, 19832.
25 S. Roux, La maison dans l'histoire, Paris, 1976.
26 Y. Deslandres, Le costume, image de l'homme, Paris, 1976; — Histoire du

costume, Paris, 1984.
27 P. ex.: Pour une histoire de l'alimentation, présenté par J. J. Hemardinquer,

Paris, 1970 ; R. Dion, Histoire de la vigne et du vin en France des origines au XIXe siècle,
Paris, 1959.

28 F. Braudel, «La longue durée», in: Annales E.S.C. n° 4, 1958, pp. 725 à 753.
Repr. in: Ecrits sur l'histoire, Paris, 1969, pp. 41-83.

29 P. Chaunu, Le Temps des réformes 1250-1550, Paris, 1975; Bruxelles, 1984, 2
vol.

30 L'A venture de la Réforme. Le monde de Jean Calvin, s/ la dir. de P. Chaunu, Paris,
1986.

31 P. Chaunu, La mort à Paris au XVIe, XVIIe, XVIIIe siècle, Paris, 1978.
32 Cf. ses nombreux travaux sur ce thème, dont: Essai sur l'histoire de la mort en

Occident, Paris, 1975; — L'homme devant la mort, Paris, 1977, 1985; - Images de
l'homme devant la mort, Paris, 1983.

33 M. Vovelle, La mort et l'Occident de 1300 à nos jours, Paris, 1983.
34 Premier titre de la collection, La vie quotidienne à Rome, de J. Carcopino, paru

en 1938.



36 GOTTFRIED HAMMANN

plus volumineuse !35 Citons encore dans cette galerie des portraits Jacques Le
Goff, spécialiste du monde médiéval. Il est celui des historiens contemporains
qui a le plus insisté sur l'importance de l'image dans l'historiographie, l'image
d'époque s'entend, témoin visuel du regard qu'une époque jette sur elle-même

et qu'elle lègue à la postérité36. Son livre L'apogée de la chrétienté, v. 1180-

v. 133031, par ses illustrations, en est un vivant exemple. De même d'ailleurs

que sa participation, en superviseur, au dernier film de Jean-Jacques Annaud,
«Le nom de la rose», tiré du best-seller de Umberto Ecco.

La présentation de ces ténors nous semble suffisante pour rendre compte
de leur démarche et pour sensibiliser l'historiographie ecclésiastique à leurs

innovations. Certes, il faudrait quelque peu atténuer leur prétention à la

nouveauté, en rendant justice tant à leurs précurseurs sur sol français qu'à
leurs collègues étrangers. Citer, par exemple, l'historien hollandais Johan

Huizinga (1872-1945), son Automne du Moyen Age (de 1919 déjà), dans lequel
il réinsère l'histoire événementielle dans la globalité d'une «culture», où

superstitions, maléfices, sorcières et Satan mènent le bal38. La proximité entre

cette vision d'une culture (dans la résonance germanique du mot) et 1' «histoire

des mentalités» est frappante. Chauvine, la Nouvelle histoire n'en est pas

moins convaincue d'être «essentiellement une histoire française» (J. Le Goff).
Ce qui, au vu de la puissance productive et des figures marquantes semble bien

convenir. A force d'investir (dans le contexte francophone) tous les terrains

voisins, ce type d'historiographie est devenu incontournable39. Pour
l'historiographie ecclésiastique aussi.

L'école a créé un style. Manière d'écrire propre à ce type de retour au passé.

A son écoute, il nous faut relever un trait, au moins, de la méthode, car il a son

importance aux oreilles de l'historien ecclésiastique. Un trait qui apparaît le

mieux, parce que manié avec brio, chez les pères fondateurs Lucien Febvre et

Fernand Braudel. Par leur technique narrative — car leurs ouvrages sont des

narrations autant que des descriptions — ils ne font pas seulement revivre
l'histoire «comme si nous y étions», mais ils réaniment certains éléments,
certaines données matérielles et inertes en en faisant des personnages. Ils

35 A titre d'exemple, récemment: F. Bluche, Louis XIV, Paris, 1986, 1039 p. -
Sur ce retour du biographique dans la Nouvelle histoire, cf. F. Torres, «L'histoire
revisitée», in: Enc. Universalis, vol. Symposium, 1985, p. 544.

36 Voir J. Le Goff, L'imaginaire médiéval, Paris, 1985.
37 L'apogée de la chrétienté v. 1180-v. 1330, éd. ali. Frankfurt a. M., 1968, éd. fr.,

Paris, 1982. — Auparavant, Le Moyen Age, Paris, 1962, et La Civilisation de l'Occident
médiéval, Paris, 1964, et d'autres titres sur cette époque.

38 J. Huizinga, Le déclin du Moyen Age, trad, du néerlandais par J. Bastin, Paris,
1932, 19482. - Du même, Erasme, Paris, 1955, préf. par L. Febvre. Cf. TRE, t. 15,

pp. 635 à 638. Comme précurseur, cf. également H. Pirenne et son Histoire économique
et sociale du Moyen Age, 1912, rééd. Paris, 1983.

39 Voir p. ex. F. Braudel, Ecrits sur l'histoire, chap. II: «L'histoire et les autres
sciences de l'homme», pp. 39 à 235.



L'HISTOIRE À L'ÉCOUTE DE LA «NOUVELLE HISTOIRE» 37

«personnifient», ils «humanisent»! Pour Braudel, par exemple, la Méditerranée

devient une personnalité qui crée, fait naître ou mourir ; qui souffre ou se

réjouit, nourrit ou affame, bénit ou maudit. Un être (féminin qui engendre
des saisons, se repose quand vient l'hiver, ce messager de «paix et bavardages»40,

le Mistral se réveille comme un géant de Provence. La méthode
dévoile un coin du dessein sous-jacent: tout devient personne, tout retrouve
identité. «L'identité de la France», dernier ouvrage, inachevé, de Fernand
Braudel !41 Lucien Febvre, avant lui, avait mis au point la méthode. Dans son
«Luther», les villes sont pour l'Allemagne comme des femmes, des jeunes
filles, des courtisanes captives ou libres. «Villes libres, elles payent leur liberté:

trop cher,... elles sont faibles, à la merci du prince,... à la merci du hobereau
qui les détrousse et les nargue,... à la merci de la cité rivale, qui, rompant les

accords, se retourne contre la voisine jalousée42.»
Il y a là plus qu'une simple technique narrative, l'expression d'un dessein

historiographique — nous le verrons encore —, un dessein qui souligne la
parenté plus que formelle entre un Braudel («J'ai passionnément aimé la
Méditerranée»43) et un Jules Michelet («Le premier je vis la France comme
une âme et une personne»44). Et même un Charles de Gaulle45.

Par cette méthode de la personnification, l'histoire s'ouvre au dramatique.
Drame amoureux où les villes sont courtisanes, la Méditerranée mère la
France amante. Tout s'anime, et, sans que la recherche scientifique en pâtisse,
devient mise en scène. Théâtre. Non seulement pour et par des individus et
des éléments comme dans l'historiographie traditionnelle, mais aussi par les
décors, qui entrent en jeu, interfèrent dans la pièce, déclament leur propre
partition. «Longue durée» de cet extraordinaire bazar qu'est le grenier oublié
du passé.

II

La Nouvelle histoire, un apport à l'historiographie ecclésiastique

Tel se présente donc le mouvement historiographique français des soixante
dernières années, dans ses intentions et ses figures les plus marquantes. Pré-

40 La Méditerranée et le monde méditerranéen, t. 1, p. 232.
1 L'identité de la France, t. 1 : Espace et histoire; t. 2-3 : Les hommes et les choses,

2 vol., Paris, 1986.
42 L. Febvre, Un destin Martin Luther, p. 67.

F Braudel, La Méditerranée et le monde méditerranéen, t. 1, p. 10.
44 J. Michelet, Histoire de France, Paris, 1898, t. 1, préface de 1869, p. I; ibid.,

P- XLIII: «Chère France, avec qui j'ai vécu, ...j'ai passé avec toi quarante années, dix
siècles!»

Ch. de Gaulle, Mémoires de guerre, t. 1, Paris, 1954, p. 1 : «Toute ma vie, je me
suis fait une certaine idée de la France, la princesse des contes et la madone aux
fresques des murs.»



38 GOTTFRIED HAMMANN

sentation résumée, mais rappel indispensable pour comprendre en quoi cette

école offre à l'historiographie théologique et ecclésiastique l'occasion d'une
réflexion sur sa propre pertinence.

Dans la deuxième partie de notre étude, nous voudrions montrer ce que

l'historiographie en théologie ou d'Eglise peut apprendre de cette méthode
renouvelée de compréhension du passé. Par quels apports et quelles interpellations

la Nouvelle histoire, omnipraticienne, ouvre à sa collègue spécialiste

en matière religieuse, de nouvelles pistes et lui propose de nouveaux principes
de travail.

Nous décomposerons notre réflexion de la manière suivante :

— Les applications possibles de la Nouvelle histoire à l'historiographie
théologique et ecclésiastique:
— quant à la méthode — d'analyse

— de synthèse
— quant à l'objectif: — le «faire revivre»

— Exemples

Les applications possibles

Curieusement, c'est la Nouvelle histoire qui a pris les devants. C'est elle qui
a fait les premières avances à la théologie et par là à l'historiographie
ecclésiastique. En lui faisant quelque peu la leçon. Sur le plan pratique d'abord; sur

la question du sens ensuite. Par ses conseils, elle offrit dès ses débuts à sa

collègue théologique enracinée dans son bastion ecclésiastique, la possibilité
d'une application de ses propres méthodes. Avec, en prime, une exhortation
insistante à sortir de son isolement.

Dès le début des années 1930, Lucien Febvre était parti en guerre contre ce

qu'il appelait «le système de la commode». Un système qui compartimentait
l'histoire en tiroirs, comme d'une commode « si bien rangée et en si bel ordre »,

isolant chaque domaine de l'histoire (le politique, le démographique, le social,
le commercial, etc.), rendant impossible, par ce cloisonnement, toute vision
globalisante, toute tentative d' «histoire totale» des activités humaines46.

Cela valait pour l'historiographie théologique et ecclésiastique, comme pour
les autres. Le «destin Martin Luther» et plus largement toute la problématique

religieuse du XVIe siècle offrirent à Febvre l'occasion d'un appel à la

théologie: «L'intérêt et le but d'études comme celle-ci (telle que l'école des

Annales les pratique) écrivait-il, n'est-ce point d'appeler, de provoquer des

recherches non plus fragmentaires, mais concertées? Et puis, viennent les

retouches nécessaires et les corrections désirables; incorporer ou réincorporer

la théologie dans l'histoire et, par une démarche inverse, l'histoire à la

46 Cf. L. Febvre, art. s/ « Histoire de la Russie » (Ch. Seignobos e.a.), in : La Revue de

synthèse, n°VII, 1934.



L'HISTOIRE À L'ÉCOUTE DE LA «NOUVELLE HISTOIRE» 39

théologie; cesser de ne voir en celle-ci qu'une collection de concepts et de
raisonnements s'agglomérant comme des cristaux dans une solution en vase
clos ; la rapprocher au contraire de cent autres manifestations de pensée et de
sentiment ses contemporaines, et chercher quels rapports nécessaires l'unissent

à celles-ci et celles-ci à elle-même; c'est là sans doute une méthode
d'avenir et qui, systématiquement appliquée, saura conduire à des conclusions

neuves47.»

L'appel à l'ouverture et à la réinsertion dans le concert historique, de toutes
les sciences humaines, constitue le premier conseil d'ordre méthodologique de
cette école à l'historiographie théologique et ecclésiastique. Aucune spécialisation

en historiographie ne peut se suffire à elle-même. Il faut «une consultation

regroupant l'ensemble des sciences de l'homme»48, donc aussi la théologie.

Aucun risque qu'elle se noie dans l'uniformité, car, si «le monde est
violemment poussé vers l'unité», le triomphe du singulier, «ce n'est pas le
désastre des pluriels»49.

Premier conseil donc: tenir compte de la multiplicité des domaines
historiques divers. «Renoncer au linéaire». «Briser les frontières». Se laisser
convaincre qu' «une culture ne vit pas d'idées pures». Rendre à ces idées leurs

«corps matériels»50. Pour mieux ressusciter le passé. Comme l'écrit encore
Braudel: «C'est toute l'Histoire qu'il faut mobiliser pour l'intelligence du
présent51.»

Deuxième enseignement: élargir l'analyse. Dépasser les limites du champ
explicitement théologique et ecclésiastique. Hors de son espace traditionnel,
l'historiographie chrétienne trouvera un stock de documents inédits. Une
quantité d'informations marginales qui n'ont cessé d'interférer avec la vie de
la foi et de l'Eglise du passé. Qu'elle aille voir du côté de la géographie, quand
celle-ci devient créatrice d'histoire. Ou du côté de l'agriculture, dont les

développements, aux XIe-XIIe siècles, par exemple, progressent en symbiose
avec le renouveau monastique. S'interroger sur les liens entre les technologies
de l'architecture médiévale et l'art des cathédrales...

Puis, devant l'abondante récolte, trier le matériau de l'histoire selon les
«plans étages» de Fernand Braudel. Sonder le passé, cette durée du temps
historique, comme histoire de la «longue durée», temps géographique presque

immobile. Retrouver un niveau intermédiaire, les semi-profondeurs du

47 Ecrit en 1929 dans la Revue historique, t. CLXI, s/ le titre «Les origines de la
Réforme française et le problème des causes de la Réforme», reprint in : L. Febvre, Au
cœur religieux du XVIe siècle, Paris, 1957,19832,pp. 7-95 ; la citation se trouve à la p. 80.
— (Souligné par nous).

48 F. Braudel, in: Ecrits sur l'histoire, p. 291. — «L'histoire n'est peut-être pas
condamnée à n'étudier que des jardins bien clos de murs.» in: La Méditerranée et le
monde méditerranéen, préface, t. 1, 19856, p. 14.

49 F. Braudel, Ecrits sur l'histoire, pp. 307-308.
50 Ibid., pp. 290, 299.
51 Ibid., p. 255.



40 GOTTFRIED HAMMANN

temps social, celui des «destins collectifs et des mouvements d'ensemble».

Enfin, en surface, le temps «événementiel » des mouvements brefs, éphémères

comme les événements et les gestes des hommes.
Méthode analytique, que l'historiographie théologique a peut-être pratiquée

çà et là, un peu comme par inadvertance, mais que la Nouvelle histoire
l'inciterait à systématiser, pour ne perdre aucune des pulsations diverses,

perçues en surface dans la vie des croyants et l'histoire de cette communauté
curieuse et originale qu'est l'Eglise chrétienne. Perçues en surface, mais venues
des moyennes et grandes profondeurs, où l'histoire, moins bavarde, ne sort

qu'avec peine de son long mutisme, au bout d'une patiente et amoureuse
sollicitation.

Ainsi, la longue marche analytique de l'Ecole des Annales et de la Nouvelle
histoire pourrait garder l'historien théologien d'une synthèse apologétique
hâtive, faute d'une récolte documentaire suffisamment large glanée dans les

murs d'un contexte trop étroitement ecclésiastique. Comme si l'histoire de

Luther, par exemple, pouvait se réduire à un monde strictement ecclésiastique
(au sens où nous l'entendons au XXe siècle) et à l'analyse des écrits. Cette école

nous invite à des recherches tous azimuts vers les zones périphériques de notre
passé chrétien et ecclésial. Non pour nous divertir, ou suivre une mode, mais

pour mieux comprendre en fin de compte le propre de notre histoire
chrétienne. «Comprendre notre présent à la lumière du passé», selon l'expression
de Marc Bloch52. Chercher partout, sans négliger les recoins apparemment
anodins, flairer les connexions possibles entre la foi et la vie, qui toujours ne

font qu'un. Ne rien mépriser, rien négliger, savoir qu' «en histoire il n'y a pas
de petits sujets»53.

Troisième leçon : tenter des synthèses. Au fur et à mesure de ses

développements, en particulier durant ces dix dernières années, la Nouvelle histoire
semble crouler sous les amas documentaires, fruits de son inlassable labeur
d'«histoire quantitative». Au point que l'historiographie, à force d'analyses
sérielles et d'études diachroniques, est menacée d'éclatement, — 1'« histoire en
miettes»54. Il y a là une évolution récente, non prévue par les initiateurs.
Fernand Braudel, en particulier, défendait comme un objectif fondamental
l'élaboration de synthèses, précisément grâce à l'élargissement du matériau
documentaire. Pour lui, la recherche quantitative était au service de l'effort de

synthèse. De synthèses nouvelles — telle sa «Méditerranée» — rendues
possibles par l'ouverture multidisciplinaire et par le patient discernement des

relations entre l'histoire courte (de surface) et l'histoire longue (la part du
milieu et les destins collectifs). Que serait le travail d'un Braudel ou d'un

52 M. Bloch, Métier d'historien, Paris, 1946, p. 11.
53 A. Piaget, Pages d'histoire neuchâteloise, Neuchâtel, 1935, p. XXIX.
54 Voir la récente étude critique de François Dosse, L'histoire en miettes. Des

«Annales» à la «nouvelle histoire», Paris, 1987.



L'HISTOIRE À L'ÉCOUTE DE LA «NOUVELLE HISTOIRE» 41

Lucien Febvre sans leur capacité géniale de renouer la gerbe, de refaire de

l'histoire de synthèse? Même ponctuelle, passagère?55 Sur ce plan, les disciples

semblent bien s'être séparés de leurs maîtres qui en appelaient à assembler

les morceaux, à reconstruire «la grande histoire»56.
Par ses ambitieuses perspectives originelles, la Nouvelle histoire invite

l'historiographie théologique et ecclésiastique à comprendre panoramique-
ment le paysage (théologique et ecclésial) qu'elle prétend investir. A le revisiter

et le redécrire, pour mieux éclairer et mieux faire comprendre le message
(chrétien) dont ce terrain n'a jamais cessé, depuis vingt siècles, de renvoyer
l'écho.

Sortir de son isolement; élargir le champ d'analyse; tenter des synthèses:
trois enseignements que la Nouvelle histoire suggère à l'historien théologien
quant à sa méthode de travail.

Il en est un autre, lié à l'objectif du «faire revivre»: cette intention de
l'historien de concentrer tous ses efforts sur «la compréhension du présent à

partir du passé» (Marc Bloch), cette tentative de ressusciter le passé, dans
toute la complexité de la vie quotidienne (du prix du pain à l'angoisse
religieuse), comme un jeu scénique où nos ancêtres sortent de leur oubli, remontent

sur les planches d'un temps de longue durée, donnant la main, à la
manière d'une farandole médiévale, aux éléments (personnifiés!) de leur
monde ambiant. Et nous, spectateurs d'aujourd'hui invités par l'historien,
sommes pris dans le mouvement, redécouvrant nos sources dans cette
histoire-théâtre revécue comme une symbolique de notre présent, éclairant et
affinant notre propre identité. Identité retrouvée, identité approfondie. Insérée

dans un temps revécu, dans l'unité du présent et du passé réhabité.
Cette histoire réanimée, revisitée, est bien l'objectif, nous semble-t-il, sous-

jacent aux grands travaux des historiens fondateurs de la Nouvelle histoire.
Objectifjustifié, selon ces mêmes historiens, par le «besoin de comprendre».
Lucien Febvre: «Je définis volontiers l'histoire un besoin de l'humanité, le
besoin qu'éprouve chaque groupe humain, à chaque moment de son évolution,

de chercher et de mettre en valeur dans le passé les faits, les événements,
les tendances qui préparent le temps présent, qui permettent de le comprendre

55 Voir à ce propos ce que F. Braudel écrivait déjà en 1963 de l'histoire «sérielle», à
la lecture du travail de thèse de Pierre Chaunu, in: Ecrits sur l'histoire, pp. 135 à
153.

56 F. Braudel: «J'espère aussi que l'on ne me reprochera pas mes trop larges
ambitions, mon désir, mon besoin de voir grand. L'histoire n'est peut-être pas condamnée

à n'étudier que des jardins clos de murs. Sinon ne faillirait-elle pas à l'une de ses
tâches présentes, qui est aussi de répondre aux angoissants problèmes de l'heure
Peut-il y avoir un humanisme actuel, en 1946, sans histoire ambitieuse, consciente de
ses devoirs et de ses immenses pouvoirs 'C'est la peur de la grande histoire qui a tué la
grande histoire', écrivait Edmond Farai, en 1942. Puisse-t-elle revivre!» In: La
Méditerranée et le monde méditerranéen, 1985, p. 14.



42 GOTTFRIED HAMMANN

et qui aident à le vivre57.» Besoin de comprendre, de nous comprendre
aujourd'hui, de trouver notre propre identité à travers l'éclairage du passé. Un
objectif qui déterminera des choix, des sélections de thèmes, de «séries», de

structures dans le passé, selon nos besoins d'identification. Une sélection

opérée par l'historien, lui aussi homme du présent, metteur en scène, agent
médiatique qui, par l'amplitude et la pertinence de ses choix, réanimera le jeu
passé, offrant à ses contemporains la quête et la fête de leur identité.

Par cet objectif, cette vocation prêtée à l'histoire et à l'historien, Febvre et

Braudel ont vu juste: personne ne peut faire l'économie de cette quête
d'identité. Personne ne repoussera le passionnant matériau d'identification
qu'offre ce type d'étude dramaturgique du passé. Une histoire qui lui présente

non seulement des dates, des événements ou des personnages glorieux, si

grands et distants qu'il est impossible de se retrouver en eux, mais une histoire
qui l'intègre à des contextes de vie (familiaux, culturels, professionnels...) et à

des milieux géohistoriques (climatiques, météorologiques — cette météo tant
observée, quotidiennement faiseuse d'histoire), qui ramène à leur taille
humaine ces grandes figures, qui les replace dans un quotidien du temps passé,

là où le commun des mortels présents peut justement trouver matière à sa

propre identification.
Par là s'explique assurément la passion actuelle du grand public pour

l'histoire, biographies, études sérielles (le thème de la mort p. ex.), émissions
télévisées, commémoration d'événements ou anniversaires de grandes figures:

Luther, la révocation de l'Edit de Nantes, le 450e anniversaire de la

Réformation en Suisse romande —, pour ne citer que ces exemples.
Ici, l'historiographie théologique et ecclésiastique est très directement

concernée. Prise à partie même : car l'histoire profane à la manière des Annales

va lui ravir son bien, occuper son terrain. Théologie, religion, Eglise faisant
partie intégrante de l'histoire globale — tout est histoire! —, l'histoire de

l'Eglise, réintroduite dans l'histoire générale, deviendra «histoire du peuple
chrétien»58. L'historien théologien se voit subrepticement dépossédé de ce

qu'il croyait être son domaine réservé59. La Nouvelle histoire, sous la direction

de Bernard Plongeron et A. Vauchez, édite en ce moment une «Histoire

57 Cité in : Enc. Universalis, 1985, t. 9, p. 354. Voir à ce propos P. Ricoeur : « L'histoire

est animée par une volonté de rencontre autant que par une volonté d'explication
L'histoire fait surgir les valeurs de la vie des hommes d'autrefois. Cette évocation

des valeurs qui est finalement la seule évocation des hommes qui nous soit accessible,
faute de pouvoir revivre ce qu'ils ont vécu (...); ce transfert temporel est donc aussi un

transport dans une autre subjectivité, adoptée comme centre de perspective.», in:
Histoire et vérité, Paris, 1955, pp. 31-32.

58 Cf. J. Delumeau, Histoire vécue du peuple chrétien, Toulouse, 1979.
59Cf. V. Conzemius, «Kirchengeschichte als 'nichttheologische' Disziplin, in:

Römische Quartalschrift, Bd. 80, 1985, 1-4, pp. 31 à 48.



L'HISTOIRE À L'ÉCOUTE DE LA «NOUVELLE HISTOIRE» 43

des diocèses de France»60. Finie l'autonomie de «l'histoire de l'Eglise» en
Facultés de théologie On nous fouille nos sacristies, nous vole nos registres
paroissiaux61. L'historiographie théologique et ecclésiastique est prise dans la

ronde. Qu'elle s'ouvre au jeu, monte en scène! Y perdra-t-elle son âme? Ce

n'est pas sûr. Dans la profanité de l'école qui l'interpelle, ne se retrouverait-
elle pas, comme par surprise, en terrain partiellement connu, propice à un
renouveau de sa propre spécificité?

Ecoutez ce texte du patriarche inspirateur de l'Ecole des Annales, Jules

Michelet, nouvel Ezéchiel, soufflant sur les ossements desséchés de l'histoire:
«La vie a une condition souveraine Elle n'est véritablement la vie qu'autant

qu'elle est complète. Les organes sont tous solidaires et ils n'agissent que
d'ensemble. Nos fonctions se lient, se supposent l'une l'autre. Qu'une seule

manque, et rien ne vit plus. On croyait autrefois pouvoir par le scalpel isoler,
suivre à part chacun de nos systèmes; cela ne se peut pas, car tout influe sur
tout. [Rétablir la vie du passé, c'est] rétablir le jeu de tout cela, l'action
réciproque de ces forces diverses dans un puissant mouvement qui redeviendrait

la vie même62.» Ainsi, faire revivre les documents et les archives, «ces
cimetières de l'histoire». Et Michelet d'ajouter: «A mesure que je soufflais sur
leur poussière, je les voyais se soulever.»

Voilà pour le quatrième enseignement, l'objectif du «faire revivre», que
l'historiographie théologique et ecclésiastique peut recevoir de la Nouvelle
histoire. A son écoute, elle peut être autre chose qu'une histoire de l'institution
ecclésiale, des dogmes ou des théologies. Etre le lieu du « faire revivre », dans la
communion du présent avec les milieux, les communautés, les individus
croyants du passé. Et dans cette dramatique, elle aura sa spécificité à faire
valoir. Sans doute pourra-t-elle entrer dans le jeu de la Nouvelle histoire; et
encore disposera-t-elle d'une spécificité retrouvée. Nous verrons que ce sera là
son apport en retour, son espace particulier sur lequel l'historiographie profane

ne saurait la suivre sans se renier.

Exemples

Illustrons-le par quelques exemples bibliographiques récents, tirés des

publications du protestantisme francophone:
En 1977 et 1980 parurent à Strasbourg deux ouvrages collectifs qui sont, à

notre avis, tout à fait représentatifs de cette collaboration entre historiens
profanes et historiens théologiens. Il suffit d'évoquer le titre du premier:

60 s/ la dir. de B. Plongeron et A. Vauchez, Paris, en cours de parution. T. 1,1987 :

Paris: une histoire religieuse des origines à la Révolution.
61 Cf. p. ex. P. Goubert, Beauvais et le Beauvaisis de 1600 à 1730, étude sur les

registres paroissiaux, Paris, 1960.
62 J. Michelet, Histoire de France, 1898, t. 1, préface de 1869, p. XXII.



44 GOTTFRIED HAMMANN

Strasbourg au cœur religieux du XVIe siècle et son sous-titre: Hommage à

Luden Febvre, pour s'en convaincre63. L'étude de la situation politique, de la

vie économique et démographique y dialogue avec le mouvement évangélique
naissant: l'histoire de l'institution ecclésiale se mêle inextricablement à celle

de la cité, et les réformateurs strasbourgeois, avec leur théologie et leur
pratique religieuse, ne se comprendraient pas correctement sans leur insertion
dans la multiplicité des aspects politiques, sociaux, économiques, démographiques

de la vie strasbourgeoise.

Il en est de même du deuxième ouvrage : Horizons européens de la Réforme
en Alsace64, fruit d'un même type de collaboration entre historiens «profanes»

et historiens théologiens, «fidèles à l'esprit de Lucien Febvre»65. Cela se

vérifie aux titres des deux grandes parties subdivisant le livre: I. Société,

individus, mentalités; II. Bucer au cœur de l'Europe du XVIe siècle. Un coup
d'œil à la liste des auteurs confirme la collaboration entre «historiens» et

«théologiens»66.
Autres exemples : la commémoration, en 1985, de la révocation de l'édit de

Nantes, et, en 1986, la célébration du 450e anniversaire de la Réformation
calvinienne. Les festivités (et jusqu'au marché aux pistoles à Genève!), les

colloques, les expositions, les publications réalisées à l'occasion de ces
anniversaires constituent une autre illustration de cette rencontre entre les deux

genres historiographiques, montrant comment «l'histoire de l'Eglise» (en

particulier dans le protestantisme) s'est sortie de son isolement, a élargi son

analyse, présente des synthèses, fait revivre le passé. Sans pouvoir mentionner
toutes les parutions, signalons néanmoins, comme exemplaire pour notre

propos, le magnifique volume réalisé sous la direction de Pierre Chaunu, sur
L'aventure de la Réforme. Le monde de Jean Calvin61. Il illustre l'effort de

synthèse globale d'une nouvelle histoire appliquée à la traditionnelle histoire
de l'Eglise.

Fort bien! Qu'histoire et théologie collaborent et se stimulent. Mais peut-
on en rester là? Et que devient la question du sens de l'histoire? Comment la

Nouvelle histoire y répond-elle? Et comment l'historiographie théologique et

ecclésiastique peut-elle y répondre, tout en appliquant, tels que nous avons

63 Strasbourg au cœur religieux du XVIe siècle. Hommage à Lucien Febvre, Actes du
colloque international de Strasbourg (25-29 mai 1975), éd. par G. Livet et F. Rapp,
Strasbourg, 1977.

64 Mélanges offerts à J. Rott, publiés par M. de Kroon et M. Lienhard, Strasbourg,
1980.

65 In: Strasbourg au cœur religieux du XVIe siècle, préface, p. 5.
66 Dans la même série, on pourrait encore citer Croyants et sceptiques au XVIe siècle.

Le dossier des Epicuriens, éd. M. Lienhard, Strasbourg, 1981, préface de Jean
Delumeau.

67 L'A venture de la Réforme. Le monde deJean Calvin, s/ la dir. de P. Chaunu, Paris,
1986. — Autre bel exemple de ce type de réalisation : Genève et la Révocation de l'Edit de

Nantes 1680-1705, éd. O. Reverdin e.a., Genève, 1985.



L'HISTOIRE À L'ÉCOUTE DE LA «NOUVELLE HISTOIRE» 45

tenté de le montrer, certains des principes et des objectifs définis par cette
école? Car cette question, qui est celle de la philosophie ou de la théologie de

l'histoire, n'était-elle pas le champ d'investigation privilégié de l'historiographie

théologique et ecclésiastique? Que devient-elle alors dans cette
collaboration avec l'étude historique profane?

III

La Nouvelle histoire, une interpellation sur la question du sens

de l'histoire

L'évacuation de la question du sens

Qu'est-ce qui anime l'histoire, quel projet ou quelles idées-forces déterminent-ils

le cours du temps? L'historiographie chrétienne a traditionnellement
répondu, au nom de la théologie comme au nom de la philosophie d'ailleurs:
le dessein de Dieu. Ou: Dieu, comme puissance téléologique du temps. Pour
Bossuet, par exemple, l'histoire était régie par un tel projet. «Les Empires,
écrivait-il dans son Discours sur l'Histoire universelle, ont pour la plupart une
liaison nécessaire avec l'histoire du peuple de Dieu68.» Le sens de l'histoire,
c'était donc le développement et l'achèvement du plan divin dans l'Eglise.
Plus près de nous, Arnold Toynbee ne dit pas autre chose dans ses présupposés
théologiques de A Study ofHistory, lorsqu'il voit dans le mouvement général
de l'histoire la progression spirituelle de l'humanité vers la transcendance.
« L'Esprit de la terre, écrit-il, tandis qu'il tisse et dispose ses fils sur la chaîne du
Temps, compose l'histoire de l'homme telle qu'elle se manifeste dans la
genèse, la croissance, le déclin et la désagrégation des sociétés humaines. Dans
toute cette confusion de vie et tourmente d'actions, nous pouvons entendre le
battement d'un rythme élémentaire, dont nous avons appris à reconnaître les
variations69.» Toynbee — tentative anachronique ou féconde pour notre
temps? — assigne à l'histoire la fonction de réaliser la Cité de Dieu. Se voulant
philosophie de l'histoire, son interprétation se mue en théologie de l'histoire.

Du même coup, par la prétention de soumettre l'historiographie à ce critère
théologique de lecture, il se heurte à la Nouvelle histoire. On devine aisément
que celle-ci ne supporte pas pareille tutelle, elle qui revendique l'autorité sur
toutes les sciences humaines. La confrontation à la théorie historique de
Toynbee nous fournit par la même occasion la réponse de tout le courant issu

68 J. B. Bossuet, «Discours sur l'Histoire universelle», 1681, in: Oeuvres, Paris
(Pléiade), 1961, p. 948.

69 A. Toynbee, A Study of History, cité d'après la trad. fr. L'Histoire. Un essai
d'interprétation, Paris, 1951, p. 608.



46 GOTTFRIED HAMMANN

des Annales à la question du sens de l'histoire: c'est un refus clair et net70.

Jacques Le Goff le rappelait en 1978 encore dans l'ouvrage encyclopédique La
Nouvelle histoire: «Il faut espérer que la science historique puisse désormais

mieux éviter les tentations de la philosophie de l'histoire, renonce aux
séductions de la majuscule — l'histoire avec un grand H — et se définisse
mieux par rapport à l'histoire vécue des hommes. Les intéressants
développements de l'histoire doivent se poursuivre et y aider71. » Pour la Nouvelle
histoire, la religion est «anthropologie religieuse». Elle ne peut être que cela.

Toute référence explicative à un sens est considérée comme a—historiographique.

Tout autre, en revanche, est le phénomène religieux et ses manifestations.

«Le besoin religieux harmonise autant qu'il peut rationnel et

irrationnel. Le religieux exprime l'humain quasi dans sa plus haute et plus
énergétique mesure. Et — ce qui importe à l'histoire — à travers une épaisseur

temporelle considérable. Le phénomène religieux appartient, en un regard

temporel, à la longue durée. Longue durée et éternité, ou plutôt
extratemporalité, sont à la vérité, dans le mental collectif, normalement confondues.

Ainsi l'histoire des faits religieux peut-elle valablement s'établir comme
pourvoyeuse de matériau anthropologique72.»

La Nouvelle histoire tranche en fait la question du sens de l'histoire en

refusant de se laisser tenter par elle. Le problème du sens de l'histoire n'est pas

son problème. Se laisser séduire tout de même par elle ne saurait être qu'un
reniement de la vocation et de la tâche spécifiques de l'historien. Ou il sera

historien, ou il sera théologien73.

Jugement anticipé sur l'historien-théologien? En fait, comment l'historiographie

théologique et ecclésiastique répond-elle à la question, indépendamment

de l'interpellation de la Nouvelle histoire, non seulement dans le

contexte francophone, mais aussi en dehors de lui?

Quelques réponses de l'historiographie ecclésiastique

Un débat qui eut lieu à Rome en 1981 et dont les travaux ont été publiés en

1985, permet, d'une manière suffisamment représentative, d'en présenter les

réponses74. Regroupant des historiens de différentes universités et instituts

70 Cf. p. ex. L. Febvre, «De Spengler à Toynbee. Quelques philosophies opportunistes

de l'histoire», in: Revue de métaphysique et de morale, n° 4, oct. 1936.
71 J. Le Goff, La Nouvelle Histoire, Paris, 1985, p. 241.
72 Alphonse Dupront, «La religion: Anthropologie religieuse», in: Faire de

l'histoire, t. II, Nouvelles approches, pp. 142-143.
73 Ce qui ne veut pas dire qu'il ne puisse pas exister d'historiens croyants! Voir

P. Chaunu ou Jean Delumeau. Cf. de ce demier le témoignage d'un chrétien confronté
au travail historiographique, Ce que je crois, Paris, 1985.

74 «Grundfragen der kirchengeschichtlichen Methode — heute», Internationales
Symposion, 24. bis 27. Juni 1981 in Rom, Römische Quartalschrift, Bd. 80, 1985, 1-4,

pp. 1 à 259.



L'HISTOIRE À L'ÉCOUTE DE LA «NOUVELLE HISTOIRE» 47

catholiques (dont la «Commission Internationale de l'Histoire ecclésiastique
comparée»), le colloque permet de situer la position présente de l'historiographie

ecclésiastique catholique, fidèle à la tradition d'une part, mais aussi
confrontée aux approches nouvelles de l'historiographie française75.

Dans la conception catholique, l'histoire reste explicitement le lieu où se

déroule et se continue l'incarnation de Dieu76. Tel est le sens de l'histoire.
Comment donc l'historien pourrait-il faire non seulement une lecture, mais
encore une interprétation utile du passé, sans référence à un sens qui animerait
l'histoire? Ou alors dira-t-il que l'histoire n'a pas de sens?

Erwin Iserloh exprime bien cette conception catholique d'une historiographie

théologiquement engagée: «L'historien chrétien, écrit-il, sait que tout
s'oriente selon un sens et tend vers un accomplissement, le positif comme le

négatif, vers le salut ou la perdition. C'est ainsi que l'histoire trouve pour lui
son unité77.» Dans la perspective dogmatique de Hans-Urs von Balthasar, il
reprend l'idée d'un sens rétrospectif qui permettrait de comprendre, a posteriori,

le sens des événements passés à la lumière d'un événement à venir (par
exemple la parousie). C'est bien à cette adhésion, à cette initiation au mystère
téléologique de l'histoire que se reconnaît l'historien véridique. Car sans ce

sens, sans la cohérence et l'unité qu'il confère au déroulement du temps, que
serait l'histoire? «Sans le concept d'unité du monde et de la cohérence de ses

événements, il n'y aurait après tout point d'histoire.» «Car, ce qui fait
l'historien, c'est précisément sa volonté de comprendre l'ensemble de la cohérence
de l'histoire78.» L'événement pris comme tel, dans son isolement, n'a pas de

signification en soi, il n'est que source, matériau de compréhension de la
cohérence interne à l'histoire. Sans cette cohérence, il n'y aurait que détails, et
le déroulement événementiel, dont l'homme est un agent, sombrerait tout
bonnement dans l'absurde. Et Iserloh de s'écrier: «L'histoire de l'Eglise, c'est
de la théologie!» — «Et l'alternative: l'histoire de l'Eglise — science historique

ou théologie? ne se pose tout simplement pas.» Car «être historien de

l'Eglise, c'est-à-dire étudier le religieux tel qu'il a été vécu dans l'institution
ecclésiastique à travers les siècles, c'est observer la marche de l'Eglise avec les

yeux de la foi. Credo ecclesiam»79. Le caractère théologique ou ecclésiastique
de l'historien d'Eglise, précise-t-il encore, n'est pas une fonction superféta-

75 Cf. p. ex. la communication à ce colloque d'Alphonse Dupront: «Approches
Historiques d'une Anthropologie religieuse», op. cit., pp. 120 à 137.

76 Cf. la position de Erwin Iserloh, proche de celle de Hubert Jedin. — A ce propos :

K.-V. Selge, Einführung in das Studium der Kirchengeschichte, Darmstadt, 1982,
PP. 48 ss; aussi B. Roussel, in RHPR 54, 1974/1, p. 149.

77 E. Iserloh, «Kirchengeschichte — Eine theologische Wissenschaft», in:
Römische Quartalschrift 80, 1985/1-4, p. 9.

78 Ibid., pp. 10-11. — Cf. aussi les interprétations proleptiques de l'histoire chez des
théologiens comme W. Pannenberg ou J. Moltmann.

79 Op. cit., pp. 19 et 27.



48 GOTTFRIED HAMMANN

toire, mais bien la qualité qui donne accès à l'intelligence du donné historique
lui-même80.

La position d'Iserloh, par sa clarté et son autorité, résume les thèses de tout
un courant historiographique, aussi bien catholique que protestant.
Néanmoins, d'autres conceptions, plus nuancées, mériteraient d'être présentées ici.
Celles, catholiques, d'Henri-Irénée Marrou81 ou de Victor Conzemius82. Du
fait de leur tonalité critique, elles s'apparentent, par un échange œcuménique

encore à développer, à certaines des réponses fournies par l'historiographie
protestante.

Que sont ces réponses protestantes? Nous ne voudrions en signaler que
quelques-unes, éclairantes pour notre confrontation. En particulier celle de

François Wendel, parce que ce dernier enseigna à Strasbourg, comme Lucien
Febvre et Marc Bloch83, et que l'ancien historien de la Faculté de théologie
strasbourgeoise fut ainsi témoin de cette confrontation84.

Afin de nous en tenir au domaine de l'historiographie, nous ne nous
arrêterons pas à des thèses qui relèvent davantage de la théologie dogmatique ou
exégétique comme celle d'Ernst Käsemann85. Suggestive pour notre
problématique serait aussi celle d'Oscar Cullmann du «salut dans l'histoire»86,
puisqu'il affirme: «La Bible donne la grille qui nous permet de déchiffrer
notre temps et de découvrir, sinon dans le détail du moins dans les grandes
lignes, le cours que Dieu choisit pour son histoire87.» Ces thèses n'ont ni l'une
ni l'autre l'intention de répondre historiographiquement à la question du sens
de l'histoire. Intention qui est bien celle de François Wendel.

«Il faut, dit-il, dans l'histoire, faire sa part à l'initiative humaine et ne

jamais perdre de vue l'intervention incessante de Dieu, non pour en tirer
naïvement des leçons morales souvent déduites à contre-sens, mais simplement

pour tenir compte de la réalité même du déroulement historique. C'est là
déjà de la philosophie de l'histoire plutôt que de l'histoire proprement dite.
Celle-ci mettra au contraire en relief la personnalité des hommes qui vraiment
ont eu une action sur le cours des événements: elle sera humainei%.»

10 Ibid., pp. 19-20.
81 Cf. sa Théologie de l'histoire, Paris, 1968.
82 Cf. ci-dessus, n. 59.
83 C'est à l'époque de leur commun enseignement à Strasbourg que Lucien Febvre et

Marc Bloch se lièrent d'amitié et formèrent le projet de rénover l'histoire; cf. G. Bourde,

H. Martin, Les écoles historiques, p. 173.
84 Cf. B. Roussel, «François Wendel et l'enseignement de l'histoire ecclésiastique»,

in: RHPR 54, 1974/1, pp. 135 à 152.
85 Voir les rapports avec notre thème in : P. Gisel, Vérité et Histoire — La théologie

dans la modernité Ernst Käsemann, Paris, 1977; du même: «Ernst Käsemann: une
théologie de l'histoire?», in: Hokhma n° 18, 1980, pp. 1 à 13.

86 O. Cullmann, Le salut dans l'histoire, Neuchâtel, 1966.
87 Op. cit., p. 297.
88 B. Roussel, op. cit., p. 145. (Souligné par nous.)



L'HISTOIRE À L'ÉCOUTE DE LA «NOUVELLE HISTOIRE» 49

En dépit d'une conception «événementialiste» (accent sur les individus
agents d'événements — palier de surface de l'historiographie braudélienne),
François Wendel dit bien de l'histoire ecclésiastique qu'elle sera humaine,
intégrée à l'histoire humaine globale. Mais encore: si les Eglises «font partie,
au même titre que n'importe quels autres groupements humains, de l'histoire
générale de l'humanité il s'agit en revanche, de ne pas perdre de vue lefait
religieux qui est à la base de l'histoire ecclésiastique, et qui lui donne son

originalité»*9.
François Wendel occupe, à notre sens, une position charnière dans

l'historiographie ecclésiastique francophone. Sa manière de faire de l'histoire est

d'une part centrée sur la dimension tout humaine des hommes du passé. De
l'autre pourtant, il voit la spécificité de l'histoire ecclésiastique dans la dimension

transcendante de l'Eglise invisible »°. Certes, pour lui le sens reste inhérent
à l'histoire elle-même, et par là il demeure fidèle à une historiographie
ecclésiastique traditionnelle. Mais en replaçant l'histoire de l'Eglise, sans privilège
historiographique, au sein de l'histoire générale de tous les autres groupements

humains, il ouvre une porte par laquelle pourrait se faire entendre, nous
semble-t-il, une autre réponse de la part de l'historiographie théologique à la

question du sens. Une réponse qui tienne davantage compte des apports et

interpellations de la Nouvelle histoire décrits précédemment, et qui ne soit pas

une simple revendication péremptoire d'intelligence privilégiée du mystère de

l'histoire.

Une autre réponse possible

Du moment que la nouvelle école historiographique française refuse de se

laisser tenter (selon ses propres termes) par la question du sens de l'histoire,
l'historiographie théologique et ecclésiastique peut-elle encore se sentir
interpellée par elle? Peut-elle en recevoir plus qu'un renouvellement formel, qu'un
apport méthodologique telles les quatre applications décrites précédemment?
Et si elle allait plus avant dans l'écoute de cette historiographie sirène, ne
courrait-elle pas le risque de jeter l'enfant avec l'eau du bain : de renoncer elle
aussi à la question du sens, laissant ainsi accroire l'absence de sens de

l'histoire, comme si le déroulement du temps était en soi absurde, et que les

événements, à la manière d'Albert Camus, n'étaient que Peste, à laquelle nous
ne pourrions échapper? Peste qu'il nous faudrait affronter sans illusion, et
qu'il serait lâche, donc inhumain de refuser (par la mort) d'un côté, ou par le

mythe du sens (la foi) de l'autre?
Certes, l'historiographie théologique et ecclésiastique, si elle veut rester

explicitement chrétienne et donc ne pas se renier elle-même, ne peut se

89 Ibid, p. 146.
90 Ibid., p. 146.



50 GOTTFRIED HAMMANN

délester de l'affirmation, théologique et ecclésiastique parce que biblique, du
dessein de Dieu dans l'histoire. Mais, et la restriction est fondamentale, elle ne

saurait se méprendre sous prétexte d'authenticité et de fidélité de son témoignage,

sur l'ambiguïté de l'histoire.
Rester théologique et ecclésiastique, l'historiographie chrétienne le peut.

Mais elle ne le peut que par cet aveu de l'ambivalence du donné même qu'elle
prétend lire et interpréter. Ainsi convient-il de rendre moins assurées et moins
impatientes les affirmations précitées d'Erwin Iserloh ou d'Oscar Cullmann9 '.

La position d'Henri-Irénée Marrou nous semble mieux à même de fonder le

travail de l'historien théologien. «L'homme chrétien, écrit-il, par la foi, sait

que l'histoire a un sens et quel est ce sens, mais il n'est pas doté d'un moyen sûr
d'écrire dès maintenant cette histoire, qui n'est perceptible pleinement que du
côté de l'Eternel Jusque-là, de tous les hommes insérés dans le tissu même
de l'histoire, aux prises avec sa complexité, aucun ne peut se targuer de

mesurer dès maintenant quelle est, pour chaque événement (ponctuel ou de

longue durée), la part plus ou moins grande de contribution positive qu'il
apporte à l'avancement de l'histoire, ou au contraire quelle part, due au mal,
aux ravages du péché, alourdit celle-ci, retarde l'avènement du salut. Le temps
de l'histoire apparaît ainsi chargé d'une ambiguïté, d'une ambivalence radicale

(,..)92.»
Pareille ambiguïté met à mal la subordination de l'historiographie

chrétienne à une «théologie de l'histoire», à une réponse à la question du sens qui
serait une réponse explicite. C'est-à-dire qui revendiquerait la possibilité d'un
discernement, même partiel ou équivoque, du dessein de Dieu dans l'histoire.
Discernement finalement impossible. Car qu'est-ce qu'un discernement
équivoque, sinon une contradiction dans les termes? Citons encore François
Wendel: «Du moins on arrive (au XXe siècle) à cette conclusion qu'un
véritable historien ne saurait contester aujourd'hui, à savoir que l'histoire de

l'Eglise ne doit être déterminée par aucun préjugé dogmatique, pas plus que les

opinions politiques d'un historien ne doivent influencer sa conception de

l'histoire politique93.»
Interpellée par la Nouvelle histoire, l'historiographie théologique et

ecclésiastique doit renoncer à lire l'histoire de l'Eglise comme une «histoire sainte»,

une histoire sacralisée par un projet divin, discernable, peu ou prou, dont
l'histoire serait porteuse. L'histoire est — peut-être pour l'historien, vérita-

91 Cf. ci-dessus, les notes 77 à 80, et 87.
92H.-I. Marrou, «La théologie de l'histoire, Paris 1968, et De la connaissance

historique, Paris, 1954. — Voir aussi P. Ricoeur, qui dit «son accord substantiel avec
H.-L Marrou», dans «L'histoire comme avènement de sens» et «Le christianisme et le

sens de l'histoire», in: Histoire et vérité, pp. 36 à 40 et 81 à 98; Temps et récit, 1.1,

pp. 137 ss. — A rapprocher aussi des travaux de G. Ebeling, p. ex. : « Historische und
dogmatische Theologie», in: Theologie und Verkündigung, Tübingen, 1963, pp. 10 à

18.
93 In RHPR 54, 1974/1, p. 146.



L'HISTOIRE À L'ÉCOUTE DE LA «NOUVELLE HISTOIRE» 51

blement pour le croyant — grosse de l'action de Dieu, mais pour l'historien
théologien, ni les événements religieux, ni les institutions ecclésiastiques dans

l'histoire n'en sont les récipiendiaires obligés et évidents. Même pas à titre
potentiel94. L'historien (et l'historien théologien aussi) a besoin d'un critère de

sélection et de lecture dans le matériau du passé. Ce critère ne peut être le

projet incarné de Dieu dans l'histoire et dans l'humain, du moment qu'est
reconnue et acceptée l'impossibilité du discernement. A moins de nous ériger
nous-mêmes ou nos institutions ecclésiastiques en critères, en magistère de

discernement et d'interprétation de l'histoire, l'historien ne peut déceler, ni
assurément ni même timidement, ni dans l'histoire des individus ni dans les

destins collectifs, ce qui est porteur de révélation historiquement incarnée de

Dieu. Humble aveu — de l'historien théologien et de l'Eglise! Dire que l'histoire

de l'Eglise réalise le projet de Dieu pour le monde, tel que ce projet s'est

incarné, (tel que le temps s'est accompli) dans la personne de Jésus de Nazareth,

le Crucifié ressuscité, — ce dire n'est pas parole d'historien, mais
affirmation de foi, parole de dogmaticien.

A nouveau le problème, incontournable, nous mène au divorce, apparemment

inévitable, entre l'historien critique et le théologien d'Eglise.
Néanmoins, nous avons fait un pas de plus: nous disons maintenant que
l'historiographie théologique et ecclésiastique peut résister, elle aussi, à la tentation
d'une réponse à la question du sens de l'histoire, qui préjugerait dogmatiquement

et péremptoirement, personnages et événements historiques à l'appui,
de la présence de Dieu et du Christ dans l'histoire.

Nous pouvons dès maintenant préciser un premier élément de la spécificité
de l'historien théologien interpellé par la Nouvelle histoire: il cherchera, lui
aussi, àfaire de l'histoire sans l'hypothèse du sens de l'histoire. Dans le dialogue
intrathéologique sur la «théologie de l'histoire», l'historien théologien rejoindra

la thèse de Pierre Biihler, d'une «histoire sans l'hypothèque du sens de

l'histoire»95. C'est par une telle réponse à la question du sens de l'histoire, que
l'historiographie théologique et ecclésiastique pourra rester en collaboration
avec la nouvelle historiographie française. Et, en dépassant la question du

sens, se découvrir, grâce aux méthodes de la Nouvelle histoire (le «faire
revivre») une tâche spécifique et inédite, faire de l'histoire qui ne présupposât

94 Cf. E. Iserloh, op. cit., p. 15: «Die Inkarnation macht deutlich: Heilige
Geschichte ist möglich, d. h. das Ewige kann sich verzeitlichen.» Néanmoins: «Die
Kirchengeschichte hat gezeigt, dass es Fehlentwicklungen in der Kirche gibt, dass die
Assistenz des Heiligen Geistes zwar vor dem Schlimmsten bewahrt, aber nicht die
zeitweilige Verdunkelung des Glaubensgutes in wichtigen Fragen ausschliesst. » — C'est
que la plénitude de la vérité est, selon Iserloh, déjà donnée à l'Eglise dans son histoire,
mais pas encore pleinement réalisée : « Der Besitz der ganzen Wahrheit durch die Kirche
heisst — wie wir in der Kirche erfahren — noch nicht Realisation dieser Wahrheit in
ihrem Bewusstsein und ihrem Leben.»

95 Cf. P. Bühler, «Le sens de l'histoire comme problème de la théologie systématique»,

in RThPh 116, 1984, pp. 309 à 321.



52 GOTTFRIED HAMMANN

plus la capacité ni la tâche détectrices du dessein de Dieu, mais qui se

concentrât sur le terrain, sur les différents «paliers» (Braudel), sur la scène où

se joue l'histoire, dans l'épaisseur et la diversité de l'existence et du temps des

humains.
En prolongement de l'application du «faire revivre» telle que nous l'avons

présentée préalablement, et par delà l'hypothèque du sens de l'histoire, s'ouvre

à l'historiographie théologique et ecclésiastique une possibilité de faire de

l'histoire, sans qu'elle renie du même coup son caractère chrétien. Possibilité

que nous voudrions présenter en dernière partie de cette étude.

IV

La spécificité de l'historiographie théologique
et ecclésiastique

L'effet boomerang de la question du sens

Ce qui rend la question du sens de l'histoire si aiguë, si obsédante, c'est

qu'elle ne peut se passer de réponse, et ne saurait donc se contenter d'être
simplement éludée, comme le fait la Nouvelle histoire.

La nouvelle école historiographique française a critiqué les réponses
idéologiques données à la question du sens par l'ancienne école «positiviste» ou
«historiciste» des Seignobos et autres Lavisse. Critique justifiée96, et
apparemment couronnée de succès. On peut cependant se poser la question des

effets produits par l'impasse sur la question du sens, telle que la pratique la
Nouvelle histoire. N'y a-t-il pas un retour de flamme, dans les thèmes étudiés,
et par la personnalité de l'historien lui-même? Par exemple: Pourquoi, dans

l'historiographie actuelle, le choix de ces nombreux thèmes touchant à la

mort, à l'angoissant, à l'obsessionnel, au carnavalesque? Ces thèmes du
nocturne, du loup ; de l'infini maritime ; de la femme, de l'enfant, de la famille, de
la peste, du diable, de la peur — en Occident? Si les thèmes en eux-mêmes
sont innocents, leur choix l'est-il97?

Il est permis de demander en retour à la Nouvelle histoire si le vide laissé

par la question du sens ne se remplit pas subrepticement par l'idéologie même

96 Cf. p. ex. ce qu'écrivait E. Lavisse en 1912 dans la préface d'une des nombreuses
éditions du «Petit Lavisse»: «Si l'écolier n'emporte pas avec lui le vivant souvenir de

nos gloires nationales, s'il ne sait pas que ses ancêtres ont combattu sur mille champs de
batailles pour de nobles causes ; s'il n'a pas appris ce qu'il a coûté de sang et d'efforts pour
faire l'unité de notre patrie s'il ne devient pas un citoyen pénétré de ses devoirs et un
soldat qui aime son fusil, l'instituteur aura perdu son temps. » In : E. Lavisse, Histoire de

France, Cours Moyen, Paris, 1912, préface.
97 Se reporter à M. de Certeau, «L'opération historique», in: Faire de l'histoire,

t. 1, pp. 19 à 68, et à P. Ricœur, Histoire et vérité, pp. 28-29, ou Temps et récit, I, Paris,
1983, p. 287 et passim.



L'HISTOIRE À L'ÉCOUTE DE LA «NOUVELLE HISTOIRE» 53

de l'historien. Pour n'en citer que deux exemples : les convictions personnelles
de M. François Bluche sont-elles sans effets sur sa manière, par ailleurs
remarquablement documentée et erudite, de faire l'histoire des XVIIe et
XVIIIe siècles français et en particulier du Roi-Soleil?98 Et M. Pierre Chaunu
ne succombe-t-il pas à la «tentation du sens de l'histoire» à laquelle le «nouvel

historien» devrait résister, lorsqu'il écrit dans sa conclusion à L'Aventure
de la Réforme: «Karl Barth a ouvert la voie au libéralo-marxisme, qui a
colonisé le Conseil œcuménique des Eglises et engagé une partie des Eglises qui
se vident dans un CUL-DE-SAC. Un cul-de-sac dont seul le Saint-Esprit peut
nous sortir»99! Effet boomerang de la question du sens de l'histoire Exemple
extrême? Pourquoi donc, puisqu'il s'agit de l'un des historiens les plus
marquants et les plus productifs de la nouvelle école française?100

Ainsi, la question éludée du sens se venge-t-elle par le retour à l'idéologie
ou par la fixation sur la mort, cette alternative à l'éternité101. La Nouvelle
histoire court le risque de se tendre son propre piège.

Ce piège, comment l'historiographie théologique et ecclésiastique peut-elle
l'éviter?

La spécificité retrouvée

Le piège, dit la Nouvelle histoire, c'est la question du sens de l'histoire. Or,
il s'avère, à l'écoute de ses thèses, que le piège, c'est la question du sens de

l'historiographie. La question inéluctable n'est pas de savoir ce qui justifie
l'histoire, mais ce qui justifie qu'on la fasse revivre. Qu'elle soit, par sa

relecture et sa réanimation, créatrice d'identité — fort bien et sur ce plan nous
avons vu que l'historiographie théologique et ecclésiastique a beaucoup à

recevoir de la méthode des Annales102. Mais la question resurgit: créatrice de

98 Cf. ses ouvrages Le Despotisme éclairé, Paris, 19852, ou Louis XIV, Paris,
1986.

99 In: L'Aventure de la Réforme, p. 286.
100 Voir ce qu'écrivait déjà à ce propos F. Braudel in : Ecrits sur l'histoire, pp. 136-

153.
101 Sur ce point, cf. E. Iserloh, op. cit., p. 11 : «Wo der Gedanke der Einheit von

selbst postuliert wird, ereignet sich eine Ideologisierung der Weltgeschichte. Will
sich der Historiker von allen ideologischen Konzepten freimachen, so bleibt als das
innerweltlich klar erkennbare Ziel, auf das der einzelne Mensch wie die Geschichte als
ganze zusteuern: der Tod.»

102 Cf. la conception théologique, chez E. Käsemann, de l'histoire comme lieu d'une
dramatique, «de jugement où se décident des identités» (P. Gisel, in Hokhma 18, 1980,
p. 9). — P. Ricœur : « L'histoire est donc une des manières dont les hommes « répètent »
leur appartenance à la même humanité », in : Histoire et vérité, p. 32. Ce que nous disons
du «faire revivre» et de la remise en scène narrative de l'histoire est à lire dans la
perspective de la «mimesis» développée par P. Ricœur dans Temps et récit. — P. ex.,
t. I, p. 85: «... le temps devient temps humain dans la mesure où il est articulé sur un
mode narratif, el que le récit atteint sa signification plénière quand il devient une condition

de l'existence temporelle. » (Souligné dans le texte).



54 GOTTFRIED HAMMANN

quelle identité? en référence à qui? à quoi? Qu'est-ce qui justifie la relecture
animée du passé? Qu'est-ce qui anime, non pas la scène de l'histoire, mais

cette mise en scène qu'est l'historiographie?
Si l'historien prétend se confiner à la scène elle-même, en tant que lieu,

cadre, «planches» où se joue le théâtre de l'histoire, tout son «revivre» du

passé, socialement et individuellement, sera marqué du sceau de l'éphémère :

le constat de la mort, omniprésente, absolue, animera le jeu, et l'historien ne

pourra être rien d'autre que ce metteur en scène du mortel, c'est-à-dire de

l'humain.
La Nouvelle histoire, en partie, en est à ce point: le «faire de l'histoire»

comme réanimation scénique du passé, devient une technique en négatif (au

sens photographique du terme). Tout étant soumis à la mort, et le passé n'étant
rien d'autre qu'un présent mort, l'histoire comme créatrice d'identité pour les

hommes du présent ne peut avoir comme référence que la mort, que le mortel.
Car, vouloir réanimer l'histoire, pour s'identifier, aujourd'hui, à la vie; vouloir

réanimer le passé pour faire vivre le présent (comme le voulaient Febvre
et Braudel, dans la ligne de Michelet), c'est bien évidemment dépasser le

mortel immanent au monde et à l'humain. C'est s'en retourner à l'idée —

transcendante! — de la vie. Dès lors, Lucien Febvre parlera avec optimisme
de «l'homme»103; Fernand Braudel en appellera à un nouvel humanisme, à

un salut, à «un obstacle à franchir»104.
Franchir l'obstacle! Qu'est-ce à dire, sinon que l'historiographie est à la

recherche d'une Parole? Une Parole d'identification, qui n'est pas, pour
l'historien, réponse à la question du sens de l'histoire, mais qui justifie le «faire de

l'histoire», le «faire revivre» du passé.

Que l'on ne s'y méprenne pas: le recours à une parole, en l'occurrence le

message biblique, ne sera pas pour l'historien théologien la réintégration d'un
sens à l'histoire, mais bien la prise en compte d'une telle Parole dans l'étude
même dupasse. C'est-à-dire qu'en appliquant la méthode du «faire revivre»,
l'historiographie théologique et ecclésiastique étudiera comment les hommes
du passé ont vécu leur quotidien, dans toutes les ramifications, à l'écoute de

cette Parole de vie qu'est leur foi en Jésus le Christ, le Crucifié ressuscité. Et,
dans la mesure où leur histoire sera réanimée, en fonction de cette Parole qui a

déterminé leur manière de les vivre, le passé oublié des ancêtres, humains
certes, mais humains croyants, ou tentant de l'être, redeviendra pour les

103 Cf. Combats pour l'histoire, Paris, 1953, p. 428; M. de Certeau, op. cit.,
p. 34.

104 «Un humanisme, c'est une façon d'espérer, de vouloir que les hommes soient
fraternels les uns à l'égard des autres et que les civilisations, chacune pour son compte, et
toutes ensemble, se sauvent et nous sauvent Le présent ne saurait être cette ligne
d'arrêt que tous les siècles, lourds d'étemelles tragédies, voient devant eux comme un
obstacle, mais que l'espérance des hommes ne cesse, depuis qu'il y a des hommes, de
franchir.» In: «L'histoire des civilisations: le passé explique le présent», Ecrits sur
l'histoire, p. 314. (Souligné par nous).



L'HISTOIRE A L'ECOUTE DE LA «NOUVELLE HISTOIRE» 55

chrétiens d'aujourd'hui, mémoire de vie et d'identification. Non plus simplement

comme humains, mais comme humains interpellés aujourd'hui par une
même Parole que ceux d'hier.

Dans la perspective historiographique chrétienne, «faire de l'histoire»
peut ainsi devenir ce «faire mémoire» spécifique ; non seulement se souvenir,
mais être personnellement associé à une démarche de réintégration active du
passé dans notre quête présente.

La spécificité de l'historiographie théologique et ecclésiastique, c'est alors
cette réanimation anamnétique du passé. Rendant aux différents contextes et

aux humains qui les ont vécus, en quête de cette Parole, leur force de mémoire
actualisante, cette historiographie permettra de nous identifier, en tant
qu'êtres interpellés aujourd'hui par la même Parole, dans une unité retrouvée
créatrice d'identité, avec nos «lieux» du passé, ces lieux où s'enracine hier ce

que nous devenons aujourd'hui. Unité qui fait de l'histoire le lieu de notre
multiple incarnation, le lieu où nous sommes en butte à la mort, et pourtant
interpellés par une Parole qui se prétend la Vie. Unité retrouvée, grâce à une
historiographie spécifique qui rend possible cette fête du mémorial, cette
identification anamnétique entre temps présent et temps passé, entre ce qui est

encore vie et ce qui ne l'est déjà plus qu'en anamnèse d'éternité.
Ainsi, l'histoire redeviendra le lieu à chaque fois de la Parole revécue. Et

l'historiographie, le moyen (comme la liturgie!) de ce revivre particulier. La
spécificité de l'historiographie chrétienne ne sera pas la prétention à une
compréhension privilégiée de ce qui meut mystérieusement l'histoire. La
spécificité sera de remettre en scène les situations historiques comme autant
d'«aires» où les hommes du passé tentent de vivre la Parole chrétienne contre
l'oubli et la mort.

C'est alors dans ce rôle d'animatrice que l'historiographie théologique et
ecclésiastique retrouvera sa tâche originale. Et d'animatrice de la durée.

Aucune relecture du passé ne peut faire l'économie de la continuité. Fernand
Braudel le percevait fort bien, en insistant comme il l'a fait sur la nécessité

historiographique de l'espace-temps, «le temps, la durée, l'histoire»105. Faire
une lecture anamnétique du passé, c'est offrir une référence d'identification
dans la durée. Faire revivre, c'est rendre possible dans le présent, l'événement
de Jésus-Christ Parole, (la même hier, aujourd'hui, demain) en continuité avec
le passé. C'est par cette fonction que l'historiographie pourra être théologique106.

De même sera-t-elle ecclésiastique. Car le lieu privilégié où peut se passer,
historiquement, cette lecture anamnétique, c'est l'Eglise. Espace géohistorique,

lieu de la continuité, où la fête du mémento s'est réalisée dans le passé et

105 Ecrits sur l'histoire, p. 105.
106 Cf. G. Ebeling, Theologie und Verkündigung, Tübingen, 1963, pp. 12 ss; P.

Ricœur, Histoire et vérité, p. 28 : «... c'est le vécu qui est décousu, lacéré d'insignifiance ;

c'est le récit qui est lié, signifiant par sa continuité.»



56 GOTTFRIED HAMMANN

peut se réaliser dans le présent. L'Eglise, les chrétiens ne peuvent se passer
d'histoire Non parce que l'Eglise serait Tradition, porteuse de la vérité révélée,

mais parce qu'elle est institution humaine où depuis son avènement des

hommes vivent l'interpellation par la Parole Jésus-Christ. Et parce qu'elle est
le lieu d'écriture et de relecture continue de l'événement de cette Parole.
Donc: lieu historiographique inévitable et privilégié d'une réalité religieuse
particulière.

Cette étude visait un triple but: 1) présenter la nouvelle école historiographique

française ; 2) voir en quoi celle-ci pouvait remettre en question et
stimuler l'«histoire de l'Eglise»; 3) par cette confrontation, tenter de déceler

une spécificité et une tâche inédite pour l'historiographie chrétienne.
Intention programmatique, donc ambitieuse. Cette étude s'en ressent, et

pourtant, elle est loin d'être achevée. C'est que l'historien théologien a besoin,
dans l'émiettement et le cloisonnement des sciences historiques contemporaines,

de redessiner son itinéraire. Pour ne pas s'égarer. Pour retrouver sa

place auprès des autres disciplines théologiques et rester, dans leurs parages,
anelila theologiae et ecclesiae. Mais anelila indispensable107.

107 «Und nur so bleibt die Möglichkeit von Theologie heute überhaupt bewahrt.
Denn um der historischen Theologie willen muss einer auch dogmatischer Theologe
sein und entsprechend um der dogmatischen Theologie willen auch historischer
Theologe.» G. Ebeling, op. cit., p. 13.


	L'histoire de l'église à l'écoute de la "nouvelle histoire" : esquisse pour l'enseignement de l'histoire du christianisme

