Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 38 (1988)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 120 (1988), P. 483-493

BIBLIOGRAPHIE

AUGUSTINUS-LEXIKON, herausgegeben von Cornelius Mayer (en association Histoire de
avec d’autres collaborateurs), vol. 1, fasc. 1/2: Aaron-Anima, animus, la théologie
Basel/Stuttgart, Verlag Schwabe, 1986, LI + 319 p.

La parution du premier fascicule de cet Augustinus-Lexikon (AL) est un événement
scientifique aussi important que réjouissant. L’ceuvre d’Augustin est en soi un univers
riche et complexe. Elle signale quantité de personnages (contemporains, anciens, bibli-
ques) et surtout exploite, quand elle ne les crée pas, de multiples notions qui sont
souvent en constante évolution (qu’on songe par exemple a la notion de gratia). — Le
propos de ce lexique est de rassembler par ordre alphabétique les notions, les personnes,
les matiéres, les lieux et les auteurs qui eurent quelque importance dans la vie, ’ceuvre et
la doctrine d’Augustin. La perspective est donc historique: il s’agit de cerner Augustin
en lui-méme ainsi que par rapport a son temps. Mais I'influence d’Augustin sur la
postérité a di étre en régle générale négligée, car elle dépassait tout cadre bien défini. —
Telle qu’elle est congue, I'entreprise est déja considérable. Elle traitera en effet 1200
lemmes, choisis volontairement en latin par souci de rigueur (ainsi dans ce fascicule c’est
sous abortus qu’on trouvera ce qu’Augustin a dit de 'avortement et de la contraception).
Chaque article, trés structuré, se termine par une biblioraphie qui signale les articles ou
ouvrages anciens de référence et qui devient exhaustive pour les publications posté-
rieures a 1970. On mesurera le sérieux de ce travail en sachant qu’il s’appuie sur la
constitution préalable d’une concordance verbale augustinienne compléte (plus de 5
millions de mots!) et sur une bibliographie informatisée. Les auteurs des articles peu-
vent donc travailler sur une base documentaire et scientifique d’une richesse excep-
tionnelle. — Congu a 'origine au sein de I’Augustinus-Institut de Wiirzburg et entrepris
en collaboration avec divers autres instituts augustiniens, ce Lexique est une ceuvre
internationale qui associe les meilleurs spécialistes actuels et qui publie des articles dans
I'une des trois langues suivantes: allemand, anglais et frangais. — Il arrive que des
dictionnaires et lexiques édités en Allemagne constituent un véritable casse-téte: carac-
téres minuscules, abus des abréviations, recours a des fléches et autres signes dont le sens
est impénétrable. Rien de tel dans ce Lexique qui est un modele de lisibilité et dont la
typographie est parfaite. — Dans ce fascicule, on trouvera 38 articles allant de Aaron a
Anima, animus. 1ls sont de longueur inégale. Le plus long est consacré a Africa: il
constitue en effet un «article-cadre» puisqu’il dessine le cadre (politique, social, ecclé-
siastique) dans lequel vit Augustin. Pour donner une idée du choix des lemmes retenus
et de la longueur des articles, signalons ceux qui commencent par am. Ambitio (3
colonnes), Ambrosius (16 colonnes), Amen (2 colonnes), Amicitia (6 colonnes), Amor (6
colonnes). Mais, par exemple, ce dernier article amor sera complété par caritas et
dilectio. — Emerveillé par la qualité et I'intérét de ce Lexique, ¢’est a peine si nous osons
poer une question critique: pourquoi avoir pris le parti de donner en latin dans les
articles les citations de I'ceuvre d’Augustin? Autant on peut applaudir au choix de
lemmes latins, autant on regrette qu’un article en allemand, anglais ou francais soit
soudain interrompu par plusieurs lignes de latin. Les lecteurs mauvais latinistes seront
injustement handicapés. Injustement en effet, car les auteurs des articles, responsables
du texte qu’ils ont composé, auraient pu et di assumer aussi la responsbilité de la
traduction et de I'interprétation des citations qu’ils choisissaient de reproduire. Mais
cette réserve est dérisoire face a I'excellence de cet Augustinus-Lexikon.

Eric JuNnoD



484 BIBLIOGRAPHIE

M. STAROWIEYSKI et alii, éd. Apoftegmaty Ojcow Pustyni (= «Les sentences
des péres du désert»), Warszawa, Akademia Teologii Katolickiej, 1986,
tomes 1/2, 292 + 276 p.

11 existe plusieurs collections des apophtegmes des péres du désert, dont I’A/phabe-
ticon (IVS-V¢ siécles) dans lequel les sentences sont arrangées sous les noms des peres,
I'Encouragement aux moines de Hyperechios (IV¢-V¢ siécles), la Collection de Martin
de Braga (VI® siécle) et les Commonitiones sanctorum patrum (début du VI€ siecle),
arrangées selon le sujet. Tous ces recueils furent ’objet d’éditions critiques et c’est en se
fondant sur ces éditions (dont la liste est donnée au début de chaque volume) que
I’équipe de M. Starowieyski a préparé la premiére traduction polonaise, en deux volu-
mes. Notons que la «synopse» des apophtegmes, publiée en 1976 par dom Lucien
Regnault, est réimprimée in extenso dans le deuxiéme volume. Vu que les apophtegmes
constituent la source principale pour I’étude des origines du monachisme, le premier
tome est muni de trois introductions trés riches: «L’Egypte patrie des moines»
(E. Wipszycka), «Les recherches archéologiques a Kelia» (E. Makowiecka) et «Les
probléemes littéraires des apophtegmes» (M. Starowieyski). Le lecteur qui ne connait pas
le polonais tirera profit de la trés riche bibliographie (p. 219-240) qui mentionne non
seulement les éditions critiques et la littérature secondaire, mais aussi les traductions en
d’autres langues modernes (y compris le frangais). Les sous-titres de la bibliographie des
sources montrent en outre la complexité des apophtegmes en tant que genre litté-
raire.

IRENA BACKUS

EVAGRE LE PONTIQUE, Scholies aux Proverbes, Introduction, texte critique,
traduction, notes, appendices et index par Paul Géhin (Sources chrétiennes
340), Paris, Cerf, 1987, 526 p.

On appelle «scholie» le commentaire bref (quelques lignes seulement) d’un passage
ou d’un verset de I'Ecriture qui présente une difficulté. Avec les Scholies aux Psaumes, a
I’Ecclésiaste et a Job, encore inédites, les Scholies aux Proverbes forment I’ensemble de
I'eeuvre exégétique qui nous reste d’Evagre. L’intérét de ce commentaire est d’autant
plus grand qu’il s’inscrit aussi dans une tradition herméneutique remontant a Origéne et
qui met en paralléle les trois livres de Salomon (Proverbes, Ecclésiaste et Cantique des
Cantiques) avec les trois étapes de la connaissance et du progrés spirituels (pratique,
physique, théologique) (cf. Schol. 247), parallélisme que nous retrouvons chez Basile,
Didyme, G. de Nysse et plus tard au Moyen Age. Dans ses scholies, I’'on voit comment le
Pontique développe cette premiére étape de la croissance spirituelle et gnostique du
moine, et I’on se rend vite compte a leur lecture de la subtilité de la pensée. Il s’agit en
effet de décrypter et de faire décrypter au disciple les réalités intelligibles (noéta) dans les
réalités sensibles telles que nous les donne a connaitre le texte scripturaire (Schol. 1).
Cette reconduction d’un ordre de réalité a I’autre pourra apparaitre difficile, voire méme
artificielle au lecteur pressé, mais elle correspond chez notre auteur a une herméneu-
tique spirituelle méthodique et réfléchie qui exige une longue méditation du texte a
commenter; et 'apparente discontinuité de ’exégése cache de maniére délibérée la
profonde unité du systéme et de la pensée. Nous aimerions souligner ici non seulement
la finesse, célébre, de I’analyse des passions humaines, mais encore les remarquables
scholies sur ’amitié spirituelle (pneumatike philia), la fonction et la présence didasca-
liques des Anges a I’égard des hommes en voie de guérison, le role tentateur des démons
s’opposant a la remontée de I"ame en Dieu, la réalité positive du corps, 'importance du
cceur dans la connaissance des réalités divines, et ce leitrmotiv qui revient sans cesse que



BIBLIOGRAPHIE 485

la véritable gnose ne peut étre que le fruit des vertus, de la purification intérieure et de la
charité parfaite. — P. Géhin, éditeur et traducteur de ces 382 scholies, a choisi d’éditer
séparément dans ce volume les deux principales rédactions: celle d’Evagre formant le
texte de base selon le Codex Patmiacus 270 (X€s.) qui a servi a I’édition de Tischendorf
en 1860, et les Extraits de Procope de Gaza, plus tardifs. Le texte biblique retenu est celui
de I’ Alexandrinus. Par une excellente typographie différenciée, il est possible de repérer
clairement le lemme biblique commenté, la scholie d’Evagre et I'extrait de Procope.

JEAN BOREL

SAINT BERNARD, De la considération, traduction de Pierre Dalloz, Paris, Cerf,
1986, 194 p.

Réimpression de la traduction qui avait paru en 1943. A cette occasion, le traducteur
a ajouté une nouvelle introduction et, en fin de volume, un article intitulé: L architec-
ture de S. Bernard. Rappelons que le De Consideratione est le dernier ouvrage de St.
Bernard (T 1153) et qu’il s’agit de cing livres dictés par lui, entre 1148 et 1152, 4 I'adresse
de I'un de ses anciens moines devenu pape sous le nom d’Eugéne II1.

JEAN BOREL

IsaAc DE L’ETOILE, Sermons, Tome 11, Texte établi par A. Hoste et G. Raciti,
Traduction et notes par T G. Salet et G. Raciti (Sources chrétiennes 339),
Paris, Cerf, 1987, 434 p.

Par ce Tome III s’achéve I'édition complete des Sermons d’Isaac de I'Etoile
(t ~ 1178). Rappelons que le Tome I (S.C. 130) contient les Sermons 1-17 pour la
Toussaint et ’Epiphanie, le Tome II (S.C. 207) les Sermons 18-39 pour le Caréme, le
Tome III les Sermons 40-55 pour Piques, Ascension, Pentecote et les fétes de I’As-
somption, Jean-Baptiste, Pierre et Paul. G. Raciti, I'un des présentateurs de cette édition
fournit a la suite quelques fragments perdus et retrouvés par lui-méme dans un manus-
crit d’Oxford. Ce troisiéme volume donne enfin, pour I’ensemble des sermons, I'index
analytique des mots latins, ainsi que celui des citations scripturaires et poétiques. —
Pérégrination de I’ame vers I’«intelligentia», son extréme pointe spirituelle («supre-
mum animae» ou «ceil du ceeur») seule capable de contempler la nuée lumineuse du
Tabor et de recevoir les «théophanies» dans I’extase au seuil de 'union, voila le theme
majeur et caché de chacun de ces sermons, qui sont autant de petits traités, admira-
blement écrits, et dans lesquels le Maitre-Abbé n’hésite pas a faire passer les discussions
métaphysiques les plus techniques, ce en quoi il est assez unique dans la lignée des
cisterciens du XII¢ s. Que le lecteur désireux d’en savourer la lettre et 'esprit n’oublie
jamais cette régle universelle du monachisme: «lis peu, mais attarde-toi!».

JEAN BOREL

HEIKKI KIRJAVAINEN, éd., Faith, Will and Grammar. Some Themes of
Intensional Logic and Semantics in Medieval and Reformation Thought,
Helsinki (Publications of Luther-Agricola Society B15), 1986, 178 p.

Ce volume contient trois contributions, dont la premiére (par H. Kjljavainc?n) traite
de «la ‘simultanéité’ de la foi et de la raison dans la logique épistémologique, de



486 BIBLIOGRAPHIE

I’Antiquité a la Haute-Scolastique». La deuxiéme contribution (R. Saarinen) s’occupe
du probléme de I'intempérance morale dans le systéme éthique de Jean Buridan. Fina-
lement, le troisiéme article (R. Tyo6rinoja) discute du réle que joua pour Luther le
langage philosophique et théologique. Pour ce faire, ’'auteur s’appuie sur un seul texte de
Luther: sa dispute de 1539 sur Jn 1,14. Kirjavainen essaie de montrer que les théolo-
giens du Moyen-Age (2 commencer par St. Augustin) avaient besoin d’un concept
épistémologique qui laisserait intacte la distinction de Platon entre I'opinion (ddxa) et la
connaissance, tout en faisant ressortir le statut particulier de la foi chrétienne («entre» la
connaissance et ’opinion). L’auteur emploie la logique épistémologique pour esquisser
le développement de la notion de la foi en tant qu’entité qui se situe entre ’opinion et la
connaissance. Toutefois, il ne précise pas en quoi consiste exactement cet «entre-deux ».
Peut-étre nous éclairera-t-il la-dessus dans une prochaine publication? De plus, pour
éviter I'introduction d’un systéme autre que celui de la logique épistémologique, I’au-
teur écarte d’emblée toute identification de la connaissance a la justification (c’est-
a-dire: 'homme sait que p seulement s’il est totalement justifié a croire que p). L’as-
similation de la connaissance a la justification étant ainsi affaiblie, ’auteur peut aborder
sans probléme la question de la «simultanéité» de la foi et de la connaissance. La
démarche parait moins qu’honnéte. La mauvaise qualité de ’anglais dans cette contri-
bution fait que I’'argumentation est parfois impossible a cerner. Voici un exemple: p. 65,
«[St. Thomas] seems to think that faith and knowledge are excludingly separate» (la foi
et la connaissance sont-elles séparées ou bien est-ce qu’elles s’excluent mutuellement ?).
Dans ’article sur I'intempérance morale chez Buridan, M. Saarinen montre de maniére
convaincante que Buridan s’oppose a la théorie d’Aristote selon laquelle c’est la raison
de 'homme qui détermine un acte de faiblesse morale. Il s’oppose aussi a la doctrine
exprimée dans le texte franciscain Correctorium fratris, selon laquelle c’est la volonté de
’homme qui refuse d’obéir a sa raison dés qu’il s’agit d’un acte d’intempérance. Selon
Buridan, c’est le manque de confiance en son propre jugement moral qui fait que
I’homme se comporte mal. Le dernier article démontre comment Luther, tout en étant
trés marqué par la logique terministe du Moyen-Age tardif, écarte 'emploi du langage
«logique» des qu’il s’agit de théologie. Il semble quelque peu dommage que I'auteur ne
se fonde que sur un seul texte de Luther: dans d’autres traités, p. ex. Vom Abendmahl!
Christi Bekenntnis (1528), Luther emploie volontiers la terminologie logique pour
éclaircir sa doctrine de ’eucharistie ! — Malgré ses défauts, le volume dans son ensemble
stimulera sans doute I'intérét pour la philosophie et la théologie de la fin du Moyen-
Age.

IRENA BACKUS

REINHARD SCHWARZ, Luther (Die Kirche in ihrer Geschichte, Band 3, Liefe-
rung I), Gottingen, Vandenhoeck und Ruprecht, 1986, 230 p.

Encore un ouvrage sur Luther aprés I'indigestion de 1983? Oui et non! Non, caril ne
s’agit pas d’un ouvrage comme les autres! R. Schwarz offre vraiment une somme que
I’on peut qualifier de « pédagogique» sur la personne et I’ceuvre de Luther. En effet, I’A.
ne peut pas, en 230 p. méme trés serrées, s’aventurer dans la défense de tel ou tel point
d’interprétation de I’ceuvre ou de la vie du réformateur de Wittenberg. Toute la richesse
de son entreprise réside a mon sens dans la bibliographie abondante et fort bien choisie
propos de la quasi-totalité des aspects de la pensée et de la vie de Luther et dans la
présentation de toutes les gandes questions-discussions que souléve ce personnage hors
du commun. Ainsi voit-on a propos de tel aspect inconnu ou peu connu de la vie ou de la
pensée de Luther la maniére dont sont posées et se posent aujourd’hui les questions et
a-t-on les références bibliograhiques nécessaires a la poursuite de 'investigation. C’est



BIBLIOGRAPHIE 487

dire qu’un tel ouvrage sera profitable aussi bien au lecteur entrant dans ce sujet tenta-
culaire qu’a celui qui en a déja une (relativement) bonne connaissance. — Le parti-pris
de la collection est d’aborder les choses chronologiquement. On passe donc en douze
chapitres de la naissance a la mort du Réformateur. Parallélement a cette présentation
biographique sont abordées les ceuvres les plus importantes de Luther et par 1a méme ses
thématiques théologiques les plus déterminantes. Il faut, en effet, bien comprendre qu’il
ne s’agit pas d’une présentation de la théologie de Luther non plus du reste que d’une
biographie allant jusqu’a scruter les plus infimes détails de la vie du Réformateur. Nous
avons affaire a un ouvrage de références, aux deux sens de ce terme du reste. Un seul
regret: 'absence de registres des personnes et des matiéres qui permettraient de s’y
retrouver encore plus rapidement dans cette ceuvre pourtant fort claire et bien struc-
turée.

JEAN-DENIS KRAEGE

HANS-GEORG KEMPER, Deutsche Lyrik der friihen Neuzeit. Band 1. Epochen-
und Gattungsprobleme. Reformationszeit, Tiibingen, Max Niemeyer
Verlag, 1987, XIV + 315 p.

L’ouvrage est congu en trois volumes dont le premier examine les liens entre le
développement de la poésie allemande et la Réforme luthérienne. Les deux volumes
suivants porteront respectivement sur les activités de Zwingli et de Calvin dans le
domaine de I’hymnologie réformée et sur la poésie mystique allemande du X VII® siécle.
Le présent volume est subdivisé en trois parties. L’auteur commence par discuter la
notion méme de la «frithe Neuzeit» qui a été remise en cause par certains historiens,
notamment par Stephan Skalweit. Selon ’auteur, par contre, la «friihe Neuzeit» existe
bel et bien mais ne se manifeste pas partout de la méme maniére. En ce qui concerne
I’histoire de la littérature allemande, elle comprend trois «sous-périodes»: la Réforme
(1517-55), la confessionnalisation (1555-1685) et les Lumiéres. C’est a la Réforme que la
littérature devient pour la premiére fois un « Massenmedium». La poésie qui se déve-
loppe a cette époque est caractérisée tant par une vaste quantité de « Geistlieder» que
par I'inspiration humaniste. Les poésies spirituelles, affirme I’auteur, servirent d’ins-
trument de propagande utile et efficace, et c’est ce qui est discuté dans les deux autres
parties du présent volume. La deuxiéme partie, « Humanismus und Reformation»,
offre un survol des liens entre la mentalité humaniste et la poésie qui en découle.
L’auteur souligne a juste titre que I’anticléricalisme des humanistes, tels Sébastien Brant
et Thomas Murner, inspira directement leur production littéraire, et que c’est ainsi que
leur poésie avec son leitmotiv de la «folie» entra dans le domaine spirituel. L’un des
meilleurs exemples de la poésie anti-romaine de I’époque apreés 1517 est celle d’Ulrich
von Hutten dont plusieurs exemples sont cités et analysés avec finesse. La poésie
polémique demeure d’ailleurs une caractéristique stable de la Réforme luthérienne. La
troisiéme partie, intitulée « Reformation und gemeiner Mann», montre dans quelle
mesure Luther lui-méme ainsi que ses collégues (tels Paulus Speratus) se préoccupérent
de communiquer la Réforme sous la forme de cantiques et de poésies a la population en
trés grande partie analphabéte. Un chapitre entier est consacré aux cantiques de Luther
et un autre, tout aussi intéressant, a la poésie de la « Réforme radicale». Une analyse de
la poésie de Hans Sachs vient clore le premier volume du travail de M. Kemper, dont le
mérite principal réside dans une véritable tentative de situer la « Deutsche Lyrik» dans
son contexte historique et de montrer les liens étroits entre les deux. La méthode de M.
Kemper n’est cependant pas sans piége. Bien que les analyses des poésies soient infail-
liblement subtiles et éclairantes (v. p. ex. p. 253, sur le role «réformateur» de I'allégorie



488 BIBLIOGRAPHIE

dans I'’ceuvre de Sachs), 'ouvrage témoigne d’une certaine «historische Unklarheit».
Voici, parmi d’autres que 1’on pourrait citer, deux exemples: depuis les travaux de S.
Markish et C. Augustijn, on ne peut plus affirmer qu’Erasme était antisémite (p. 69); il
n’est pas vrai non plus qu’Erasme (avant 1523) était encore plus radical que Luther, vu
que la correspondance d’Erasme de cette période témoigne de sa préoccupation crois-
sante quant a «l’extrémisme» du Wittembergeois. Néanmoins, ’auteur réussit dans
I’ensemble a convaincre le lecteur que la Réforme luthérienne et I’essor de la poésie
vernaculaire allemande sont inséparables.

IRENA BACKUS

ODILE MARTIN, La conversion protestante a Lyon (1659-1687), (Hautes études
médiévales et modernes, 57). Genéve, Droz, 1986, 308 p.

Analysant avec finesse de nombreux documents d’archives, cet ouvrage présente a la
fois un tableau de famille du protestantisme lyonnais d’avant la Révocation et I'histoire
d’un échec: celui de la Compagnie de la propagation de la foi, créée en 1659 dans le but
de travailler «a la conversion des hérétiques». Cette société, malgré une importante
activité de prédication et d’instruction, malgré le soutien financier qu’elle cherche a
assurer aux convertis, ne parvient a entamer que les franges de la communauté pro-
testante de Lyon (les abjurants sont en grande majorité des adolescents ou des jeunes
gens, souvent orphelins). L’auteur examine comment le protestantisme de Lyon s’est
maintenu jusqu’au choc de 1685 et méme au-dela, malgré les pressions physiques et
morales qu’on connait. Si les sources locales sont abondamment exploitées, on regrette
qu’O. Martin n’ait pas cru devoir faire appel aux documents étrangers, genevois notam-
ment, qui auraient dans plus d’un cas permis d’identifier des personnages mentionnés (a
cet égard, il est étonnant que la thése de Roger Stauffenegger, incontournable désormais,
n’ait pas été consultée). L’absence enfin d’index des noms propres rend malaisée la
consultation du livre, et c’est ficheux, puisqu’il apporte une mine de renseignements sur
I’aspect quotidien de la controverse idéologique qui a secoué toute une génération.

MICHEL GRANDJEAN

MICHAEL ECKERT, Gott — Glauben und Wissen. Friedrich Schleiermachers
Philosophische Theologie, Berlin/New York, Walter de Gruyter, 1987,
227 p.

Les travaux catholiques sur Schleiermacher sont rares. Mais voici un ouvrage qui
s’inscrit dans un questionnement qui habite actuellement aussi bien la théologie évan-
gélique (Pannenberg, Ebeling, Joest) que le catholicisme (Drey, Fries): la théologie
fondamentale. Thése d’habilitation 4 Regensburg, cette étude se propose en effet de
s’occuper de ce déficit de la Schleiermacher-Forschung: interroger la théologie philo-
sophique afin d’en déterminer la pertinence pour la théologie fondamentale (p. 8).
L’auteur le fait a partir de 'introduction de la Glaubenslehre de Schleiermacher, quand
bien méme celle-ci ne représente que ’ébauche partielle d’une théologie philosophique.
Il y voit l'interaction de deux thématiques, I'une anthropologique (la dépendance
absolue en tant que possibilité de Dieu de se révéler en ’homme), I'autre christologique
(la réalité de la révélation en Christ en tant qu’identité du divin et de ’humain). Si la
rédemption de 'homme s’avére une nécessité de la révélation divine pour ’homme,
c’est parce qu’en termes anthropologiques, cette révélation, libre et gratuite, n’est pas
absolument surnaturelle et irrationnelle (p. 200).

KLAUSPETER BLASER



BIBLIOGRAPHIE 489

FREDDY DURRLEMAN, Jésus et le Christianisme, Carriéres-sous-Poissy, La
Cause, 1987, II1 + 449 p., préface de Jean Bauberot.

Le fondateur de La Cause est mort en prison en 1944, Il avait eu le temps d’achever
le présent volume, qui devait étre la suite de sa célébre Initiation protestante. Le titre
devait en étre Initiation chrétienne. Les héritiers et descendants de Durrleman ont
préféré un autre titre qui a le mérite de bien situer le propos de I'auteur: pour savoir ce
qu’est le christianisme, il faut en revenir a Jésus, et non se contenter des images
déformantes que I'on s’en fait. Durrleman était un brillant orateur. Cela se sent: son
style est volontiers rhétorique. Les non-spécialistes le liront probablement volontiers.
Pour le reste, cette édition posthume nous met en présence d’un livre comme on ne les
fait plus: certaines pages sont de véritables mosaiques de citations, parfois fort longues,
que l'auteur enchaine les unes aux autres. La plupart des ouvrages cités sont antérieurs a
1920. — En préface, J. Baubérot resitue rapidement la personne et I'ceuvre de Durrle-
man, et rappelle a juste titre que «La Cause peut étre considérée comme I'un des
premiers groupements a avoir systématiquement recherché comment le christianisme
pouvait manifester une nouvelle pertinence sociale dans une société laicisée». Consi-
déré sous cet angle, le présent ouvrage fait figure de document historique.

BERNARD REYMOND

RENE MARLE, Peut-on savoir ce qu'il faut croire? La régle de foi, Paris, Nou-
velle Cité, 1987, 100 p.

Le Pére Marlé rassemble dans ce petit opuscule fort clair des articles parus dans la
revue Croire Aujourd’hui. 11 y répond a une interpellation redevenue courante au sujet
de ce qu’il s’agit de croire ou, comme il le dit lui-méme, du saint auquel se vouer. En
d’autres termes, y a-t-il toujours lieu de parler d’une regula fidei et, si oui, quels sont les
criteres formels qui permettent de la constituer? — Dans un premier chapitre, il se
demande comment concilier régle ou loi et foi. Tout semble les opposer et pourtant la
loi, aux yeux de notre auteur, posséde une fonction structurante qui seule permet a la foi
de trouver toute sa liberté. Un deuxiéme chapitre est consacré a «la régle supréme de
I’Ecriture sainte». Y sont abordées les questions du statut particulier de I'Ecriture par
rapport a toute autre composante de la regula fidei, du canon et de la (non-)complétude
de I’Ecriture. Au troisiéme chapitre, ’A. ne peut s’empécher de poser «le probléme
herméneutique», par quoi il faut entendre la question des critéres d’interprétation de
’Ecriture, ce qui le méne jusqu’a I’exigence de constituer un canon dans le canon. Mais
au nom de quoi faut-il opérer cette constitution? Cela le conduit, en son quatriéme
chapitre, a examiner la régle de foi ecclésiale qu’il qualifie de «jeu concertant d’auto-
rités». Les mémes problémes sont prolongés dans le chapitre V qui examine ’autorité
des dogmes (intentionnalité «éternelle» des dogmes et «figures» historiques qu’ils
possédent). Enfin, I’A. essaye de prendre en compte la distance qui existe entre la foi telle
qu’elle est effectivement vécue et les formulations de foi officielles ainsi que la solution
que pourrait étre la rédaction de «bréves formules» de confession de foi (I'unité catho-
lique de la foi aujourd’hui). — L’entreprise du Pére Marlé est en fait la discussion d’un
catholique avec les interpellations de la théologie herméneutique protestante qu’il
connait bien et dont il rend honnétement compte. Dans chaque chapitre, on voit
clairement jusqu’ou il peut prendre en compte cette interpellation et ou il formule une
réponse typiquement catholique a ce questionnement. Le dialogue peut donc conti-
nuer!

JEAN-DENIS KRAEGE

Théologie
contemporaine



490 BIBLIOGRAPHIE

OswALD BAYER, Schdpfung als Anrede, Tiibingen, Mohr, 1986, 166 pages.

En huit articles précédés d’une introduction, ’auteur rassemble une dizaine d’années
de réflexion sur une herméneutique de la création. Il reproche a la théologie dialectique
d’avoir négligé ce théme : mal aiguillée par la séparation que le XIX¢siécle a établie entre
le domaine de I’histoire, lieu d’'une compréhension, et le domaine de la nature, lieu d’une
explication, elle a isolé ’homme du reste de la création et manqué la nécessaire média-
tion de la parole de Dieu au travers de la créature et du monde. En évitant cet écueil et
aussi celui de 'tmmanentisme, il s’agit donc pour la théologie de repenser la création
sous I’angle d’une parole qui prend a partie. Pour ce faire, 'auteur se référe principa-
lement a Luther et a deux de ses héritiers, Johann Georg Hamman et Paul Gerhardt, et il
se laisse orienter par des expressions directes de la foi telles des paroles de chants et des
textes de catéchisme et de prédication. La détermination de la création comme «parole
de Dieu a la créature par la créature», permet de prendre en compte a la fois la
transcendance et 'immanence de Dieu au monde. Elle implique aussi le champ d’am-
bivalence de la parole, qui peut étre parole de grace ou parole de colére. Et dans le
passage de I'une de ces valeurs a I’autre, se marque son articulation avec la doctrine du
péché et avec la christologie: de fait, la voix d’amour du Créateur a travers sa création
s’est retournée en son contraire en raison de I’iddlatrie humaine, et c’est la parole de
Dieu en Christ qui en ouvre a nouveau I’acces. La céne est 'expression privilégiée d’un
rapport restauré entre la créature et le Créateur. Il en résulte une compréhension spé-
cifique du temps et de I’eschatologie. Passé, présent, futur sont étroitement imbriqués
les uns dans les autres. Mais P’accent est mis sur le présent. C’est a partir du salut
communiqué dans le présent que nous pouvons espérer ’accomplissement futur du
monde et expérimenter la contradiction entre le monde tombé sous le péché et la
création originelle. — Dans le renouveau des études aujourd’hui consacrées a la créa-
tion, cet ouvrage présente ’intérét de nous offrir une herméneutique qui évite le piége
d’une ontologie sacramentaliste et qui prend au sérieux la rupture du péché.

MARC-ANDRE FREUDIGER

KENNETH SURIN, Theology and the problem of evil (Signposts in theology),
New York, N.Y., Basil Blackwell, 1986, 180 p.

La question du mal ne cesse de provoquer, et de stimuler la théologie. Toutefois,
dans son essai thématique qui rendra de multiples services aux étudiants, et cela par son
caractére didactique, I'auteur rappelle en premier lieu que cette question s’est particu-
liérement liée a celle de Dieu au siécle des Lumiéres. Et dés lors, peu ou prou, tous les
théologiens confrontés a cette lancinante interrogation sont en quelque sorte les héritiers
des réflexions de cette époque. L’auteur reléve que, d’une maniére générale, on trouve
deux fagons différentes de se situer face a ce probléme. L’une qu’il appelle «théorique»,
est représentée par les essais de théodicée d’Alvin Platinga, Richard Swindburne, A. N.
Whitehead, Charles Hartsborne et John Hick. L’autre, qualifiée de «pratique», est
illustrée par les théologies de Dorothée Solle, Jiirgen Moltmann et P. T. Forsyth. Pour
tenter d’évaluer les deux approches, I’auteur a fait appel 4 la littérature, notamment a
Fédor Dostoievsky et Elie Wiesel, avant de conclure de fagon personnelle. Désirant
défendre une position qui prenne fortement en compte la souffrance humaine tout en
insistant sur I’enjeu de I’incarnation de Dieu en Jésus-Christ et de la croix, Surin estime
que seule la perspective «pratique» est tenable aujourd’hui, dans un monde ou la
question du mal n’a rien de théorique. Mais en a-t-il jamais été autrement?

SERGE MOLLA



BIBLIOGRAPHIE 491

GusTtavo GUTIERREZ, Job. Parler de Dieu a partir de la souffrance de I'inno-
cent («Théologies»), Paris, Cerf, 1987, 171 p.

La souffrance humaine, contemporaine, lance un défi au discours théologique.
Gutierrez, méditant le livre de Job, affronte cette question en recherchant un langage
véridique sur Dieu a partir de la souffrance de I'innocent. Avec Job, 'auteur ne prétend
pas expliquer rationnellement et définitivement celle-ci, mais plutét accompagner I’in-
nocent au long de sa quéte du sens de ce qu’il vit, jusqu’a ce qu’il se percoive solidaire
d’hommes plongés dans des situations analogues. Ainsi, a partir de ce creuset qui
dépouille ’lhomme de toutes ses fausses morales fondées sur la notion de récompense et
de chatiment, Job voit son langage étre converti. « Sortir de son propre monde et entrer
dans celui des pauvres implique déja de prendre le chemin de la gratuité et non seule-
ment celui de sa préoccupation pour la justice». Deux langages, le prophétique et le
contemplatif, sont alors nécessaires, puisque le langage mystique est expression de la
gratuité et que le prophétique en souligne I’exigence. Or, c’est entre la grace et ’exigence
que vivent ceux qui s’engagent sur le chemin que Jésus incarnera. Il est particuliérement
intéressant de lire le commentaire de Job 42,6 dont la lecture traditionnelle est
aujourd’hui fortement discutée, voire contestée. L’auteur ne lit pas automatiquement
dans les derniers mots de Job un aveu de repentance, mais davantage un renoncement a
la lamentation et a 'amertume, libéré qu’il est désormais de la tentation d’enfermer
Dieu dans une conception étroite de la justice. Si en Europe on s’interroge sur ce que
signifie parler de Dieu aprés Auschwitz, les cris de la souffrance latino-américaine
forcent le théologien a convertir son langage. Sa tiche est a cet égard la méme que celle de
Job, difficile, exigeante, mais essentielle, comme le souligne ce magnifique essai.

SERGE MOLLA

GUSTAVE MARTELET, Libre réponse a un scandale. La faute originelle, la
souffrance et la mort (« Théologie»), Paris, Cerf, 1986, 165 p.

Ce petit livre tente de sortir des impasses ou a conduit une présentation courante du
péché originel. Découpé en cing chapitres, il aborde le défi de la question redoutable du
mal sous les angles de I'exégése, de I'anthropologie et de la christologie. Au centre de
'ouvrage, une partie intitulée préhistoire essaie de mettre en relief «I’irréductible ori-
ginalité de ’'Homme et de I’humain dans la nature». C’est la un passionnant dialogue
avec la paléontologie et les sciences qui étudient les origines de ’homme; toutefois ces
stimulantes pages ne s’imposent pas pour soutenir la thése que I'auteur propose aprés
une méditation finale sur la 17 épitre de Pierre: « Le Pére qui nous crée dans le Christ
rédempteur de notre finitude adoptive est aussi éternel que le dessein divinisant qui,
expliquant la création, ne saurait s’accomplir sans un tel salut» (p. 159). Ces lignes
attestent bien que Martelet ne lit la Genése qu’en méme temps que I’épitre aux Romains,
ce qui ne fait qu'accroitre la profondeur de cet essai. Néanmoins, la distinction entre le
caractére naturel de la mort biologique et son interprétation spirituelle est-elle vérita-
blement nécessaire aujourd’hui pour répondre a la question de la mort? Une lecture
soulignant la positivité de la mort, la saisissant comme une fagon d’empécher une
situation fausse de durer, n’est-elle pas possible ? L’auteur défend la premiére proposi-
tion; dommage qu’il n’interroge pas le bien-fondé de la seconde.

SERGE MOLLA



492 BIBLIOGRAPHIE

CARrRL HEINZ RAaTsCHOW, Von den Wandlungen Gottes, Berlin/New York,
Walter de Gruyter, 1986, 405 p.

Il s’agit d’une (ré-)édition d’études du célébre dogmaticien allemand parue a I’oc-
casion de son 75¢ anniversaire. Le présent volume n’est que le premier de deux; il
contient des textes de nature dogmatique alors que le deuxiéme aura un accent plus
anthropologique et éthique. Une premiére série d’études est centrée sur le probléme de
la théologie comme science alors que deux autres reprennent plus particuliérement le
probléme de Dieu et de la sotériologie. Le titre peut paraitre surprenant, mais il ne fait
que reprendre celui d’un texte de 1970. Dans un monde changeant, estime I’A., ’homme
demande que Dieu représente 'inchangeable; la tradition théologique, elle aussi, était
convaincue de 'immutabilité divine. Pourtant Luther dit: Deus est mutabilis quam
maxime! D’un point de vue biblique, «les changements de Dieu» ne désignent rien
d’autre que la condescendance divine, i.e. le fait que la faute et ’aliénation humaines
constituent le motif de I'intervention de Dieu. Toutefois, vus sous ’angle de I’histoire du
monde, ces changements apparaissent dans les mutations de I’histoire du monde, ce qui
provoque affliction de la foi dont Luther se fait le témoin. Et émerge 4 nouveau la
question de la constance ou de la continuité en Dieu. Si celle-ci trouve une réponse
formelle de type eschatologique (I’espérance), il lui correspond néanmoins un contenu
trés précis: la prise en charge de la condition humaine (p. 139). Par ailleurs, Ratschow
prend soin de déterminer aussi précisément que possible les différences entre le chris-
tianisme et les religions; il les voit sur le méme plan en bien des points, mais séparés par
la recherche de I'immédiateté qui caractériserait les religions alors que la foi chrétienne
ne pourrait que la refuser.

KLAUSPETER BLASER

PETER KOsLowsk1 (éd.), Die religidse Dimension der Gesellschaft, Tiibingen,
Mohr, 1985, 308 p.

Du 4 au 7 novembre 1984 s’est tenue 2 Munich une session de la société CIVITAS,
un institut de recherche qui tente de cerner «les conditions de vie de notre civilisation
dans une perspective philosophique». Lors de cette session, le sujet abordé était la
(nécessaire) dimension religieuse de la société. Le présupposé admis de tous ceux qui ont
contribué a ce large forum était que la religion doit étre présente dans la société mais que
cette dimension religieuse doit aussi étre renouvelée. Partant de la, chaque intervenant
est parti dans sa direction propre, non sans que les organisateurs aient prévu de juxta-
poser des points de vue divergents sur un méme théme ainsi que de larges discussions
dont les comptes rendus montrent qu’elles furent plutdt animées! Si I'on essaye de
regrouper les divers thémes abordés, on peut tout d’abord noter la relation entre religion
et théorie de la société ainsi qu’une évaluation des théories sociologiques qui donnent un
fondement «fonctionnaliste» a la religion. On y trouve aussi une réflexion sur la pos-
sible fondation rationnelle de 'existence religicuse apres ’Aufkldrung, une autre sur la
véracité des affirmations de la foi chrétienne en regard de «la nouvelle discussion» a
propos du mythe et de la démythologisation... — Parmi les auteurs qui ont apporté leur
contribution, on remarquera les nom de deux théologiens d’importance: W. Pannen-
berg (Civil Religion? Religionsfreiheit und pluralistischer Staat : Das theologische Fun-
dament der Gesellschaft) et W. Kasper, lequel intervient a deux reprises, en contrepoint
a des interventions de G. Lanczkowski et de K. Hiibner. Dans sa discussion avec ce
dernier, Kasper défend, jusqu’a un certain point et d’intelligente maniére, le bien-fondé
de I’entreprise bultmanienne de démythologisation. — Comme tous les actes de collo-
ques de ce genre, cet ouvrage nous laisse sur notre faim. On aurait, en effet, aimé y
participer et y poser nos questions. Les sujets abordés vont dans tant de directions que



BIBLIOGRAPHIE 493

tout ne peut nous intéresser 2 un méme degré... Ce sont en définitive les comptes rendus
de discussion qui sont les plus intéressants: ils font sentir dans quelle direction vont les

réoccupations actuelles.
p p JEAN-DENIS KRAEGE

ROLF SCHIEDER, Civil Religion. Die religidse Dimension der politischen Kultur,
Giitersloh, Gerd Mohn, 1984, 375 p.

Retour du sacré, retour de la religion méme en politique, puisque les formules
religieuses dans la bouche des politiciens, les symboles nationaux et les rituels religieux
refont surface et regagnent de 'intérét. Il est vrai que ce phénoméne n’est peut-étre pas
encore aussi manifeste ici qu'aux Etats-Unis ot il a été doté du nom de « Civil Religion»
par les sociologues de la religion (quelques ressemblances, mais aussi beaucoup de
dissemblances avec la religion civile de Rousseau). Le présent livre discute des causes,
de I'histoire et de la définition de la Civil Religion ainsi que des nombreuses théories,
contradictoires d’ailleurs, qui se développent autour d’elle. La plus importante est celle
du célébre sociologue Robert N. Bellah dont 'auteur analyse minutieusement I’évolu-
tion de la pensée. Il consacre une derniére partie de sa dissertation (2 Munich chez T.
RendtorfY) a la discussion théologique et sociologique qu’a suscitée le phénomeéne de la
théorie de Bellah en Allemagne. Une abondante bibliographie sur le sujet en anglais et
en allemand augmente encore I'intérét de 'ouvrage (Voir également H. KLEGER/A.
MULLER, Religion des Biirgers. Zivilreligion in Amerika und Europa, Miinchen, 1986).
— On est en présence de Civil Religion lorsque les citoyens attribuent au systéme
étatique et communautaire dans lequel ils se trouvent un sens ou lorsqu’ils en cons-
truisent un (dmerican way of life, les valeurs suisses, le rituel du vote). C’est assez
semblable a ce que R. Barthes a appelé les «mythes quotidiens». Ces tentatives peuvent
prendre la forme de convictions (nationalistes, par exemple), de symboles (monuments,
tombeaux...) ou de rites (les votations en Suisse, par exemple). Dans la mesure ou tout
citoyen, en tant qu’étre social, existe dans une tradition de sens, il est, qu’il le veuille ou
non, adepte de la religion civile. Cette tradition peut motiver le retour aux valeurs
anciennes ou au contraire servir de critique d’une politique corrompue; mais elle n’est
pas saisissable comme religion pratiquée (ce qui la rendrait ridicule). Existe-t-elle donc
vraiment ? La question demeure ouverte. Qu’on tienne ce débat pour théologiquement
non pertinent (Moltmann) ou qu’on plaide pour la prise en charge de I'intégration de la
civil religion par les Eglises (Pannenberg), il est évident que la question des racines
religieuses de la morale politique et de la culture politique de méme que celle du

fondement religieux des valeurs sont ici en jeu.
KLAUSPETER BLASER

GARRY TROMPF (ed.), The Gospel is not Western. Black Theologies from the
Southwest Pacific, Maryknoll, N.Y., Orbis Books, 1982, 213 p.

Cet ouvrage est un étonnant recueil d’essais théologiques en provenance du Sud-Est
du Pacifique (Australie, Mélanésie, iles Salomon, etc.). En son centre, la question de la
théologie «indigéne» : sa définition, sa légitimité, son rapport avec d’autres théologies.
Ces fortes interrogations actualisent le vieux débat entre christianisme et culture et
révelent au grand jour les cicatrices causées par le choc entre les missions et les religions
traditionnelles. Aujourd’hui, plutdt que d’en rester a une alternative peu féconde —
c’est-a-dire soit un rejet pur et simple du christianisme par les religions traditionnelles,
soit une assimilation sans retenue —, c’est a une réflexion en profondeur qu’invitent
tous ces théologiens et théologiennes dont la voix commence a se faire entendre. Or c’est
la certainement un signe d’espérance qu’il ne faut en tout cas pas manquer.

SERGE MOLLA



	Bibliographie

