
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1988)

Heft: 4

Artikel: Étude critique : polémique chrétienne contre Apollonius de Tyane : à
propos d'un ouvrage d'Eusèbe de Césarée sur la vie d'Apollonius de
Tyane par Philostrate... et de la nécessité de respecter les titres
originaux des livres

Autor: Junod, Eric

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381374

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381374
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 120 (1988), P. 475-482

ETUDE CRITIQUE

POLÉMIQUE CHRÉTIENNE CONTRE
APOLLONIUS DE TYANE

A propos d'un ouvrage d'Eusèbe de Cesaree sur la Vie d'Apollonius de

Tyane par Philostrate... et de la nécessité de respecter les titres originaux
des livres

Eric Junod

Les responsables des maisons d'édition savent à quel point un titre peut
contribuer au succès (ou à l'insuccès) d'un ouvrage; ils n'hésitent donc pas à

proposer ou à imposer aux auteurs un autre titre que celui qui est donné dans le

manuscrit.
Redoutant que le titre Contre Hiéroclès1 ne porte préjudice à la diffusion

du livre d'Eusèbe de Cesaree, nous voudrions dans cette «étude critique»
plaider pour le choix d'un autre titre qui attire davantage l'attention du
lecteur. Nous nous sentons autorisé à faire cette œuvre de promotion en faveur
d'Eusèbe puisque le titre que nous proposons est tout bonnement celui... qui
figure dans les manuscrits grecs

Le livre d'Eusèbe mérite assurément d'être connu2, même s'il ne compte
pas parmi ses œuvres majeures ni parmi les joyaux de l'apologétique
chrétienne. Un texte peut se révéler passionnant sans avoir les qualités d'un
chef-d'œuvre. Tel est cet ouvrage qui nous révèle comment un chrétien cultivé
et intelligent, Eusèbe, a lu et critiqué un des textes les plus caractéristiques et
les plus appréciés de l'Antiquité tardive, la Vie d'Apollonius de Tyane par
Philostrate. Cette lecture et cette critique sont d'autant plus intéressantes

qu'elles sont faites à une époque où l'affrontement entre le paganisme et le

christianisme passe par une phase cruciale. Eusèbe a en effet composé son

1 Eusèbe de Cesaree, Contre Hiéroclès. Introduction, traduction et notes par
Marguerite Forrat ; texte grec établi par Edouard des Places, s. j. (Sources Chrétiennes, 333),
Paris, Cerf, 1986, 237 p.

2 L'absence de toute traduction française accessible du texte indique à quel point il
est resté méconnu en tout cas des cercles francophones. Nous ne connaissons pour
notre part qu'une ancienne traduction française due à Mr Cousin, « President en la Cour
des Monnoyes». sous le titre Discours d'Eusèbe évêque de Cesaree. Touchant les miracles

attribuez par les Payens à Apollonius de Tyane (A Paris, chez Guillaume de Luyne...
1684). En existe-t-il d'autres? L'introduction du volume de «Sources Chrétiennes», si
elle mentionne les éditions anciennes, ne souffle mot des traductions.



476 ERIC JUNOD

ouvrage dans les dernières années de la persécution déclenchée en 303 par
Dioclétien ou plus vraisemblablement au lendemain de l'arrêt de cette
persécution (312) quand s'amorce la reconnaissance officielle de la religion
chrétienne et de l'Eglise. Dans cette situation tendue, il juge nécessaire de réfuter
une argumentation développée récemment dans un pamphlet (perdu) contre
les chrétiens, le Philalèthès, dont l'auteur, Hiéroclès, est un lettré païen doublé
d'un haut fonctionnaire qui contribua avec zèle au déclenchement et à

l'exécution de la persécution.
Les réactions d'Eusèbe devant le personnage d'Apollonius tel que Philostrate

l'avait dépeint ne constituent pas la seule source d'intérêt de l'ouvrage.
Les historiens du christianisme et de la philosophie de l'Antiquité tardive
ainsi que les spécialistes de la religion grecque et les théologiens y trouveront
encore des indications sur le fameux parallèle établi entre Apollonius et le

Christ, sur la divinisation des hommes, sur la définition des miracles,
la sorcellerie, le néopythagorisme, la demonologie ou la polémique
antifataliste.

On se réjouit donc de la parution de ce volume qui présente, édite et traduit
l'ouvrage d'Eusèbe avec soin et intelligence. Nous en donnerons une description

sommaire avant d'aborder la question du titre ; cette question, qui peut
sembler formelle et secondaire, nous fournira l'occasion d'insister sur les

objectifs visés par Eusèbe.

I. L'introduction à la tradition manuscrite et l'édition

Le Père des Places, travailleur infatigable, est responsable de l'introduction
aux problèmes textuels et à la tradition manuscrite (p. 83-90) ainsi que de

l'édition du texte grec. La présentation des sept manuscrits repérés et de leurs
relations de même que celle des éditions antérieures ne sont pas d'une clarté
exemplaire. La concision frise souvent l'ellipse. On apprend par exemple que
le manuscrit A (Xe) a omis les lignes 8-31 du ch. 2, mais qu'il répare l'omission
en marge. Dans ce manuscrit, qui est le célèbre Codex d'Aréthas copié en 914

par Baanès, on distingue plusieurs mains, celle de Baanès (Al), celle d'Arétas
(A2) et celles de plusieurs copistes des XIVe-XVe siècles (A3). L'éditeur oublie
de nous apporter ces précisions et il n'indique pas qui a réparé l'omission du
chapitre 2. Ce point serait utile à éclaircir car le Père des Places nous indique
plus loin qu'un manuscrit du XVIe de la Bodléienne semble avoir copié A
tout en ayant l'omission du chapitre 2. Qu'est-ce à dire?

Quant à la question du titre, sur laquelle nous reviendrons, elle n'est pas
évoquée à propos des manuscrits, mais seulement à propos des éditions
antérieures. Le lecteur apprend que les deux premières éditions, l'Aldine
(Vienne 1501-2) et celle de F. Morel (Paris 1608), ont un titre différent de la
troisième (celle révisée par L. Holste à Paris en 1628), sans parvenir à déter-



POLÉMIQUE CHRÉTIENNE CONTRE APOLLONIUS DE TYANE 477

miner si ces titres différents sont une pure création des éditeurs ou la copie plus
ou moins fidèle d'un intitulé figurant dans un manuscrit.

Mais laissons ces remarques de détail pour saluer — et c'est l'essentiel —

l'édition. Jusqu'à présent la seconde édition de C. L. Kayser, publiée chez
Teubner en 1870, faisait autorité; malheureusement elle n'a pas pris en

compte (en tout cas de façon systématique) le témoignage le plus ancien de la
première des deux familles (à savoir le Codex d'Arétas) et elle retient trop de

leçons tardives empruntées aux témoins de la seconde famille. Le travail du
Père des Places représente donc un double progrès. D'une part, il mentionne
dans son apparat (négatif) les leçons de tous les manuscrits ainsi que les

conjectures de Kayser; d'autre part il retient en règle générale les leçons des

témoins les plus anciens. En quelques passages, l'éditeur a introduit dans le

texte des corrections, le plus souvent déjà proposées par Kayser; mais il a eu la

sagesse de se montrer bien plus réservé que son prédécesseur dans ce délicat
travail de révision. Les corrections apportées au texte transmis par les manuscrits

sont rares et le plus souvent bienvenues3.

IL La présentation et la traduction de l'ouvrage

Marguerite Forrat M. F.) est responsable du reste de l'ouvrage, c'est-
à-dire de l'introduction, de la traduction, de l'annotation et des index (fontes;
auteurs anciens; noms propres)4. Son travail, qui a fait l'objet d'une thèse de
3e cycle à l'Université Lyon II en 1981, est excellent de bout en bout. On
admirera notamment la traduction qui allie la précision à l'élégance.

Cinq grands problèmes sont abordés dans l'introduction.
1. Les circonstances de la polémique. Divers témoignages littéraires (chrétiens

et païens) permettent de retracer avec une relative précision quelques
grandes étapes de la carrière du haut fonctionnaire Hiéroclès (successivement

gouverneur de Palmyre vers 297, vicaire d'un diocèse, gouverneur de Bithynie
autour de 303, préfet d'Egypte en 310-311); dans ces deux dernières fonctions,
Hiéroclès a joué un rôle en vue dans les persécutions. En revanche, on ne

dispose pas d'indications externes ou internes qui permettent de dater ou tout
simplement de situer avec quelque assurance la composition du Philalèthès et

3 Au début du ch. 6, par exemple, les corrections Geouoi (3), 87tißaiveiv (10), déjà
proposées par Kayser, sont indispensables ; le Père des Places nous semble également
avoir eu raison en ne suivant pas Kayser qui retient la leçon oüxe 12 et 13) et qui ajoute
un èk (18). On peut en revanche se demander si la correction èyKOTaôûosTat (13),
empruntée par des Places à Kayser, est absolument indispensable.

4 L'absence d'un index des mots grecs est regrettable dans ce traité qui se réfère
lui-même à un autre texte (la Vie d'Apollonius par Philostrate); un index exhaustif
rendrait de grands services en permettant de mieux cerner la relation du traité d'Eusèbe

avec le texte de Philostrate. A défaut d'un index complet, on eût au moins souhaité
disposer d'un index sélectif des mots grecs ou d'un index thématique.



478 ERIC JUNOD

celle de l'ouvrage d'Eusèbe. M. F. retient les hypothèses suivantes. Hiéroclès
aurait composé son Philalèthès (dirigé contre les chrétiens) avant la persécution

de 303, alors qu'il n'était pas encore gouverneur de Bithynie mais vicaire
d'Orient; le pamphlet aurait été rendu public («récité») à Nicodémie en 303

devant un cercle d'intellectuels et de familiers de l'empereur. Le traité d'Eusèbe,

lui, serait postérieur aux persécutions et à la victoire de l'Eglise (312) ; le

pamphlet de Hiéroclès n'aurait ainsi circulé que tardivement en Palestine.

Cette diffusion tardive pourrait coïncider avec l'offensive, animée par Maximin

Daïa, visant à discréditer les chrétiens auprès de l'opinion publique;
Maximin aurait perçu l'intérêt qu'il pouvait y avoir à faire connaître dans les

territoires qu'il administrait un texte qui exaltait la figure d'Apollonius de

Tyane et dépréciait celle du Christ.

2. L'objet de la polémique: Apollonius de Tyane. M. F. (p. 29-43) rassemble

et présente les traditions et sources relatives à Apollonius, philosophe de la

seconde moitié du premier siècle5. Estimé comme magicien par certains,
décrié comme sorcier par d'autres, Apollonius va devenir une sorte de mythe
grâce à l'écrivain Philostrate qui en écrira la «Vie» à la demande de l'impératrice

Julia Domna au début du IIIe siècle. La Vie d'Apollonius de Tyane
présente un sage d'une qualité exceptionnelle qui ranime les cultes païens et

incarne l'idéal pythagoricien. Est-elle explicitement ou implicitement un

ouvrage qui s'en prend à la figure du Christ? M. F. estime que cette éventualité
doit être écartée.

3. Le Christ et Apollonius de Tyane. Si Porphyre avait déjà établi une
comparaison entre le Christ et Apollonius, l'entreprise de Hiéroclès ne doit
pas pour autant être qualifiée de banale. Le gouverneur-polémiste serait en
effet le premier, non pas à mettre en regard les miracles de l'un et de l'autre,
mais à élaborer contre la divinité du Christ une solide argumentation que
M. F. résume ainsi: «Comment les chrétiens pouvaient-ils croire en la nature
divine d'un homme qui s'était laissé crucifier, et ceci à cause de ses miracles,
alors que cet homme n'en avait pas fait d'aussi grands qu'Apollonius de

Tyane, que les païens pourtant ne divinisaient pas?» (p. 53). Cette argumentation

était développée par de nombreux renvois au texte de Philostrate.

4. Le contenu du Contre Hiéroclès. L'ennemi à abattre pour Eusèbe est

Apollonius de Tyane tel que le dépeint Philostrate dans sa Vie d'Apollonius.
L'apologète chrétien jette son dévolu sur les passages du texte de Philostrate
où il trouve les miracles les plus extravagants et il conclut à leur caractère

magique.

5 Sur l'attrait durable exercé par la figure d'Apollonius, voir en dernier lieu Maria
Dzielska, Apollonius ofTyana in legend and history, Roma 1986.



POLÉMIQUE CHRÉTIENNE CONTRE APOLLONIUS DE TYANE 479

5. L'originalité du Contre Hiéroclès. Le style. M. F. relève finement qu'Eu-
sèbe applique «à la Vie d'Apollonius les procédés qu'avaient exploités les

polémistes païens» (p. 68) quand ils faisaient une critique historique des récits
bibliques. Il conteste la véracité du texte de Philostrate et montre de quelle
façon ce texte fait de lui un sorcier.

Le traité d'Eusèbe répondrait à un double but : réfuter Hiéroclès qui oppose
un «saint païen» au Christ, fournir à des lecteurs chrétiens une mise en garde
contre des infiltrations de paganisme (superstition, fatalisme) au sein du
christianisme.

Préoccupé d'abord de convaincre les païens que la Vie d'Apollonius est un
tissu de fables et qu'elle dessine le portrait d'un «goète», Eusèbe, qui n'est pas
un styliste, fait de louables efforts pour écrire de son mieux. Il se montre en
tout cas habile polémiste quand il gauchit et déforme presque systématiquement

l'Apollonius de Philostrate tout en donnant l'apparence de respecter
scrupuleusement le texte qu'il réfute.

Le titre et le propos de l'ouvrage

Le titre abrégé et conventionnel de Contre Hiéroclès est doublement aberrant.

Il se voit démenti par le contenu même du texte et par le témoignage des

manuscrits. Voyons d'abord ce qu'il en est du contenu du texte.
La formule Contre Hiéroclès laisse entendre qu'Eusèbe combat ici un

homme, Hiéroclès, ou un traité dont il est l'auteur (tout comme on parle du
Contre Celse d'Origène alors que son titre est en fait «Contre l'écrit de Celse

intitulé Discours véritable»). Or l'adversaire principal d'Eusèbe n'est ni
Hiéroclès, ni son Philalèthès.

L'homme Hiéroclès n'intéresse pas Eusèbe. Il ne cite son nom que deux fois

pour signaler qu'il a écrit un traité contre les chrétiens intitulé Philalèthès

(2,32-33) et que ce responsable des tribunaux dans la province, donc un expert
en instruction juridique, a mené une enquête qui l'a conduit à accréditer les

histoires de Philostrate sur Apollonius tout en condamnant la soi-disant
légèreté des chrétiens (20 et cf. 4). On trouve d'autres allusions à l'auteur du
Philalèthès, mais elles sont rares; manifestement Eusèbe n'éprouve nulle
curiosité ou nul sentiment particulier à son endroit. Pourtant Hiéroclès fut
l'un des instigateurs et l'un des acteurs de la persécution. Dans ses Martyrs de

Palestine (ch. 4-5), Eusèbe évoque le zèle persécuteur de Hiéroclès. L'aurait-il
oublié en rédigeant le présent ouvrage que M. F. considère comme postérieur
au Martyrs de Palestine et à la victoire de l'Eglise? M. F. fait l'hypothèse
qu'Eusèbe a décidé dans ce traité de s'en tenir au plan idéologique et non aux

questions de personnes et d'histoire. Peut-être. Ce qui est sûr, c'est
qu'effectivement le personnage Hiéroclès ne retient pas ici son attention.

Le Philalèthès ne la retient guère davantage. Dès le ch. 1, Eusèbe annonce

que les arguments utilisés par Hiéroclès contre les chrétiens ont été d'avance



480 ERIC JUNOD

pourfendus par Origene dans le Contre Celse; leur réfutation est donc superflue.

Un seul point l'intéresse dans le Philalèthès: la comparaison établie entre
Apollonius et le Christ. De fait, les quelques passages du Philalèthès qu'il cite
sont en rapport avec cette comparaison (ch. 2). Il est impossible de savoir
quelle place Hiéroclès accordait dans son pamphlet à cette comparaison, quels
textes précis il utilisait et comment il procédait. En effet, Eusèbe ne se donne

pas la peine d'entrer en matière, en reprenant les comparaisons pour démontrer

qu'elles ne prouvent rien ou qu'au contraire elles établissent la supériorité
du Christ6. En d'autres termes, Eusèbe ne réfute même pas les passages du
Philalèthès qui comparent Apollonius au Christ.

Alors à quoi donc s'intéresse Eusèbe si ce n'est ni à Hiéroclès, ni à son
Philalèthès, ni même aux passages du Philalèthès relatifs à Apollonius et au
Christ? La réponse est absolument claire : l'objet du traité est la figure d'Apollonius

telle qu'elle est dépeinte par Philostrate dans sa Vie d'Apollonius.
«Examinons seulement l'écrit de Philostrate, par où nous vérifierons
qu'Apollonius n'est pas digne de figurer non seulement parmi les philosophes,
mais même parmi les hommes équilibrés et pondérés, encore moins d'être
comparé au Christ, notre Sauveur, pour autant qu'on se réfère à l'œuvre d'un
écrivain qui paraît des plus cultivé dans le Philalèthès mais ne respecte pas la
vérité.» (4,30-34) Le tort de Hiéroclès est d'avoir pris pour du bon argent et
d'avoir mal interprété les récits de Philostrate sur Apollonius.

Eusèbe se place donc en deçà de la comparaison entre Apollonius et le

Christ. Il dénonce la comparaison en en dénonçant l'un des termes, à savoir la
Vie d'Apollonius. Le personnage décrit par Philostrate n'est qu'un magicien et

un sorcier et nombre de récits sont complètement invraisemblables. Apollonius

n'est pas divin et ne saurait donc être comparé au Christ.

6 Lactance donne dans ses Institutions divines V, 2, 12-3, 26 une description du
Philalèthès plus ample et plus précise que celle fournie par Eusèbe. Si l'on se fie à cette
description (mais il est bien possible que Lactance ait mis en évidence les points qui le

scandalisaient le plus), Hiéroclès, après avoir souligné les contradictions de l'Ecriture,
les divergences et les mensonges du témoignage des disciples, se serait appliqué à

déconsidérer les miracles du Christ, en montrant qu'Apollonius en avait accompli
d'aussi remarquables ou même de plus grands. Il considérait en effet que les chrétiens
croyaient à la divinité du Christ à cause de ses miracles; les païens lui apparaissaient
plus sages puisqu'ils n'avaient pas divinisé Apollonius, quand bien même celui-ci était
l'auteur de prodiges plus merveilleux. Si nous interprétons correctement le texte de

Lactance, la pointe de l'argument de Hiéroclès serait moins la supériorité d'Apollonius
sur le Christ que l'insupportable prétention du Christ à se faire passer pour un dieu sur la
base de miracles inférieurs à ceux d'Apollonius : si le Christ s'était ainsi fait passer pour
dieu, à combien plus forte raison Apollonius mérite-t-il d'être tenu pour tel. Il est
intéressant d'observer que ni Lactance ni Eusèbe ne prennent vraiment le contre-pied de

Hiéroclès; ils n'entrent pas en matière sur les miracles du Christ, comme si la menace
d'une accusation de magie rendait le terrain miné. Lactance se borne à relever que les

chrétiens ne croient pas au Christ à cause de ses miracles, mais parce que ses prodiges et

sa mort ont été prophétisés. Quant à Eusèbe, il entre bien en matière sur les miracles
mais seulement sur ceux du magicien Apollonius!



POLÉMIQUE CHRÉTIENNE CONTRE APOLLONIUS DE TYANE 481

Sans même s'attarder sur l'écrivain Philostrate qui a inventé des récits à la

manière des sophistes (48,22-23), Eusèbe démystifie le soi-disant héros et bien
évidemment l'usage qu'on en fait aujourd'hui. Les païens auraient-ils eux
aussi leur homme divin célébré par un texte, un homme plus divin que le

Christ auquel les Evangiles rendent témoignage? Eusèbe s'applique à dénoncer

le leurre de cette prétention païenne.
D'après Eusèbe, Hiéroclès serait le seul et donc le premier à avoir osé

établir contre les chrétiens un parallèle entre Apollonius et le Christ. M. F.

rappelle (p. 46-53) cependant que l'initiateur de cet argument polémique
semble bien être Porphyre, si l'on se fie à des fragments qui proviendraient de

son traité Contre les chrétiens. Il paraît douteux qu'Eusèbe ignore alors le texte
de Porphyre. Pourquoi, dans ces conditions, fait-il de Hiéroclès l'auteur et le

seul représentant de l'argument? Tout en admettant avec M. F. que le Philalèthès

innovait sans doute en donnant à la comparaison d'importants
développements, on se demandera si Eusèbe ne feint pas d'isoler Hiéroclès pour
faire croire que la menace constituée par la figure d'Apollonius n'est liée

qu'aux lubies de l'auteur du Philalèthès. En même temps, le fait qu'il consacre
un traité entier à l'Apollonius de Philostrate semble démontrer que la menace
est en réalité sérieuse. En somme, Eusèbe déclare s'en prendre à une innovation

singulière qui pourrait n'être ni si nouvelle ni si singulière
L'introduction de M. F. fait bien ressortir le rayonnement de la figure

d'Apollonius et l'enjeu du traité d'Eusèbe, même si çà et là elle le présente

imprécisément comme une réfutation du Philalèthès (p. 9, 67, 80). C'est

uniquement la base matérielle (la Vie d'Apollonius par Philostrate) d'un argument
(la comparaison entre Apollonius et le Christ) utilisé par le Philalèthès qui est

prise à partie par Eusèbe.

Pourquoi, dans ces conditions, continuer d'appeler ce traité Contre
Hiéroclès?

Les manuscrits donnent un titre qui indique avec exactitude l'objet
véritable du traité: «D'Eusèbe de Pamphile contre les écrits de Philostrate en
faveur d'Apollonius à cause du parallèle établi entre celui-ci et le Christ par
Hiéroclès». On ne saurait mieux dire.

Ce titre (traduit un peu différemment) est reproduit en tête de la présente
édition. Malheureusement, ni l'apparat critique ni les remarques de
l'introduction (cf. p. 9 et 87-88) ne permettent au lecteur de savoir que ce long titre
est contenu dans les manuscrits. Au contraire, le lecteur est induit à croire que
ce titre aurait été forgé par L. Holste dans l'édition de Paris 1608 et qu'il aurait
été repris par les éditions postérieures. Il nous a fallu retourner aux éditions
anciennes et même à deux manuscrits (O et M) pour nous assurer qu'il n'en
était rien.

Le judicieux titre des manuscrits est-il le titre original? Photius (IXe siècle),

qui est le seul auteur ancien à nous parler de cet ouvrage, le décrit ainsi: «Lu
d'Eusèbe, fils de Pamphile, un petit livre contre les écrits de Hiéroclès en



482 ERIC JUNOD

faveur d'Apollonius de Tyane» (Bibl., cod. 39). Photius reproduit-il un titre ou
résume-t-il imparfaitement le « petit livre» Il est permis de faire confiance au

témoignage des manuscrits qui est quasiment aussi ancien (cf. le codex d'Arétas)

que celui de Photius.
Et si l'on trouve le titre trop long, on l'abrégera: «Contre les écrits de

Philostrate en faveur d'Apollonius».
Ce qui est sûr, c'est qu'Eusèbe a fait preuve de lucidité: il a compris la

menace que constituait l'Apollonius de Philostrate, c'est pourquoi il n'a
précisément pas composé un Contre Hiéroclès'.


	Étude critique : polémique chrétienne contre Apollonius de Tyane : à propos d'un ouvrage d'Eusèbe de Césarée sur la vie d'Apollonius de Tyane par Philostrate... et de la nécessité de respecter les titres originaux des livres

