Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1988)

Heft: 4

Artikel: Le cothurne et le rabat, le théatre et la foi
Autor: Reymond, Bernard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381373

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381373
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 120 (1988), P. 465-473

LE COTHURNE ET LE RABAT,
LE THEATRE ET LA FOI*

BERNARD REYMOND

UN PASSE CONFLICTUEL

Sacha Guitry, un comédien-auteur dont le nom ne retentit guére dans les

auditoires de théologie, notait un jour ceci: « Le théatre est né de ’Eglise, elle
ne le lui pardonnera jamais; jalousie de métier». Au cours des siécles, les
relations de la foi chrétienne et du théatre n’ont effectivement cessé de faire
probléme. Au temps de Moliére, et plusieurs fois par la suite, I'interdiction de
Tartuffe en reste 'un des moments les plus caractéristiques, a deux égards au
moins:

a)

Le premier est que les dévots ont toujours mal supporté d’étre tournés en
dérision. Ils n"aiment pas I'image implacable et si peu rassurante que la
comédie leur renvoie d’eux-mémes. En fait de peinture de leur propre
condition humaine, ils préféreraient avoir avec elle les mémes «accom-
modements» que Tartuffe, aupreés d’Elvire, se chargeait d’avoir avec «le
Ciel»!.

Mais quelle lecture plus saine un professeur de théologie pratique pourrait-
il souhaiter pour ses étudiants que les répliques décapantes dans lesquelles
le génial Jean-Baptiste Poquelin a dénoncé les travers de la fausse piété?
Corrigeant un peu la sentence latine qui résume toute comédie, on pourrait
dire de lui: «Castigat ridendo fidem» — il fustige en riant, non seulement
les moeurs, mais la foi.

L’affaire Tartuffe est révélatrice a un autre égard encore. Les gens d’Eglise
redoutent souvent cette piéce parce que, par un effet subtil de théatre dans
le théatre, elle pourrait aussi inciter a penser que la fausse dévotion n’est
pas seule en jeu. La foi elle-méme, ou en tout cas la religion, pourrait en étre
directement touchée, — elle dont tant de gens disent: «Tout ¢a, c’est du
théatre!». C’est I’'une des critiques les plus dures que la foi puisse encourir.
Elle résume en une formule simple et redoutable ’essentiel des soupgons
que les herméneutiques modernes font planer sur la religion. Car enfin, la
religion en général ou la foi chrétienne en particulier ne seraient-elles
qu’une sorte de cinéma que les pauvres, les opprimés, les faibles ou les
complexés se feraient a eux-mémes, avec ou sans I'appui de ceux qui

* Legon inaugurale présentée a la Faculté de théologie de I'Université de Lausanne le

vendredi 30 octobre 1987.

U Tartuffe, acte 4, sc. 5.



466 BERNARD REYMOND

peuvent avoir intérét a les entretenir dans ce jeu de masques et de faux
semblant ?

La maniére la plus simple et la plus répandue de parer cette attaque est
évidemment de dissocier radicalement le théatre et la foi, et de postuler qu’ils
n’ont rien de commun. J’avoue avoir été souvent tenté par cette solution, ne
fut-ce que pour éviter de confondre jamais le cothurne et le rabat, c’est-a-dire
I’acteur et le prédicateur dans leur démarche et dans leur condition. C’est bien
vrai qu’ils sont différents: I'un revét sur la scéne la personnalité d’un autre,
tout en restant lui-méme; c’est le « paradoxe du comédien» cher a Diderot, ou
le probléme du «théatre et [de] son double» qui fascinait tellement Antonin
Arthaud. L’autre, le prédicateur, est au service d’une Parole qui ne lui
demande pas de se fausser compagnie a lui-méme, mais vise au contraire a le
faire accéder a la plénitude de sa vraie identité, — celle d’un enfant de
Dieu.

DES LIENS ANCESTRAUX

Il n’en reste pas moins que, par-dela cette différence sur laquelle nous
allons revenir, ne fiit-ce que pour ’affiner et la moduler, théitre et religion ont
toujours eu partie liée. Les censures ecclésiastiques, tant protestantes que
catholiques, a I’endroit du théatre et de ses acteurs n’ont jamais pu rien
changer a cet état de fait. Ce n’est pas parce qu’on refusait la sépulture ecclé-
siastique aux comédiens, ni parce que les gens de théatre ont volontiers le goit
des dérisions sacriléges, que la religion est moins thédtrale ou le théatre moins
religieux pour autant. Au contraire, plus les tensions entre eux s’exacerbent,
plus ils semblent attester, mais a contrario, I'étroitesse et le caractére ancestral
du lien qui les unit.

Ou faire passer, en effet, la frontiére entre le jeu théatral et les cérémonies
ou les rituels de la vie religieuse ? Il semble bien que des civilisations entiéres
n’ont méme pas imaginé qu’entre ces deux genres une distinction soit possible
ou nécessaire. Le rite y était un jeu dramatique, et le théatre un rituel sacral.
Notre culture doit probablement aux Grecs la typologie qui nous fait distin-
guer spontanément entre liturgie d’un c6té, et thédtre de I’autre, avec ses
subdivisions en tragédie, drame, comédie, etc. Mais méme chez les Grecs, la
comédie la plus salace et a plus forte raison la tragédie conservaient tout leur
caractére religieux, tandis que la religion appelait pour ainsi dire, a époques
plus ou moins fixes, la représentation théitrale.

Nous serions évidemment rassurés si, dans ce domaine comme dans d’au-
tres, ’entrée en scéne du christianisme nous permettait de constater une
rupture de cette ancestrale coalition du théatre et de la religion. A maintes
reprises, ’Eglise a tenté, dans la personne de ses représentants les plus séveres



LE COTHURNE ET LE RABAT 467

ou les plus intransigeants, de faire la vie dure au théatre et a ses gens. Le seul
résultat tangible en a été I’apparition toujours plus nette et plus décidée d’un
théatre franchement sécularisé, — c’est-a-dire d’un théatre qui estime n’avoir
pas de comptes a rendre, pas plus que le cinéma, a quelque Eglise que ce soit,
méme quand, d’aventure, il se découvre animé de préoccupations spirituelles
ou religieuses.

THEATRALITE DE LA FOI

Mais la foi chrétienne est-elle pour autant débarrassée du théitre et de tout
ce qu’il peut signifier? Ma thése, en ’occurrence, est que /a foi ne pourrait
renoncer a sa propre thédtralité sans se priver ipso facto de toute possibilité
d’étre et de se dire. Le probléme, pour la foi, n’est pas tellement de consentir a
cette théatralité ou de s’y refuser, mais de savoir ce qu’elle en fait et si elle en
use a bon escient.

Pour la clarté de notre réflexion, je crois utile de distinguer trois aspects de
cette theatralité:

a) Le premier de ces aspects est le plus théologique: c’est celui de /a
manifestation de Dieu dans histoire des hommes. L’ Ancien Testament ignore
pratiquement I'institution méme du théatre. Mais la théatralité s’y trouve bel
et bien: on pourrait le considérer a plus d’un égard comme une succession de
mises en scene visant a faire comprendre au peuple d’Isra€l dans quel jeu de
rédemption et de salut Dieu veut le faire entrer. Quant au Nouveau Testa-
ment, la seule des deux occurrences ou le mot théatre apparaisse significati-
vement est le passage de I Co 4:9 ot I’'ap6tre Paul en vient a penser que, si Dieu
a «exposé» les apotres «a la derniére place comme des condamnés a mort»,
c’est pour qu’ils «soient donnés en spectacle au monde, aux anges et aux
hommes», — littéralement: pour qu’ils leur soient «un théatre», donc une
maniére de représenter ’action de Dieu parmi eux.

Et méme si cela implique une certaine sollicitation du texte, je n’aurais
garde d’oublier ce que 'un de nos professeurs, Edouard Burnier, nous avait
signalé au temps de mes études: quand le prologue de I’évangile de Jean
célébre I'incarnation de la Parole, destinée a nous permettre d’«€tre specta-
teurs» (¢0eacdpeda) de sa gloire, il précise que la Parole «a dressé sa tente
parmi nous» — &oKMvoOEV, un verbe qui fait aussitét penser a la oknvi, a la
scéne sur laquelle se joue ce que les spectateurs peuvent voir et entendre. Car la
fagon paradoxale et désargonnante dont la parole s’est mise en scéne parmi
nous en la personne de Jésus, le Christ, est bel et bien au cceur du jeu de mort et
de vie dans lequel Dieu veut nous faire entrer.

b) Pour étre plus empirique, le second aspect de la théatralité propre a la
foi est tout aussi significatif: de méme que les apdtres avaient été «donnés en



468 BERNARD REYMOND

thédtre au monde, aux anges et aux hommes», /a foi chrétienne a aussi dii se
mettre en scéne et ne cesse de le faire, sauf a disparaitre. La foi se donne en
théatre, elle se donne a voir, a comprendre et a recevoir, par sa maniére de
concevoir le culte aussi bien que par ses interventions sur la scéne du monde.
Les chrétiens divergent souvent d’opinion, jusqu’au sein d’'une méme Eglise,
sur la valeur ou I'opportunité de ces diverses mises en scéne. Du point de vue
de I’Evangile, celle de ’Eglise persécutée ou des chrétiens martyrisés sera
évidemment toujours plus convaincante que celle de ’Eglise triomphante ou
embourgeoisée.

Mais tenons-nous en a la liturgie. Pensée et réglée dés longtemps dans ses
moindres détails, celle de la tradition orthodoxe est théatrale au meilleur sens
du terme, méme si elle I’est excessivement au gott des réformes. Mais pour se
situer aux antipodes de cette somptuosité liturgique si déconcertante pour un
Occidental, le dépouillement du culte réformé n’en répond pas moins, lui
aussi, a certaines exigences de mise en scéne: face a une théatralité rituelle qui
faisait écran a la réalité de la Parole, au lieu de la manifester, le culte protestant
a voulu offrir aux croyants un théatre de la foi qui, par sa simplicité méme, leur
restitue les caractéres essentiels d’une juste relation a Dieu.

c) Consequence directe des deux premiers, le troisiéme aspect de la théa-
tralité chrétienne est celui de /‘ambiguité propre a tout ce qui, dans le thédtre,
est artifice de représentation. Nous retrouvons avec lui la distinction que nous
avons déja sommairement marquée entre la condition de I’acteur et celle du
prédicateur, — entre le cothurne et le rabat. Cette distinction est nécessaire
pour la pratique, elle est rassurante pour I’esprit. Mais est-elle aussi certaine
que nous aimerions I'imaginer? Entre ’acteur (ou le metteur en scéne) et le
prédicateur (ou le liturge), les parallélismes et les analogies sont souvent plus
frappants que les différences. Et si les gens d’Eglise, probablement par besoin
de bonne conscience, peuvent étre volontiers portés a miser sur les différences,
les ressemblances ont ici le mérite majeur de réveiller de salutaires inquiétu-
des et surtout de préter a réflexion.

Car enfin, le théatre n’est jamais aussi innocent que mes remarques, jus-
qu’ici, 'ont peut-étre trop laissé entendre. Il participe a toutes les ambiguités
de la nature humaine, mais avec cette ambiguité supplémentaire qu’il les
redouble par effet de miroir, qu’il est capable de les déformer, de les inverser,
de les dramatiser ou au contaire de les estomper, — cela dans un processus ou
intervient de surcroit, et comme par cumul, ’ambiguité des acteurs eux-
mémes, pris qu’ils sont dans un jeu de masques ou, parfois, plus personne ne
sait ce qu’ils font valoir: eux-mémes ou le personnage qu’ils assument, eux-
mémes dans ce personnage, ce personnage a travers eux-mémes, ce person-
nage a distance d’eux-mémes, ou encore ce personnage aux dépens d’eux-
mémes.



LE COTHURNE ET LE RABAT 469

MINISTRE OU COMEDIEN?

Le prédicateur ou le liturge seraient-ils 4 meilleure enseigne ? Les exemples
abondent pour nous persuader du contraire. Les plus intéressants sont ici
encore ceux de la tradition réformée, non parce qu’elle est la ndtre, mais bien
parce que cette tradition a justement voulu se prémunir contre les dangers
inhérents a toute théatralisation de la foi en dépouillant ses cultes de tout ce
qui pouvait ressembler a des effets de théitre. Or ce qu’on avait banni du
cheeur et de 'autel n’a pas tardé a se réfugier dans la chaire. En voici trois
exemples:

1. Le premier se trouve sous la plume de Jacob-Elisée Cellérier, le fils du
«Bossuet des champs» cher a Madame de Staél. Voici, selon lui, ce qu’était
la prédication a la fin de I’ancien régime, avant les réveils qui ont secoué
notre protestantisme au début du XIX¢® siécle: «Jadis [...] peu s’en fallait
que la prédication ne flit un spectacle, et malgré les énergiques réclamations
des serviteurs de Christ, on les jugeait presque comme des acteurs. L’élé-
gance des phrases, la propriété des termes, la finesse des idées, puis encore
la sireté de la mémoire, la netteté de la prononciation, la dignité de la
tenue, voila les points qu’on passait en revue et sur lesquels on se montrait
sévére. Quant a I'utilité spéciale du discours, ’auditoire ¢€tait porté a I'in-
dulgence. Il n’avait pas I’air d’étre venu pour se réformer ou s’instruire,
mais d’abord pour remplir un devoir extérieur, ensuite dans I’espérance de
golter une jouissance de bon golt»2 Cette remarque de Cellérier est
d’autant plus piquante qu’il participait déja pleinement au romantisme de
son siécle, et que 'une des caractéristiques de la religion romantique, y
compris chez les protestants, a été une tendance trés nette a théatraliser la
foi pour tenter de mieux lui refaire sa place dans la société, — ce qui est, par
exemple, évident avec le développement de la cérémonie protestante de
confirmation.

2. Notre deuxiéme exemple est une anecdote que ’on raconte a propos de I'un
des plus célébres parmi les prédicateurs romantiques du si¢cle dernier: le
pasteur Adolphe Monod. Un médecin le vit un jour s’effondrer en larmes,
au milieu de son sermon, en s’écriant « Mon péché! mon péché!», et en fut
si bouleversé qu’il se promit d’assister a un autre sermon de lui, a la
premiére occasion venue. Ce fut le cas peu aprés, mais dans une autre ville.
Adolphe Monod y prononga le méme sermon et fondit en larmes au méme
endroit. Le médecin en fut si dépité qu’il se promit de ne plus se laisser
prendre a un tel théatre!

2 «Du changement de la prédication», in Le Protestant de Genéve 1834, t. VII,
p. 166-167.



470 BERNARD REYMOND

3. Peut-étre moins haut en couleurs, notre troisiéme exemple n’en est que
plus mordant. C’est une remarque d’Alexandre Vinet dans son Mémoire de
1826 en faveur de la liberté des cultes. Elle se passe de tout commentaire,
mais est redoutable pour des étudiants en théologie: «Maltraité par la
fortune, et doué d’une ambition médiocre, un jeune homme est pousse¢
dans la carriére ecclésiastique par la vocation du besoin. Il se soumet a des
épreuves qui ne sont jamais bien redoutables, si’on en juge par I’ensemble
des résultats. Réussissent-elles, il a du pain; et s’il s’apergoit, a I’entrée de
ses fonctions saintes, qu’il a une conscience, il tiche de prendre le goit de
son état, et de former en lui la vocation qui aurait di s’y faire sentir plus
tot» 3.

Devant de tels exemples, le réflexe quasi spontané des chrétiens attachés a
’authenticité et a la vérité de leur foi est un mouvement de recul: voila
justement les jeux de masques et de cothurnes dont ils ne voudraient pas, ne
serait-ce que pour éviter de tomber dans le travers des pharisiens et de I'un des
aspects au moins de I’hypocrisie que Jésus leur reprochait. Mais ces mémes
exemples nous montrent non moins clairement que refuser purement et sim-
plement les contingences de la théatralité ne suffit pas a régler le probléme.
Dans ce domaine comme dans d’autres, ’adage de Pascal reste vrai: «qui veut
faire ’ange fait la bétex».

LE THEATRE ET L’EXISTENCE

Alors, ou se situe le défaut de I'approche qui prévaut trop souvent en cette
matiére ? On croit trop complaisamment qu’il tient au théatre lui-méme, ou a
la théatralité. Il tient bien plutot a la méfiance que les chrétiens entretiennent
si souvent a ’endroit de cette théatralité, et méme du théitre tout court.
«Jalousie de métier», comme le suggérait Sacha Guitry? Peut-étre. Mais
Guitry était trop superficiel pour songer a une autre raison, plus déterminante
a mon sens. La voici sous forme de question: le théitre n’inspire-t-il pas aux
chrétiens un mouvement de recul dans la mesure ou ses ambiguités ne cor-
respondent que trop a celles de notre propre existence ? Le théitre ne devrait a
tout prendre inspirer de la méfiance que lorsqu’il est mauvais, ou quand ses
acteurs se servent de lui en cabotins, au lieu de servir la vérité essentielle qu’il
doit concrétiser. Or, par une sorte d’instinct a rebours, les chrétiens semblent
se méfier davantage du bon théatre que du mauvais, comme s’ils craignaient
obscurément que le bon théatre ne les prenne trop vivement a partie ou ne les
remette trop fondamentalement en question.

Mais qu’est-ce que du «bon» théatre aux yeux d’un chrétien? En milieu
religieux, la question devient vite épineuse, elle peut y apparaitre subversive,

3 Mémoire en faveur de la liberté des cultes, Lausanne 1944, p. 225.



LE COTHURNE ET LE RABAT 471

elle n’est jamais superflue. Sommairement dit, et sans méme forcer exagéré-
ment le trait, on y voudrait du théitre, mais sans les ambiguités du théatre.
Quelques exceptions, comme 1’Abraham sacrifiant de Théodore de Béze,
Jedermann de Hugo von Hofmannstahl ou plus modestement notre compa-
gnie vaudoise «La Marelle», ne changent rien a I'affaire. On voudrait du
théatre, mais qui ne soit pas vraiment du théatre, parce qu’on le veut mora-
lisateur, édifiant, rassurant. Ce n’est plus du théitre, mais de I'idéologie sur
scene. Ce n’est plus une ouverture sur les failles abyssales de la condition
humaine. C’est de ’endoctrinement. Faute d’avoir compris que, tragédie ou
comédie, le vrai théatre en vient toujours a poser des problémes spirituels,
parce qu’il touche au sens méme de la vie ou a son absurdité (qu’on pense a
Ionesco), le théatre dit «religieux» finit le plus souvent par n’étre plus ni
vraiment religieux ni vraiment théatral.

Quel qu’en soit le registre, sur le mode du rire ou sur celui de ’angoisse, une
représentation théatrale est toujours un moment d’existence dans lequel sont
pris les spectateurs aussi bien que les acteurs. Ne lui demandons pas d’étre ce
qu’elle n’est ni ne doit étre. Une représentation n’est a proprement parler ni
culte, ni prédication, ni évangélisation. Ou si elle semble parfois le devenir,
c’est parce que, dans un instant de grace, elle a correspondu comme jamais a
un aspect ou a un autre de la vérité humaine. Mais on ne lui demande ni de
précher, ni de rendre témoignage. On lui demande d’étre I'un de ces moments
ou l’artifice de I’art, perdant alors tout caractére artificiel, nous renvoie de
nous-mémes et de notre destinée une image qui, pour étre déformante ou
déformée, ne nous en confronte que mieux a notre propre jeu de la vie et de la
mort.

METIER D’ACTEUR

Et 'acteur? On utilise a son propos tout un vocabulaire a connotations
¢vangéliques. On évoque ses dons ou ses talents; on aime qu’il soit inspiré; on
va méme jusqu’a parler de vocation théatrale ou d’apostolat de la scéne. C’est
que ce métier réclame souvent autant d’abnégation que de qualités artistiques.
Le grand acteur n’est jamais celui qui défraie la chronique en cherchant tous
les moyens de se faire valoir, fiit-ce aux dépens de la piéce qu’il est pourtant
censé servir. Il est vrai que les massacreurs de théatre sont aujourd’hui légion:
ceux qui ne se demandent guére si, a travers leur mise en scéne ou leur jeu, on
reconnaitra la vérité qui avait saisi Moliére, Racine ou Shakespeare, mais bien
si ’on saura admirer assez leurs astuces et leur forfanterie.

Le bon acteur est un homme ou une femme qui sait entrer assez dans la
réalité de son personnage, ou prendre assez de distance envers elle, pour que ce
personnage ait tout le poids et tous les accents du vrai. Il y faut une trés grande
connaissance intuitive de la réalité humaine, donc beaucoup de sensibilite.



472 BERNARD REYMOND

L’interprétation de cette réalité est en méme temps acte de communication.
L’acteur devient a lui-méme son propre instrument. Il doit étre a la fois
pleinement lui-méme, et capable de se dédoubler assez pour utiliser a bon
escient ses propres registres expressifs. Paradoxe majeur qui correspond a une
exigence tout simplement professionnelle: plus son réle est celui d’un per-
sonnage passionné, passionnel ou incontrolable, plus ’acteur doit étre capable
de contrdler I’expression de cette déraison. Jamais Lady Macbeth ne serait
convaincante dans sa folie si ’actrice qui assume ce role ne se voyait en toute
lucidité jouer la folie de Lady Macbeth, et ne jouissait a ce moment méme de
tout son équilibre et de toutes ses facultés.

METIER DE PASTEUR

Quelle lecon pour un liturge ou pour un prédicateur! D’abord quant au
contenu de ce qu'ils disent ou de ce qu’ils font. Encore une fois, ce n’est pas a
proprement parler du théatre, et ce ne doit pas I’étre. Mais tolérerait-on que le
culte ou I’action chrétienne dans le monde aient un accent de vérité moindre
qu’on ne I'attend du bon théitre? Un culte est comme une représentation au
sens le plus fort de ce terme, — une représentation ou, selon le néologisme que
propose Jean-Paul Willaime dans sa grande enquéte? sur le corps pastoral
frangais, une «présentification» de Dieu, de son amour, de sa justice, de sa
grace, de son pardon. Nous ne saurions étre trop attentifs a la qualité du jeu qui
se déploie la. L'un des aspects les plus positifs de la recherche liturgique et
homilétique de ces derniéres années est précisément de nous avoir rendus plus
attentifs aux divers éléments qui entrent en composition dans cette inévitable
et nécessaire mise en scéne de la foi. Elle opére avec un ensemble de signes qui,
par eux-mémes, sont déja porteurs de message.

Il y a ensuite et peut-étre surtout le comportement du liturge ou du pré-
dicateur. Eux n’ont pas, comme I’acteur, a entrer dans la peau d’un personnage
né de I'imagination d’un autre et qu’il s’agit de rendre plausible et vrai. Mais
dans le moment méme ou ils interviennent, ils ne sont ni ne peuvent plus étre
dans la situation du simple fidéle. Le simple fidéle a la chance d’étre 1a, avec les
autres, mais de pouvoir I’€tre au premier degré, quasiment pour lui-méme. Le
liturge ou le prédicateur, eux, assument une fonction décalée: ils prient ou ils
commentent ’Evangile, mais ils le font pour les autres bien davantage que
pour eux-mémes.

La sagesse populaire n’aime pas ceux qui s’écoutent ou se regardent parler.
C’est pourtant bien ce que le liturge ou le prédicateur doivent faire, non par
complaisance a eux-mémes, mais pour que leur priére ou leur prédication
soient bel et bien service de la communauté. Les prédicateurs du X VIII® siécle
n’avaient finalement pas tellement tort de veiller a leur prononciation, au
rythme de leur débit, a leur maintien: une bonne communication est a ce prix,

* Profession . pasteur, Genéve 1986.



LE COTHURNE ET LE RABAT 473

— a condition bien siir que ces problémes de forme ne monopolisent pas toute
I’attention. Et Adolphe Monod ne me choque pas tellement, compte tenu de la
sensibilité de son époque, d’avoir pleuré en chaire deux fois de suite au méme
passage de son sermon, comme s’il avait agi sur commande; il ne me choque
pas, parce qu’il ne faisait que transposer pour la chaire, en un signe qui
convenait a son auditoire, une vérité qu’il avait effectivement vécue dans le
secret de son cabinet de travail. Que nous ne supportions plus aujourd’hui
cette maniére-1a de restituer un vécu ne change rien a I’affaire.

LE CULTE AUSSI EST AMBIGU

Reste une derniére remarque. Nous serions bien aises de nous persuader
que, si le théatre est ambigu par nature, le culte chrétien, lui, ne I’est pas. Or
Jjustement il ’est, et il faut qu’il le soit. Non par plaisir malin d’égarer les
fidéles. Mais nous savons d’expérience que les signes de la foi ne sont ni ne
peuvent jamais €tre univoques, saufa n’étre justement pas des signes de la foi.
L’apdtre Paul demandait a juste titre que, dans ’assemblée des fidéles, on
préférat cing paroles intelligibles a dix mille paroles «en langues» 5. Le culte ne
doit pas étre un lieu ou une occasion de confusion, pas plus que I’action
chrétienne en général. Mais tout, en lui, peut se muer en son contraire: la
priére peut devenir exercice d’esthéte, la prédication démonstration de vir-
tuosité, la foi se muer en incrédulité, — dés lors que I’on demande au culte de
se faire ceuvre des hommes, et non service de la seule grace de Dieu. C’est sa
constante gageure: d’étre tributaire d’une théatralité susceptible de dégénérer
en vulgaire théatre de foire, et rien que cela, si la foi n’y est agissante et surtout
vigilante.

EPILOGUE

Le cothurne et le rabat, le théatre et la foi: peut-étre ce titre aura-t-il
intrigué. Ceux qui me connaissent savent que ce théme de réflexion m’aura
permis de régler en partie, mais en partie seulement, un vieux compte avec
moi-méme. De ce jour d’automne ou, frais émoulu du Gymnase, assis sur les
marches du Palais de Rumine®, je me demandais une derniére fois si j’allais
réellement m’inscrire en faculté de théologie ou si j’opterais pour le metier des
planches, le chemin de mes pensées a été long jusqu’a cette legon d’aujourd’hui
ouj’ai tenté de faire le point. Je n’étais pas fait pour le théatre. Mais la question
m’est restée, elle m’aiguillonne encore. J’espére bien ne I’avoir pas refermée:
c’en serait fait de la théologie pratique dans 'un de ses principaux enjeux.

SCf. 1Co 14, 19.
¢ L’administration de I’'Université de Lausanne avait alors son siége dans ce bati-

ment.



	Le cothurne et le rabat, le théâtre et la foi

