
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1988)

Heft: 3

Artikel: Études critiques : une philosophie sans absolu

Autor: Hort, Bernard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381366

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381366
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 120 (1988), P. 353-358

UNE PHILOSOPHIE SANS ABSOLU*

Bernard Hort

Les Edizioni Athena de Naples, spécialisées en sémiotique et en
herméneutique, font paraître, sous le titre de Pierre Thévenaz e la filosofia senza
assoluto, le premier ouvrage qui soit, à notre connaissance, entièrement
consacré à Pierre Thévenaz — exception faite, il est vrai, d'un certain nombre
de mémoires et de thèses qui n'ont pour l'instant pas été publiés. L'auteur est

un jeune philosophe italien né en 1946, Domenico Jervolino. Ses travaux ont
trait jusqu'à présent à la phénoménologie, d'expression française notamment.
Citons à ce propos son étude intitulée : // cogito e l'ermeneutica, la questione
del soggete in Ricœur1. Les écrits de Jervolino se caractérisent également par
une attention avérée portée à la philosophie politique. En 1979 paraissait
Questione cattolica e politica di classe 2. Enfin, l'on notera encore que Jervolino

a plus d'une fois manifesté, dans son livre consacré à Pierre Thévenaz et
ailleurs aussi, une sensibilité particulière à la question des rapports de l'Evangile

et de la culture, de la foi et de la société. Avons-nous tort de croire cet
intellectuel de Naples soucieux d'approfondir «en creux» une théologie
sociale qui soit une alternative au modèle qu'offre, en Italie, une bureaucratie
pontificale très présente et — pour certains — très pesante?

Pierre Thévenaz e la filosofia senza assoluto est un ouvrage précieux,
principalement à deux titres. D'abord, son auteur a une large connaissance des

écrits de Pierre Thévenaz ainsi que de la littérature secondaire parue à leur
sujet. Aucune pièce importante de ces deux dossiers ne lui échappe, ce qui est

d'autant plus remarquable que son livre est un livre court. Jervolino synthétise.

Il embrasse l'essentiel. Ensuite, on sera sensible au caractère nuancé et
modéré de son jugement, qui se remarque à la portée positive de ses questions
critiques et, plus généralement, à son respect des textes, chaque fois qu'il les

introduit, les découpe ou les commente. Il vaut donc la peine de tenter de faire
plus ample connaissance avec cette étude; pour cela, nous allons premièrement

en parcourir et en commenter le contenu, et, secondement, en signaler
les points qui nous paraissent devoir soulever le débat.

* Pierre Thévenaz e la filosofia senza assoluto, par Domenico Jervolino, Napoli,
Edizioni Athena, 1984, 104 pages suivies d'une notice bibliographique.

'Napoli, Procaccini, 1984, préface de Paul Ricœur, présentation de Théodore
F. Geraets.

2 Turin, Rosenberg et Sellier, 1979.



354 BERNARD HORT

L'ouvrage de Jervolino est un recueil d'études fort indépendantes les unes
des autres et, à une exception près3, inédites; mais ces dernières sont ainsi
disposées que la diversité qui est la leur ne nuit pas, en définitive, à la cohérence

du tout4. Le premier chapitre expose le projet de philosophieprotestante
de Pierre Thévenaz. Il produit de larges citations. Son intérêt tient surtout au
fait qu'il comporte un certain nombre de notes d'ordre historique, qui situent
remarquablement bien Thévenaz par rapport à ses contemporains. La réaction

de ce dernier contre Bréhier y est développée (p. 16). Sa dette à l'endroit
de Roger Mehl n'y est pas tue (p. 17). L'influence de Karl Barth y est évoquée,
et, remarquons-le, relativisée (pp. 20-21). Ce chapitre est aussi le plus
«apologétique» du livre, et Jervolino y réfute, rapidement il est vrai, plusieurs des

critiques adressées à Pierre Thévenaz par le passé. La deuxième étude est
consacrée au destin de l'acte réflexif dans les travaux du penseur protestant.
C'est une «course de fond» à travers les écrits du philosophe, course dont
l'ambition est de restituer le sens de l'évolution de l'œuvre. Aucune étape

importante n'est ici omise, même si, de notre point de vue, l'analyse des

premiers articles de Thévenaz reste un peu sommaire. Le troisième chapitre
du livre entend mettre un point d'orgue au cheminement du deuxième, en en

venant à l'opus postumum de Pierre Thévenaz, soit à l'analyse du contenu de

La condition de la raison philosophique. Il y a là, vu le caractère à la fois intense
et inachevé de cet écrit, un exercice de corde raide dont Jervolino se tire le

moins mal possible. On lira aussi avec profit la quatrième et la cinquième
études, qui reprennent les thématiques des articles du Tome II de L'homme et

sa raison — historicité de la raison, situation de la culture, corporéité du
langage — et qui les développent dans une optique phénoménologique. Le
sixième et dernier chapitre de l'ouvrage est plus original. C'est en lui que
Jervolino s'engage au maximum. S'appuyant sur l'apport intellectuel et
spirituel de Jan Patocka5, il s'interroge sur les limites du discours de Pierre

3 II s'agit de la première étude, intitulée «La 'filosofia protestante' e la secolarizzazione

della ragione» et parue d'abord dans les Annales de la Faculté des Lettres de

l'Université de Naples sous un autre titre.
4 On peut, par contre, se demander pour quelles raisons Jervolino n'a pas jugé bon

d'intégrer à ce livre la contribution qu'il donna en 1975, pour le vingtième anniversaire
du décès de Pierre Thévenaz, dans la Revue de Théologie et de Philosophie de Lausanne
(troisième série, XXV, N° 3, pp. 176-184), sous le titre de «Pierre Thévenaz et la
condition humaine de la raison». Il s'agit là de l'un des textes les plus profilés
théologiquement du chercheur napolitain à propos de Pierre Thévenaz, et c'est pourquoi le

théologien regrette son éviction du recueil de 1984.
5 Jan Patocka (1907-1977). Philosophe tchèque, disciple de Husserl dont il fut

l'étudiant, porte-parole de la «Charte 77», mort à la suite d'interrogatoires policiers.
Patocka a mené une philosophie travaillée par les thèmes de la politique, de la violence
et de l'engagement, à partir d'une tentative d'élargissement du monde naturel de Husserl.

Cf. à ce propos J. Patocka, Essais hérétiques sur la philosophie de l'histoire,
traduction Erika Abrams, préface de P. Ricœur, Paris, Verdier, 1975.



UNE PHILOSOPHIE SANS ABSOLU 355

Thévenaz dans le domaine civique, limites que sa dénégation d'un certain
héritage philosophique grec aurait peut-être contribué à mettre en place...

Le vertige de la remise en question n'est pas absent des lignes de Pierre
Thévenaz e la filosofia senza assoluto. Jervolino soulève, de façon plutôt
adventice, et toujours au gré de la présentation comprehensive qu'il
entreprend, plusieurs points délicats. Il remarque que l'impact du message chrétien
est susceptible d'être pensé à partir d'autres sources bibliques que 1

Corinthiens, et de révéler d'autres aspects de la foi, non moins importants pour le

croyant philosophe6; il se demande donc si Thévenaz ne réduit pas, par sa

philosophie, la richesse du contenu de l'expérience chrétienne7. De même,
ailleurs, s'appuyant sur un récent ouvrage de Paul Ricœur8, il déplore, chez

Thévenaz, un primat trop fort du présent vivant, au gré duquel on en vient à

oublier que la raison est toujours aussi rationalité, c'est-à-dire système de

principes, de normes, d'invariants9: on touche, à nouveau, à la question de la
richesse et de la diversité du contenu de l'expérience. Enfin, dans l'étude
consacrée à la méditation du sens de l'histoire chez Thévenaz et chez Patocka,
il se livre à une confrontation fouillée de ces deux positions: c'est encore, pour
lui, l'occasion de mettre en cause la concentration sur le présent de l'acte de

conscience10, qui caractérise la philosophie de Pierre Thévenaz. La lecture de

Jervolino produit à vrai dire les mêmes questions que certains constats déjà
formulés antérieurement à elle ". Mais l'intérêt que porte l'auteur à l'histoire,
à la temporalité et à la politique les introduit par un biais particulier; la
comparaison avec Patocka est à cet égard révélatrice de la curiosité
fondamentale de Jervolino: son ambition est, en effet, de trouver un point de

rencontre entre le «platonisme populaire» de Patocka et la philosophie
protestante de Thévenaz, nettement moins portée à la reprise politisée de thèmes

grecs ou latins que l'œuvre du philosophe tchèque12.

*
* *

Nous avons évoqué, plus haut, les qualités et les mérites de l'ouvrage de

Domenico Jervolino. Qu'il nous soit permis, à présent, d'en venir aux deux

sujets d'interrogation que nous inspire son apport.

6 Op. cit., p. 67.
7 Pour sa part, Jervolino ira jusqu'à proposer de penser que l'autre homme, rencontré

dans la différence et le respect, peut valoir aussi comme mode de rencontre avec Dieu
appelant à la conscience de soi. Cf. op. cit., p. 68.

8 Temps et récit I, Paris, Seuil, 1983.
9 Op. cit., p. 77.
10 Op. cit., p. 99.
11 Sur ceux-ci, cf., par exemple, notre article «Force et limites d'une philosophie de

l'humanité devant Dieu. Essai sur Pierre Thévenaz.», in RThPh, 1985, pp. 33-43.
12 Op. cit., pp. 98-101.



356 BERNARD HORT

Tout d'abord, il nous semble que la présentation de l'œuvre du philosophe
suisse par le chercheur napolitain pâtit quelque peu d'une focalisation sur les

discussions philosophiques internationales et, corrélativement, d'un certain

escamotage du poids du contexte romand. Cette déficience était pratiquement
inévitable. L'intelligence d'une œuvre comme celle de Pierre Thévenaz est

liée, en effet, à la compréhension des débats locaux qui en virent l'émergence13.

Et, avec la seule aide des textes publiés, cette compréhension n'est, de

l'étranger, de loin pas évidente. C'est ainsi que, lorsque Jervolino nous dépeint
le jeune Pierre Thévenaz comme «studioso dell'antichità, autore di una
pregevole monografia su Plutarco»14, et qu'il remarque que Thévenaz délaisse

ensuite ces horizons pour des perspectives beaucoup plus actuelles, on ne peut
guère lui reprocher de ne pas pousser plus loin l'analyse, et de ne pas soulever,
à ce propos, un certain nombre de questions qui, cependant, existent: Pourquoi

Pierre Thévenaz, à l'évidence passionné par la philosophie contemporaine,

fait-il porter sa thèse de doctorat sur l'œuvre de Plutarque N'y a-t-il pas
là une réaction souterraine face à l'enseignement de tendance scientiste de

Jean de La Harpe, qui fut son principal professeur de philosophie à l'Université

de Neuchâtel?
Dans quelle mesure précisément la thèse de Pierre Thévenaz, consacrée au

thème de l'âme du monde, n'est-elle pas aussi un essai de réplique sous-jacente

aux positions, fortement teintées d'immanentisme brunschwicgien, de La

Harpe? De même, lorsque Jervolino évoque le militantisme personnaliste^5
du Thévenaz de la période 1935-1945, lorsqu'il signale ses affections pour
Mounier16 (autour des Cahiers suisses d'Esprit) et pour Gabriel Marcel17,

parvient-il suffisamment à voir et à faire voir la part de négativité et de refus
contextuel que ces ouvertures recèlent? Derrière la mise en exergue de la crise

sociale, politique, spirituelle et intellectuelle qui atteint l'Europe, il y a en effet
la rencontre passionnée d'une pensée ressentie comme nouvelle, parce que
rationnelle sans être rationaliste, parce que ne référant pas toute la philosophie
à ce que la seule science peut proposer à la réflexion. Enfin, pour ce qui est des

influences et des contre-influences toujours, il convient de remarquer que, si

Domenico Jervolino consacre des lignes opportunes à traiter du rapport entre
la pensée de Barth et celle de Pierre Thévenaz, il ne voue, par contre, pas la

même peine à débattre de deux autres questions, pourtant également importantes

pour comprendre la façon d'envisager la relation entre théologie et

philosophie qui caractérise l'auteur de La condition de la raison philosophique.

13 Nous sommes tributaires, pour certaines des informations qui vont suivre à ce

sujet, de renseignements dus à la grande obligeance de M. Philippe Müller, ancien
condisciple de Pierre Thévenaz à Neuchâtel.

14 Op. cit.. p. 79.
15 Op. cit., p. 81.
16 Op. cit., p. 81.
17 Op. cit., p. 47.



UNE PHILOSOPHIE SANS ABSOLU 357

Il y a le problème du rapport exact de Thévenaz à ses deux prédécesseurs
lausannois Arnold Reymond et Henri-Louis Miéville, dont les positions
théologiques «libérales» pourraient avoir joué un certain rôle — mais lequel
exactement?... — dans son épousement de plusieurs thèses barthiennes. Et il y
a, surtout, la question du poids de la rencontre, à Bâle, de Paul Häberlin18 par
le philosophe protestant alors boursier de la Fondation «Lucerna». La pensée
de Paul Häberlin, difficilement classable selon les canons ordinaires de l'histoire

de la philosophie19, caractérisée, tout de même, par une veine parmé-
nidienne indéniable, a peut-être contribué, en effet, en plus de l'œuvre de Karl
Barth, à pénétrer Pierre Thévenaz de l'exigence d'une philosophie spécifique,
délibérément non théologique.

Minimisation des influences proprement suisses. C'était notre principale
remarque. Notre autre perplexité ne porte plus sur la présentation historique
qui ressort du travail de Jervolino, mais sur son effort proprement philosophique.

Nous avons eu l'occasion de le laisser entendre: les passages dans

lesquels le chercheur de Naples tente de critiquer Pierre Thévenaz sont
relativement peu nombreux et, de plus, ils sont assez proches les uns des autres

quant au fond. A l'exception des pages où interviennent les références à

l'œuvre de Patocka, les ouvertures critiques de Jervolino sont sommaires. De
plus, elles n'ont pas ce caractère de profonde nouveauté que l'on aurait été en

droit d'espérer de la part d'un auteur dont l'intérêt pour un philosophe peu
connu, appartenant à une autre langue et à un autre pays, a en lui-même
quelque chose de très novateur. A quoi attribuer cette limite du travail du

penseur italien? Peut-être à un choix délibéré. Mais probablement aussi à une
certaine banalisation des tensions internes à l'apport de Pierre Thévenaz. Si

Jervolino dispose finalement de peu de recul critique, c'est parce que, là où la
littérature antérieure signalait — de façon parfois excessive... — des
contradictions intrinsèques, il tend pour sa part à homogénéiser et à concilier.

Donnons deux indices de cette propension. Considérons, par exemple, la
fin de l'étude intitulée «La 'filosofia protestante' e la secolarizzazione della

ragione». Jervolino y réfute l'assertion de Gabriel Widmer selon laquelle
l'œuvre de Pierre Thévenaz hésiterait entre une conclusion athée (la philosophie

sans absolu) et une conclusion chrétienne (la philosophie de la vocation et
de la responsabilité)20. Et il relie, ce faisant, l'effort de l'auteur de La condition
de la raison philosophique à la perspective d'une réelle unité du thème du

18 Häberlin est né en 1878 à Kesswil (Thurgovie). Etudes de théologie, philosophie et
biologie. Directeur du Lehrerseminar de Kreuzungen en 1904. Professeur de philosophie,

psychologie et pédagogie à l'Université de Berne de 1914 à 1922 et, dès 1922, à celle
de Bâle. Pierre Thévenaz a traduit un livre de lui, Anthropologie philosophique. Cette
traduction est parue aux PUF, à Paris, en 1943.

"A ce sujet, lire de Pierre Thévenaz lui-même «L'œuvre philosophique de
M. Paul Häberlin», RThPh, deuxième série, XXVII (1939), pp. 296-318.

2o pierre Thévenaz e la filosofia senza assoluto, op. cit., p. 38.



358 BERNARD HORT

«sans Dieu» et du thème du «devant Dieu», dans la ligne du dernier
Bonhoeffer, qui se trouve expressément cité. L'on entrevoit la profondeur
théologique de l'interprétation proposée: La philosophie de Pierre Thévenaz est

comprise comme une pensée coextensive à l'émergence du Nouvel Adam (au
plein sens de ce dernier adjectif, promesse d'un authentique partenariat avec
Dieu, et du nom qu'il accompagne, et qui préserve une symbolique de
l'émancipation humaine). Cependant, quiconque attendait que Jervolino fasse droit,
dans un registre rigoureusement philosophique, aux ambiguïtés de la méthode

d'exploration de la conscience de Pierre Thévenaz, que la remarque de Gabriel
Widmer signalait aussi, ne peut que demeurer sur sa faim. Ce penchant à

l'harmonisation se confirme dans l'ensemble du chapitre baptisé «Il 'radicalismo'

della riflessione e ia filosofia senza assoluto' », qui parcourt un vaste
champ bibliographique et énumère de façon fort avisée les différentes étapes
de Pierre Thévenaz. Que dire du fait que Jervolino qualifie un itinéraire qui va
de «la plus pure tradition augustinienne, cartésienne et biranienne»21 à la

philosophie sans absolu, de simple «réélaboration de la méthode reflexive»22?
Est-il possible de faire ici l'économie d'une herméneutique plus tranchée, et de

ne pas voir dans la disparition de la thématique de l'intériorité l'indice d'une
transformation plus profonde, qui excède la continuité d'une refonte ou d'un
approfondissement

* *

Reste cependant à noter que les quelques côtés problématiques de

l'ouvrage de Jervolino peuvent aussi être regardés comme autant de vertus. En

raison même de son extériorité par rapport aux débats philosophiques
helvétiques, ce livre est en effet susceptible de décentrer une critique locale

parfois portée à sous-estimer l'influence de tel ou tel courant international23

sur l'apport de Pierre Thévenaz. Et à cause de sa relative neutralité à l'endroit
des tensions qui traversent ledit apport, il rappelle aux exégètes qui tendraient
à donner à leurs interprétations un tour polémique et unilatéral l'indispensable

dimension de compréhensivité qui doit sans cesse accompagner leur effort.
Nous n'en doutons donc pas : malgré son petit nombre de pages, l'étude de

Domenico Jervolino n'a pas fini de rendre de précieux services à cette part de

la communauté philosophique qui reconnaît en Pierre Thévenaz un penseur
dont l'œuvre, ainsi que l'écrivit Paul Ricœur, «demeure extraordinairement
vivante par les questions qu'elle nous pose»24.

21 Op. cit., p. 46 («la più pura tradizione agostiniana, cartesiana, biraniana»).
22 Op. cit., p. 46 («rielaborazione del metodo riflessivo»).
23 Nous pensons, par exemple, au poids de Marcel, de Bréhier ou de Mehl.
24 in L'Homme et sa Raison, T1, recueil d'articles de Pierre Thévenaz, Neuchâtel, A

la Baconnière, 1956, «Préface», p. 26.


	Études critiques : une philosophie sans absolu

