Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1988)

Heft: 3

Artikel: Etudes critiques : une philosophie sans absolu
Autor: Hort, Bernard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381366

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381366
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 120 (1988), P. 353-358

UNE PHILOSOPHIE SANS ABSOLU*

BERNARD HORT

Les Edizioni Athena de Naples, spécialisées en sémiotique et en hermé-
neutique, font paraitre, sous le titre de Pierre Thévenaz e la filosofia senza
assoluto, le premier ouvrage qui soit, a notre connaissance, entiérement
consacreé a Pierre Thévenaz — exception faite, il est vrai, d’un certain nombre
de mémoires et de théses qui n’ont pour I’instant pas été publiés. L’auteur est
un jeune philosophe italien né en 1946, Domenico Jervolino. Ses travaux ont
trait jusqu’a présent a la phénoménologie, d’expression frangaise notamment.
Citons a ce propos son étude intitulée: I/ cogito e 'ermeneutica, la questione
del soggete in Ricaeur!. Les écrits de Jervolino se caractérisent également par
une attention avérée portée a la philosophie politique. En 1979 paraissait
Questione cattolica e politica di classe 2. Enfin, I’on notera encore que Jervo-
lino a plus d’une fois manifesté, dans son livre consacré a Pierre Thévenaz et
ailleurs aussi, une sensibilité particuliére a la question des rapports de I’Evan-
gile et de la culture, de la foi et de la société. Avons-nous tort de croire cet
intellectuel de Naples soucieux d’approfondir «en creux» une théologie
sociale qui soit une alternative au modéle qu’offre, en Italie, une bureaucratie
pontificale trés présente et — pour certains — trés pesante?

Pierre Thévenaz e la filosofia senza assoluto est un ouvrage précieux,
principalement a deux titres. D’abord, son auteur a une large connaissance des
écrits de Pierre Thévenaz ainsi que de la littérature secondaire parue a leur
sujet. Aucune piéce importante de ces deux dossiers ne lui échappe, ce qui est
d’autant plus remarquable que son livre est un livre court. Jervolino synthé-
tise. Il embrasse I’essentiel. Ensuite, on sera sensible au caractére nuancé et
modéré de son jugement, qui se remarque a la portée positive de ses questions
critiques et, plus généralement, a son respect des textes, chaque fois qu’il les
introduit, les découpe ou les commente. Il vaut donc la peine de tenter de faire
plus ample connaissance avec cette étude; pour cela, nous allons premiére-
ment en parcourir et en commenter le contenu, et, secondement, en signaler
les points qui nous paraissent devoir soulever le debat.

* Pierre Thévenaz e la filosofia senza assoluto, par Domenico JERVOLINO, Napoli,
Edizioni Athena, 1984, 104 pages suivies d’une notice bibliographique.

I Napoli, Procaccini, 1984, préface de Paul Ricceur, présentation de Théodore
F. Geraets.

2 Turin, Rosenberg et Sellier, 1979.



354 BERNARD HORT

L’ouvrage de Jervolino est un recueil d’études fort indépendantes les unes
des autres et, a une exception prés?, inédites; mais ces derniéres sont ainsi
disposées que la diversité qui est la leur ne nuit pas, en définitive, a la cohé-
rence du tout?. Le premier chapitre expose le projet de philosophie protestante
de Pierre Thévenaz. Il produit de larges citations. Son intérét tient surtout au
fait qu’il comporte un certain nombre de notes d’ordre historique, qui situent
remarquablement bien Thévenaz par rapport a ses contemporains. La réac-
tion de ce dernier contre Bréhier y est développée (p. 16). Sa dette a I’endroit
de Roger Mehl n’y est pas tue (p. 17). L’influence de Karl Barth y est évoquée,
et, remarquons-le, relativisée (pp. 20-21). Ce chapitre est aussi le plus «apo-
logétique» du livre, et Jervolino y réfute, rapidement il est vrai, plusieurs des
critiques adressées a Pierre Thévenaz par le passé. La deuxiéme étude est
consacrée au destin de I’acte réflexif dans les travaux du penseur protestant.
C’est une «course de fond» a travers les écrits du philosophe, course dont
I’ambition est de restituer le sens de 1’évolution de ['euvre. Aucune étape
importante n’est ici omise, méme si, de notre point de vue, I’analyse des
premiers articles de Thévenaz reste un peu sommaire. Le troisiéme chapitre
du livre entend mettre un point d’orgue au cheminement du deuxiéme, en en
venant a ’opus postumum de Pierre Thévenaz, soit a ’analyse du contenu de
La condition de la raison philosophique. 1l y ala, vu le caractére 4 la fois intense
et inachevé de cet écrit, un exercice de corde raide dont Jervolino se tire le
moins mal possible. On lira aussi avec profit la quatriéme et la cinquiéme
études, qui reprennent les thématiques des articles du Tome Il de L’ homme et
sa raison — historicité de la raison, situation de la culture, corporéité du
langage — et qui les développent dans une optique phénoménologique. Le
sixieme et dernier chapitre de I'ouvrage est plus original. C’est en lui que
Jervolino s’engage au maximum. S’appuyant sur I’apport intellectuel et spi-
rituel de Jan Patocka’, il s’interroge sur les limites du discours de Pierre

311 s’agit de la premiére étude, intitulée «La ‘filosofia protestante’ e la secolarizza-
zione della ragione» et parue d’abord dans les Annales de la Faculté des Lettres de
I’Université de Naples sous un autre titre.

* On peut, par contre, se demander pour quelles raisons Jervolino n’a pas jugé bon
d’intégrer a ce livre la contribution qu’il donna en 1975, pour le vingtiéme anniversaire
du décés de Pierre Thévenaz, dans la Revue de Théologie et de Philosophie de Lausanne
(troisiéme série, XXV, N° 3, pp. 176-184), sous le titre de «Pierre Thévenaz et la
condition humaine de la raison». Il s’agit 1a de I’'un des textes les plus profilés théolo-
giquement du chercheur napolitain & propos de Pierre Thévenaz, et c’est pourquoi le
théologien regrette son éviction du recueil de 1984.

5 Jan Patocka (1907-1977). Philosophe tchéque, disciple de Husserl dont il fut
I’étudiant, porte-parole de la «Charte 77», mort a la suite d’interrogatoires policiers.
Patocka a mené une philosophie travaillée par les thémes de la politique, de la violence
et de I’engagement, a partir d’une tentative d’élargissement du monde naturel de Hus-
serl. Cf. a ce propos J. PATOCKA, Essais hérétiques sur la philosophie de I’histoire,
traduction Erika Abrams, préface de P. Ricceur, Paris, Verdier, 1975.



UNE PHILOSOPHIE SANS ABSOLU 3535

Thévenaz dans le domaine civique, limites que sa dénégation d’un certain
héritage philosophique grec aurait peut-étre contribué a mettre en place...

Le vertige de la remise en question n’est pas absent des lignes de Pierre
Thévenaz e la filosofia senza assoluto. Jervolino souléve, de fagon plutdt
adventice, et toujours au gré de la présentation compréhensive qu’il entre-
prend, plusieurs points délicats. Il remarque que 'impact du message chrétien
est susceptible d’étre pensé a partir d’autres sources bibliques que 1 Corin-
thiens, et de révéler d’autres aspects de la foi, non moins importants pour le
croyant philosophe®; il se demande donc si Thévenaz ne réduit pas, par sa
philosophie, la richesse du contenu de I’expérience chrétienne’. De méme,
ailleurs, s’appuyant sur un récent ouvrage de Paul Ricceur?, il déplore, chez
Thévenaz, un primat trop fort du présent vivant, au gré duquel on en vient a
oublier que la raison est toujours aussi rationalité, c’est-a-dire systéme de
principes, de normes, d’invariants?: on touche, a nouveau, a la question de la
richesse et de la diversité du contenu de I’expérience. Enfin, dans 1’étude
consacrée a la méditation du sens de I’histoire chez Thévenaz et chez Patocka,
il se livre a une confrontation fouillée de ces deux positions: c’est encore, pour
lui, 'occasion de mettre en cause la concentration sur le présent de I’acte de
conscience !9, qui caractérise la philosophie de Pierre Thévenaz. La lecture de
Jervolino produit a vrai dire les mémes questions que certains constats déja
formulés antérieurement a elle!'. Mais I'intérét que porte ’auteur a I’histoire,
a la temporalité et a la politique les introduit par un biais particulier; la
comparaison avec Patocka est a cet égard révelatrice de la curiosité fonda-
mentale de Jervolino: son ambition est, en effet, de trouver un point de
rencontre entre le «platonisme populaire» de Patocka et la philosophie pro-
testante de Thévenaz, nettement moins portée a la reprise politisée de themes
grecs ou latins que ’ceuvre du philosophe tchéque 2.

Nous avons évoqué, plus haut, les qualités et les mérites de 'ouvrage de
Domenico Jervolino. Qu’il nous soit permis, a présent, d’en venir aux deux
sujets d’interrogation que nous inspire son apport.

6 Op. cit., p. 67.

7 Pour sa part, Jervolino ira jusqu’a proposer de penser que I’autre homme, rencontré
dans la différence et le respect, peut valoir aussi comme mode de rencontre avec Dieu
appelant a la conscience de soi. Cf. op. cit., p. 68.

8 Temps et récit I, Paris, Seuil, 1983.

°Op. cit., p. 77.

10 Op. cit., p. 99.

U Sur ceux-ci, cf., par exemple, notre article « Force et limites d’une philosophie de
’humanité devant Dieu. Essai sur Pierre Thévenaz.», in RThPh, 1985, pp. 33-43.

12 Op. cit., pp. 98-101.



356 BERNARD HORT

Tout d’abord, il nous semble que la présentation de I’ceuvre du philosophe
suisse par le chercheur napolitain patit quelque peu d’une focalisation sur les
discussions philosophiques internationales et, corrélativement, d’un certain
escamotage du poids du contexte romand. Cette déficience était pratiquement
inévitable. L’intelligence d’une ceuvre comme celle de Pierre Thévenaz est
liée, en effet, a la compréhension des débats /locaux qui en virent ’émergen-
ce '3, Et, avec la seule aide des textes publiés, cette compréhension n’est, de
I’étranger, de loin pas évidente. C’est ainsi que, lorsque Jervolino nous dépeint
le jeune Pierre Thévenaz comme «studioso dell’antichita, autore di una pre-
gevole monografia su Plutarco» !4, et qu’il remarque que Thévenaz délaisse
ensuite ces horizons pour des perspectives beaucoup plus actuelles, on ne peut
guere lui reprocher de ne pas pousser plus loin I’analyse, et de ne pas soulever, -
a ce propos, un certain nombre de questions qui, cependant, existent: Pour-
quoi Pierre Thévenaz, a I’évidence passionné par la philosophie contempo-
raine, fait-il porter sa thése de doctorat sur ’ceuvre de Plutarque ? N’y a-t-il pas
la une réaction souterraine face a ’enseignement de tendance scientiste de
Jean de La Harpe, qui fut son principal professeur de philosophie a I’'Univer-
sit¢é de Neuchatel?

Dans quelle mesure précisément la thése de Pierre Thévenaz, consacrée au
théme de /’dme du monde, n’est-elle pas aussi un essai de réplique sous-jacente
aux positions, fortement teintées d’immanentisme brunschwicgien, de La
Harpe? De méme, lorsque Jervolino évoque le militantisme personnaliste'®
du Thévenaz de la période 1935-1945, lorsqu’il signale ses affections pour
Mounier !¢ (autour des Cahiers suisses d’Esprit) et pour Gabriel Marcel!’,
parvient-il suffisamment a voir et a faire voir la part de négativité et de refus
contextuel que ces ouvertures recélent? Derriére la mise en exergue de la crise
sociale, politique, spirituelle et intellectuelle qui atteint I’Europe, il y a en effet
la rencontre passionnée d’une pensée ressentie comme nouvelle, parce que
rationnelle sans étre rationaliste, parce que ne référant pas toute la philosophie
a ce que la seule science peut proposer a la réflexion. Enfin, pour ce qui est des
influences et des contre-influences toujours, il convient de remarquer que, si
Domenico Jervolino consacre des lignes opportunes a traiter du rapport entre
la pensée de Barth et celle de Pierre Thévenaz, il ne voue, par contre, pas la
méme peine a débattre de deux autres questions, pourtant également impor-
tantes pour comprendre la fagon d’envisager la relation entre théologie et
philosophie qui caractérise 'auteur de La condition de la raison philosophique.

13 Nous sommes tributaires, pour certaines des informations qui vont suivre a ce
sujet, de renseignements dus a la grande obligeance de M. Philippe Miiller, ancien
condisciple de Pierre Thévenaz a Neuchétel.

4 0p. cit., p. 79.

15 0p. cit., p. 81.

16 Op. cit., p. 81.

17 0p. cit., p. 47.



UNE PHILOSOPHIE SANS ABSOLU 357

Il y a le probléme du rapport exact de Thévenaz a ses deux prédécesseurs
lausannois Arnold Reymond et Henri-Louis Miéville, dont les positions
théologiques «libérales» pourraient avoir joué un certain réle — mais lequel
exactement?... — dans son épousement de plusieurs théses barthiennes. Etil y
a, surtout, la question du poids de la rencontre, a Bile, de Paul Hiberlin !8 par
le philosophe protestant alors boursier de la Fondation « Lucerna». La pensée
de Paul Haberlin, difficilement classable selon les canons ordinaires de I’his-
toire de la philosophie !9, caractérisée, tout de méme, par une veine parmé-
nidienne indéniable, a peut-€tre contribué, en effet, en plus de I’ceuvre de Karl
Barth, a pénétrer Pierre Thévenaz de I’exigence d’une philosophie spécifique,
délibérément non théologique.

Minimisation des influences proprement suisses. C’était notre principale
remarque. Notre autre perplexité ne porte plus sur la présentation historique
qui ressort du travail de Jervolino, mais sur son effort proprement philoso-
phique. Nous avons eu ’occasion de le laisser entendre: les passages dans
lesquels le chercheur de Naples tente de critiquer Pierre Thévenaz sont rela-
tivement peu nombreux et, de plus, ils sont assez proches les uns des autres
quant au fond. A l’exception des pages ou interviennent les références a
I’ceuvre de Patocka, les ouvertures critiques de Jervolino sont sommaires. De
plus, elles n’ont pas ce caractére de profonde nouveauté que I’on aurait été en
droit d’espérer de la part d’un auteur dont I’intérét pour un philosophe peu
connu, appartenant a une autre langue et 2 un autre pays, a en lui-méme
quelque chose de trés novateur. A quoi attribuer cette limite du travail du
penseur italien ? Peut-étre a un choix délibéré. Mais probablement aussi a une
certaine banalisation des tensions internes a ['apport de Pierre Thévenaz. Si
Jervolino dispose finalement de peu de recul critique, c’est parce que, 1a ou la
littérature antérieure signalait — de fagon parfois excessive... — des contra-
dictions intrinséques, il tend pour sa part a homogénéiser et a concilier.

Donnons deux indices de cette propension. Considérons, par exemple, la
fin de ’étude intitulée «La ‘filosofia protestante’ e la secolarizzazione della
ragione». Jervolino y réfute ’assertion de Gabriel Widmer selon laquelle
I’ceuvre de Pierre Thévenaz hésiterait entre une conclusion athée (1a philoso-
phie sans absolu) et une conclusion chrétienne (la philosophie de la vocation et
de la responsabilité) 2°. Et il relie, ce faisant, ’effort de 'auteur de La condition
de la raison philosophique a la perspective d’une réelle unité du théme du

18 Haberlin est né en 1878 a Kesswil (Thurgovie). Etudes de théologie, philosophie et
biologie. Directeur du Lehrerseminar de Kreuzlingen en 1904. Professeur de philoso-
phie, psychologie et pédagogie a 'Université de Berne de 1914 a 1922 et, dés 1922, a celle
de Béle. Pierre Thévenaz a traduit un livre de lui, Anthropologie philosophique. Cette
traduction est parue aux PUF, a Paris, en 1943.

19 A ce sujet, lire de PIERRE THEVENAZ lui-méme «L’ceuvre philosophique de
M. Paul Hiaberlin», RThPh, deuxiéme série, XXVII (1939), pp. 296-318.

20 pPierre Thévenaz e la filosofia senza assoluto, op. cit., p. 38.



358 BERNARD HORT

«sans Dieu» et du théeme du «devant Dieu», dans la ligne du dernier Bon-
hoeffer, qui se trouve expressément cité. L’on entrevoit la profondeur théo-
logique de 'interprétation proposée: La philosophie de Pierre Thévenaz est
comprise comme une pensée coextensive a ’émergence du Nouvel Adam (au
plein sens de ce dernier adjectif, promesse d’un authentique partenariat avec
Dieu, et du nom qu’il accompagne, et qui préserve une symbolique de I’éman-
cipation humaine). Cependant, quiconque attendait que Jervolino fasse droit,
dans un registre rigoureusement philosophique, aux ambiguités de la méthode
d’exploration de la conscience de Pierre Thévenaz, que la remarque de Gabriel
Widmer signalait aussi, ne peut que demeurer sur sa faim. Ce penchant a
I’harmonisation se confirme dans I’ensemble du chapitre baptisé «Il ‘radica-
lismo’ della riflessione e ‘la filosofia senza assoluto’ », qui parcourt un vaste
champ bibliographique et énumeére de fagon fort avisée les différentes étapes
de Pierre Thévenaz. Que dire du fait que Jervolino qualifie un itinéraire qui va
de «la plus pure tradition augustinienne, cartésienne et biranienne»?! a la
philosophie sans absolu, de simple «réélaboration de la méthode réflexive» 22?
Est-il possible de faire ici I'’économie d’une herméneutique plus tranchée, et de
ne pas voir dans la disparition de la thématique de I’intériorité 'indice d’une
transformation plus profonde, qui excéde la continuité d’une refonte ou d’un
approfondissement ?

Reste cependant a noter que les quelques cotés problématiques de 1’ou-
vrage de Jervolino peuvent aussi étre regardés comme autant de vertus. En
raison méme de son extériorité par rapport aux débats philosophiques hel-
vétiques, ce livre est en effet susceptible de décentrer une critique locale
parfois portée a sous-estimer I'influence de tel ou tel courant international??
sur ’'apport de Pierre Thévenaz. Et a cause de sa relative neutralité a 'endroit
des tensions qui traversent ledit apport, il rappelle aux exégetes qui tendraient
a donner a leurs interprétations un tour polémique et unilatéral I'indispensa-
ble dimension de compréhensivité qui doit sans cesse accompagner leur effort.
Nous n’en doutons donc pas: malgré son petit nombre de pages, I’étude de
Domenico Jervolino n’a pas fini de rendre de précieux services a cette part de
la communauté philosophique qui reconnait en Pierre Thévenaz un penseur
dont I’ceuvre, ainsi que ’écrivit Paul Ricceur, «demeure extraordinairement
vivante par les questions qu’elle nous pose» 24,

2 Op. cit., p. 46 («la piu pura tradizione agostiniana, cartesiana, biraniana»).

22 Op. cit., p. 46 («rielaborazione del metodo riflessivo»).

23 Nous pensons, par exemple, au poids de Marcel, de Bréhier ou de Mehl.

X in L'Homme et sa Raison, T1, recueil d’articles de Pierre Thévenaz, Neuchatel, A
la Baconniére, 1956, «Préface», p. 26.



	Études critiques : une philosophie sans absolu

