Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 38 (1988)

Heft: 3

Artikel: Etudes critiques : le Dieu de Spinoza
Autor: Gisel, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381365

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381365
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 120 (1988), P. 347-351

LE DIEU DE SPINOZA*

PIERRE GISEL

«Miracle de la philosophie». Piguet présentait ainsi Spinoza dans son Ou
va la philosophie — et d’ou vient-elle?!. 1l en reprend aujourd’hui la médita-
tion, a I’enseigne de Dieu, dans un petit livre alerte, précis, attaché a ’essentiel.
Chacun qui s’efforce de penser — et de penser ce que penser veut dire — aura
avantage a le lire. A commencer par tout étudiant. L’ouvrage est propre a nous
guerir de certaines idéologies régnantes. Compte tenu de la situation présente
de la pensée, tant philosophique que théologique, cet ouvrage vient a son
heure. Son propos central me parait, littéralement, décisif.

On sait que Spinoza est souvent mal compris. Quand il n’est pas caricaturé.
On peine a tenir ensemble son appartenance a une veine d’héritage cartésien
d’un coté, ses indéniables racines du coté de la mystique juive de I’autre. On a
pu en faire un rationaliste, ou au contraire un religieux (ce n’est pas sans cause
que le romantisme ’a célébré). Un Alquié — et ce n’est pas le moindre des
commentateurs! — n’hésite pas a parler d’'une «incompréhensibilité de I’ Ethi-
que»?; mais s’il échoue finalement a la lever, c’est moins faute de «connais-
sances» ou d’application dans la lecture qu’en raison d’une formation de
’esprit qui, en fin de compte, lui obture I’accés a la position propre de Spinoza,
a ’expérience réelle (métaphysique!) qui se tient derriére ’exposition de la
penseée.

Face a I'irréductible opposition que constitue la double lecture historique
de Spinoza, comme face aux alternatives exclusives auxquelles le texte méme
de Spinoza semble souvent contraindre, Piguet entend proposer une «troi-
sieme» voie (p. 44, 55, 92, 94), de style ni «scientifique», ni «littéraire»,
«religieux» ou «psychologique» (cf. p. 44). Il qualifie cette voie d’«esthéti-
que», au sens ou la pensée de Spinoza serait liée a ce qu’une expérience
esthétique peut donner a voir et a comprendre du monde, de ’homme et de
Dieu. Voie méconnue a certains égards, qu’on peut méme dire en un sens
inchoative, mais voie qui n’est pas absente de la tradition philosophique pour
qui sait I’entendre. Piguet cite ici souvent Pascal (et son concept de figure, cf.
D. 43, 62 s., 80, 101), la troisiéme critique de Kant (cf. p. 53 5., 63), une ligne
qui traverse le romantisme allemand et peut aller jusqu’a Nietzsche (p. 64), la
phénoménologie husserlienne (p. 64) et, par-dela, une certaine lecture de Pla-

* Etude critique du livre de J.-Claude PIGUET, Le Dieu de Spinoza, Genéve, Labor et
Fides, 1987, 134 p.

! Neuchdtel, La Baconniére, 1985, cf. p. 295 ss.

? Ferdinand ALQuIE, Le rationalisme de Spinoza, Paris, PUF, 1981, dés p. 9.



348 PIERRE GISEL

ton (p. 64 s., 92 ss.). Il la rapproche d’ailleurs d’une voie «métaphysique»
(p. 75). Personnellement, je ’estime strictement paralléle, analogue, a ce qu’on
pourrait appeler une «voie théologique», pour autant qu’on n’entende cet
adjectif ni dans le sens d’une allégeance a des énoncés doctrinaux, quels qu’ils
soient (on sait que Spinoza, excommunié, n’en voulait pas), ni dans le sens
d’un repli sur une intériorité comprise de maniére simplement subjective,
privée, et sans vérité dont on puisse rendre compte en raison (donc: sans verité
philosophique!).

Historiquement — donc extérieurement au texte —, on peut évoquer ici
deux points qui viennent appuyer le choix que fait Piguet de son angle de
lecture. Le premier, c’est, bien siir, la formation rabbinique de Spinoza. Piguet
ne I’évoque pas directement a ce titre; mais son texte est riche d’une mise en
paralléle de Spinoza et d’une théologie bien comprise, ancrée dans I’Ancien
Testament et relayée par la Cabbale et le Zohar (cf. p. 37). C’est ainsi qu’il
évoque, tour a tour et non sans un sens théologique affirmé: le dépassement
d’une opposition abstraite (externe) de 'immanence et de la transcendance (cf.
p. 42, 79 ss., et ’on sait I'importance de cette question au cceur de la réception
de Spinoza), une réalité d’incarnation (p. 47, 73, 101) et une thématique de
’alliance ou de la réconciliation (p. 33, 41 s., 86), toutes choses liées a une
perfection qui s’avere finalement étre celle d’un passage (p. 43), ce qui sup-
pose, notamment, renversement interne ou conversion (p. 42), réflexion ou
meéditation (p. 40). Ici, Dieu n’est jamais cause externe, séparée de 1’effet (cf.
p. 48, 80, 82, 97, 100 s.), mais il se manifeste bien au ceur de la création (p. 44,
47; on sait que Spinoza parle de «causalité immanente», cf. p. 101, et, 6
combien, de nécessité, cf. a propos de Dieu, p. 82, 114). L’éternité sera dite ici
«intensive» (p. 69). Piguet parlera de «logique ““intensionnelle’’», opposée a
une «logique extensionnelle» (p. 102).

Mais, historiquement, Piguet évoque avant tout — ¢’est ici moins connu et
cela donne I’occasion qui se tient au départ de 'ouvrage — la pratique artis-
tique propre a Spinoza, tout spécialement dans I’art du portrait (cf. p. 18), et la
fréquentation des peintres qui fut la sienne (voir ses divers lieux d’habitation).
Piguet fait notamment état, en ces matiéres, d’un texte de Jean Colerus,
contemporain de Spinoza, texte dont I’éditeur a d’ailleurs reproduit un extrait
(p. 65.).

En profondeur, la lecture que Piguet propose de Spinoza me parait repren-
dre ce qu’on a pu appeler la voie «mystique», et ici d’origine juive. Mais a
condition de bien la comprendre et de se la réapproprier, et tout particulie-
rement de la soustraire a ce jeu qui la fait trop souvent s’opposer a un ratio-
nalisme, comme sa contrepartie, son contraire ou son double. Réciproque-
ment, il aura fallu retravailler ce qui apparait étre le «rationalisme» de
Spinoza. Piguet le fait avec bonheur, au gré de notes éclairantes quant a
I’acception précise de tel ou tel terme a ’époque de Spinoza (ex. p. 29, 32),
quant a la valeur et a la portée du fameux more geometrico (plus «ordonnan-



LE DIEU DE SPINOZA 349

cement» des choses et «exposition» que, a proprement parler, « méthode», cf.
p. 26 s., 31). Fort de ce travail, ici tout a la fois historique et compréhensif,
Piguet peut clairement distinguer Spinoza de Leibniz (p. 28, 30) et, tout par-
ticulierement, d’un «mathématisme» qui serait celui de Russell (p. 25, 32, 94,
112).

Spinoza, «miracle de la philosophie». En quoi, finalement? Probablement
parce qu’avec lui, selon son énoncé méme: « plus nous connaissons les choses
singuliéres, plus nous connaissons Dieu» (Ethique, 5¢ partie, propos. 24).
Proposition que bien des commentateurs échouent a comprendre. Proposi-
prédicats (des attributions), mais sont Dieu (cf. p. 76, 79). Les modes mémes
sont d’ailleurs promis a I’éternité (cf. p. 85). Le regard ne porte pas ici sur des
essences séparées, mais sur ’exister, non sur les généralités abstraites, mais sur
les individualités, concrétes par excellence. Telle est une part du secret. Dés
lors, Dieu ne sera pas un étre (parmi d’autres, fiit-ce le meilleur ou le plus
grand), ni d’ailleurs I’Etre des étres (cf. p. 84); il est plutdt «I’individuel
absolu», «la singularité en tant que telle» (ibid.). En ce sens-la, Dieu doit étre
dit, chez Spinoza, a la fois «transcendant, parce qu’il échappe toujours a nos
prises» (p. 81) et qu’il impose le détour par les réalités du monde qu’il donne et
qu’il maintient, et a la fois «immanent, dans la mesure ou chaque chose du
monde témoigne (...) de sa vérité» (ibid.). On pourra aussi le dire «nécessaire »,
mais selon I’ordre d’une liaison interne, propre aux choses mémes qu’il donne,
et qui, dés lors, se donnent (donc dans leur factualité avec, précisément, leur
individualité concréte), comme on pourra le dire «éternel», mais selon ’ordre
d’une liaison (cf. p. 86) a la création qui, comme telle, se donne intrinséque-
ment dans le temps.

Voila le Dieu de Spinoza. Lié comme on sait a la joie et & 'amour; et ou
entendement et volonté vont profondément de pair (cf. p. 115 s.; cf. aussi le
fameux conatus, ex. p. 108). Mais qu’on ne peut comprendre — comme on ne
peut comprendre Spinoza lui-méme — que si I’on a bien clairement en vue ce
que Piguet appelle totalités internes (cf. chap. II), compositions irréductibles a
toute vue analytique, vivant en ce sens-la d’un principe propre, et en méme
temps fonciérement liées a ce qu’elles ne sont pas, mais dont elle témoignent,
d’une liaison qui n’est pas de contiguité, requérant plutdt discontinuité et saut.
Totalité interne s’oppose, par définition si I’on peut dire, a toute procédure de
totalisation en extériorité, ou selon une logique de pure extension. Sa réalité
apparait étre tout a la fois celle de ’exister comme tel (de I'individuel), de
I'ceuvre d’art (cf. p. 74), tout particulierement des «chefs-d’ceuvre» (p. 72), et
du fait théologique et croyant bien compris. Elle vit d’une certaine unité
ontologique (contre tout dualisme, notamment cartésien, cf. p. 66 ss.), aussi
vrai que, selon Piguet, et ici appuye sur Spinoza, ’'individuel peut étre porteur
d’absolu et porté par cet absolu (un absolu qui ne peut en aucune fagon valoir
comme généralité). Voir les choses selon I’ordre des totalités internes n’est pas



350 PIERRE GISEL

convertible (p. 60) en logique extensionnelle3. Piguet I'affirme fortement,
méme s’il n’entend pas reléguer du c6té de I’arbitraire subjectifle point de vue
«compréhensif» qu’il s’agit alors de défendre et de valider, mais bien, au
contraire, revendiquer a son propos un ordre de raison, spécifique certes, mais
justement cohérent, dicible, philosophique.

La lecture de Spinoza mise ici en place a pour elle qu’elle rend compte de
Spinoza dans sa totalité et son unité. J’ai déja dit qu’elle dépassait les apories
dans lesquelles s’enferment nombre de commentateurs, a commencer par
celle qui ne peut résoudre I'alternative d’un Dieu assurant I'unité en étant
au-dessus de tous les étres (un Dieu extérieur a I’étre en ce sens-1a) et d’'un Dieu
disant I’'unité interne des étres (le Dieu-Nature), selon donc un mode peu ou
prou «panthéiste» (cf. p. 55)4. Or, comprendre un auteur, n’est-ce pas tou-
jours pouvoir dire, d’'une maniére ou d’une autre, son unité fonciere? La
lecture proposée permet enfin et exige de reprendre toute la question des
fameux trois «genres» de connaissances>. Ici, la proposition de Piguet ne va
pas sans originalité, mais cohérente avec ’ensemble. Traditionnellement,
c’est la connaissance du troisiéme genre qui fait probléme. Soit on la prend au
sérieux et 'on tend a voir en Spinoza un pur intuitif, soit on ne sait finalement
qu’en faire et I’on rabat Spinoza sur le rationalisme que consacrerait la
connaissance du deuxiéme genre. Or, pour Piguet, la liaison centrale, de fait,
articule le premier et le troisiéme genres (p. 103), I’ordre des choses réelles et
I’ordre de Dieu. Le deuxiéme genre est autre: ce serait celui de I’exposition,
non du réel, celui de 'ordonnancement, du tableau et de I'imagination, au sens
classique du terme (cf. p. 255s.)6.

Concluons. A l'occasion d’une lecture de Spinoza, Piguet réaffirme un
«réalisme» foncier (cf. p. 104, 115, 122, 129), au sens ou les choses existantes,
singuliéres, ont une primauté irréductible sur les catégories et sur tout ce qui
reléve du généralisable ou du «commun» (ce qui est «adjectif» et non subs-
tantiel, cf. p. 111, 118, 131). D’ou une trés nette subordination de la connais-
sance du deuxiéme genre. Spinoza inaugurerait ainsi ce que Piguet a pour sa
part souvent proposé a I’enseigne d’un «renversement sémantique». C’est
d’ailleurs en en évoquant la réalité que Piguet cl6t son livre. Le lecteur I’aura

3 On sait que, pour comprendre Spinoza, G. DELEUZE a recouru a I’idée d’expres-
sion: Spinoza et le probléme de 'expression, Paris, Minuit, 1968. Piguet marque parfois
son désaccord avec Deleuze (cf. p. 66 s., mais accord p. 68, 106 s.). Piguet use d’ailleurs
lui-méme du concept d’expression, p. 69, 73, 75 (p. 61, il le rapporte a Leibniz).

4+ Cf. aussi, pour ainsi dire de départ, I'alternative quasi classique: est-ce la substance
qui constitue les attributs ou I'inverse (cf. p. 46 ss.)?

5 Rappelons que les trois genres de connaissances portent tour a tour sur le sensible,
via la perception, sur les propriétés des choses, via le rationnel, et sur ’essence, de chaque
chose et de toutes choses — donc sur Dieu ou I’absolu —, vig I'intuition (cf. p. 89).

6 On se reportera a la perspective selon laquelle il faut entendre le more geome-
trico.



LE DIEU DE SPINOZA 351

compris, on peut philosophiquement rendre compte de la connaissance du
troisiéme genre — de Dieu, I’absolu — dans la mesure seulement ou I’on aura
repensé tant notre rapport aux choses (au sensible, a la matiére ou aux corps)
que les conditions et les pi¢ges de I’exercice de la raison. Car tout se tient. Une
lecture «esthétique» de Spinoza fait voir qu’un attachement décidé au corps et
une interrogation radicale sur ’absolu se convoquent réciproquement: ils sont
donnés I’'un avec I’autre, sans conciliation ni détour par ’ordre commun de la
raison, ordre légitime certes, mais second. Piguet sait conjointement le poids
des choses et leur vérité, comme il n’ignore pas que «dégagée du réel, 'intel-
ligence humaine peut devenir folle (...) sans cesser d’étre ““intelligence”»
(p. 129).






	Études critiques : le Dieu de Spinoza

