
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1988)

Heft: 3

Artikel: L'actualité de Martin Luther King, Jr.

Autor: Molla, Serge

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381363

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381363
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 120 (1988), P. 329-338

L'ACTUALITÉ DE MARTIN LUTHER KING, JR.

Serge Molla

«L'Amérique noire», Les Temps Modernes, 42e année, décembre 1986, n° 45, 254
P-

J. S. Ansbro, MLK, Jr.: the making ofa mind. Maryknoll, N.Y., Orbis Books, 1982
(recension in RThPh 1986/1, p. 91s.).

J. T. Beifuss, At the river I stand, Memphis, the 1968 strike and MLK, Memphis, B. & W.
Books, 1985, 370 p.

N. Bernheim, Voyage en Amérique noire, Paris, Stock, 1986, 254 p.
S. Bodry-Gendrot, L. Maslow-Armand, D. Stewart, Les Noirs américains

aujourd'hui, Paris, Armand Colin, 1984, 175 p.
J. H. Cone, Speaking the truth. Ecumenism. Liberation and Black Theology, Grand

Rapids, Mi., William B. Eerdmans Pub. Company, 1986,
166 p.

C. Debenedetti (ed.). Peace heroes in Twentieth - Century America. Bloomington,
Indiana University Press, 1986, 276 p.

F. L. Downing, To see the promised land. The faith pilgrimage ofMLK, Jr., Macon,
Mercer University Press, 1986, 217 p.

A. Fairclough, To Redeem the Soul ofAmerica. TheSCLCandM. L. King, Jr., Athens
and London, University of Georgia Press, 1987, 504 p.

J. Farmer, Lay bare the heart. An autobiography of the Civil Rights Movement, New
York, Arbor House, 1985, 370 p. En traduction française: Si tu es noir, Westmount
(Québec), L'Etincelle, 1986, 443 p.

L. Fittss, A history of Black Baptists, Nashville, Broadman Press, 1985,
368 p.

D. J. Garrow, Protest at Selma. M. E. King, Jr. and the Voting Rights Act of1965, New
Haven and London, Yale Uni. Pr., 1978.

From "Solo" to Memphis. The FBI and M.L. King, Jr., W. W. Norton & Co,
1981.

Bearing the cross. M. L. King, Jr. and the SCLC, New York, W. Morrow & Co,
1986, 800 p.

M. C. Granjon, L'Amérique de la contestation. Les années 60 aux Etats-Unis, Paris,
Presses de la Fondation nationale des Sciences politiques, 1985, 655 p.

J. P. Hanigan, M. L. King, Jr., and the foundations of non-violence, Lanham/New
York/London, University Press of America, 1984, 328 p.

Rev. J. L. Jackson, Straight from the heart. Edited by R. D. Hatch and F. E. Watkins,
Philadelphia, Fortress Press, 1987, 324 p.

C. E. Lincoln, Race, religion and the continuing American dilemma, New York, Hill
and Wang, 1984, 282 p.

C. H. Long, Significations. Signs, Symbols, and Images in the Interpretation of Reli¬

gion, Philadelphia, Fortress Press, 1987, 207 p.
«Martin Luther King, Jr. January 15, 1929 — April 4, 1968», Union Seminary Quar¬

terly Review, Vol. XL, Nb 4, 1986, p. 1-68. Articles de D. J. Garrow, J. H. Cone,
R. M. Franklin et V. Harding.



330 SERGE MOLLA

S. B. Oates, Let the trumpet sound. The life ofM. L. King, Jr., London and Turnbridge
Wells, Search Press, 1982, 560 p. En traduction française: Martin Luther King, Paris,
Centurion, 1985, 574 p. (recension in RThPh 1986/1, p. 91s).

P. J. Paris, The social teachings of the Black Churches, Philadelphia, Fortress Press,
1985, 156 p.

W. M. Ramsay, Four modern prophets, Atlanta, John Knox Press, 1986, 106 p.
«A Round Table: Martin Luther King, Jr.», The Journal of American History,
Vol. 74, N° 2, September 1987, p. 436-481.

M. C. Sernett, Afro-American Religious History. A documentary witness, Durham,
Duke University Press, 1985, 504 p.

J. M. Washington (ed.), A Testament ofhope. The essential writings ofMLK, Jr., San

Francisco, Harper & Row, 1986, 676 p. Traduction partielle en français par Marc
Saporta, dans laquelle l'on trouve l'interview réalisé par A. Haley et le discours de
1967: M. L. King Jr., «Jefais un rêve», Paris, Centurion, 1987, 208 p.

W. D. Watley, Roots of resistance. The nonviolent ethic of MLK, Jr., Valley Forge,
Judson Press, 159 p.

G. S. Wilmore, Black religion and black radicalism. An interpretation of religious
historv ofAfro-American people, Maryknoll, N.Y., Orbis, 2nd revised and enlarged
ed., 1983, 288 p.

T. Witvliet, The way of the Black messiah. The hermeneutical challenge of Black
Theology as a theology of liberation, London, SCM Press, 1987, 332 p. (trad, du
hollandais).

J. Young, «L'Exode, paradigme pour la théologie noire», Concilium 209 (1987), p.
113-121.

Dès 1986, aux Etats-Unis, le troisième lundi de janvier est consacré à la

célébration de la naissance de Martin Luther King, Jr., ce qui atteste qu'il
figure désormais sans aucun doute au panthéon des héros de l'Amérique. Nul
étonnement dès lors si de nombreux travaux sont publiés à son sujet — il fait
même son entrée dans le très sérieux Journal ofAmerican History1 —, qui

permettent d'une part de mieux approcher l'environnement du pasteur
baptiste, ses racines et le contexte historique dans lequel il s'insère et, d'autre part,
de cerner avec plus de finesse et de distance sa biographie, sa pensée et les

interprétations dont elle est l'objet. Ainsi King apparaît aujourd'hui comme
une figure incontournable pour quiconque désire comprendre ce qui s'est

passé dans les tumultueuses années 50 et 60, si fécondes pour les Etats-Unis,
tant sur le plan social qu'intellectuel, comme en témoigne l'analyse très complète

de Marie-Christine Granjon sur cette période.

L'arrière-fond historique et social

Depuis l'émergence des Black Studies à la fin des années 60 — qui a conduit
notamment à la revalorisation des études concernant l'histoire des Noirs

1 Les articles publiés sont le fruit d'un colloque organisé par la US Capital Historical
Society en collaboration avec le MLK, Jr., Centerfor Nonviolent Social Change et auquel
participaient D. J. Garrow, C. Carson, J. H. Cone, V. Harding, N. I. Huggins.



L'ACTUALITE DE MARTIN LUTHER KING, JR. 331

américains —, nombre d'historiens se sont (re-) mis au travail et ont produit
d'excellents résultats tels que Slave religion d'Albert Raboteau ou There is a
river de Vincent Harding, première partie d'une puissante fresque de la lutte
du peuple noir pour sa liberté. Néanmoins, malgré ces travaux, un soupçon
continue de traîner, celui du manque de sources suffisamment adéquates pour
entreprendre de sérieuses recherches. Aussi, afin de prouver que «l'invisibilité»

de la religion afro-américaine n'est pas liée à une telle question mais
plutôt à l'interprétation des documents existants, Milton C. Sernett édite une
anthologie de textes noirs répartis en six sections s'étendant de la période de

l'esclavage à nos jours. Ainsi, sur plus de deux siècles, on entend par exemple
les voix de O. Equiano décrivant la religion traditionnelle Ibo, de Nat Turner
et ses «confessions», J. Lee, femme-prédicateur méthodiste, M. Garvey,
Father Divine, Martin Luther King, Jr. et sa lettre de la prison de Birmingham,

J. H. Jackson, J. H. Cone, etc. L'ensemble montre fort bien l'étonnant
paradoxe vécu par l'Eglise noire, gardienne d'une large portion de la culture et
de la religion noires : celui d'être tout à la fois l'institution la plus réactionnaire
et la plus radicalement engagée, la plus imbue de la mythologie et des valeurs
américaines blanches, et la collectivité noire la plus fière et indépendante.
Pour faciliter la lecture et l'entrée dans des mondes étrangers si l'on n'en
connaît pas le contexte, l'éditeur présente succinctement chaque auteur, introduit

les pages choisies et les complète par une modeste bibliographie. Ce

recueil, en rendant ainsi accessibles nombre de textes importants, s'avérera
fort utile non seulement à tous les historiens, mais aussi à tous les théologiens
soucieux de mieux saisir les origines et les divers courants de la théologie noire
contemporaine, que King et ses pères et mères ont préfigurée.

King étant enfant de l'importante communauté baptiste, il est intéressant
également de mieux connaître l'origine de ces églises baptistes noires américaines,

entre 1738 et 1834 — dates entre lesquelles s'établissent les premières
communautés distinctes — et leur développement jusqu'en 1895, année de la
création de la Convention Nationale Baptiste. Cette formation ne s'est pas
produite sans blessures, comme le signale le titre de l'ouvrage de James M.
Washington, Communion frustrée. En effet, les Noirs furent sans aucun
doute frustrés dans la recherche de leur identité, de leur indépendance et d'une
véritable communion ecclésiale au sein d'une société qui les rejetait. L'auteur,
s'appuyant sur de nombreux documents peu connus, met en lumière avec
talent cette évolution qui conduisit en 1895 à l'abandon d'églises multiraciales,

lorsque nombre de leaders baptistes noirs choisirent définitivement la
voie du séparatisme racial et ecclésial. L'accent est donc mis sur le XIXe siècle,

temps où se mûrit cette rupture définitive, aboutissement d'une séparation
non seulement culturelle, mais encore politique. En outre, James Washington
offre en épilogue une réflexion sur le sens de cette recherche d'un pouvoir
social au XXe siècle. Il y relève notamment, avec objectivité et regret, que, de

son vivant, M. L. King, Jr. n'obtint pas le soutien de la Convention. Or, à ses



332 SERGE MOLLA

yeux, cet épisode montre bien la difficulté constante des églises baptistes
noires à vivre l'unité. La quête est donc loin d'être achevée.

L'ouvrage de Leroy Fittss se penche lui aussi sur l'histoire des baptistes
noirs aux USA, mais d'une façon plus générale et peu critique. Rédigé dans

une perspective ecclésiale et catéchétique — pour ne pas dire apologétique —,
il ne vient, hélas! que partiellement combler une lacune. Les sujets abordés,

après un chapitre d'introduction soulignant les grandes influences subies par
les baptistes noirs américains, sont la formation de leurs églises indépendantes,

leur rôle missionnaire notamment en Afrique, leur vision socio-politique
et les courants actuels au sein de leur dénomination. Néanmoins, malgré

son intérêt certain, ce livre ne remédie pas à l'absence d'une introduction
à cette communauté de foi, qui serait écrite pour un large public d'un
point de vue strictement historique et qui analyserait avec rigueur tout
le Mouvement des droits civiques, dont l'un des leaders marquants fut
M. L. King, Jr.

Egalement consacré aux Eglises noires, l'essai de Peter J. Paris examine les

dimensions morales et politiques de l'Eglise Africaine Méthodiste Episcopale
et de la Convention Nationale Baptiste, USA, dont il étudie soigneusement les

comptes rendus d'assemblées depuis leur création en relevant qu'aucune
différence essentielle ne les sépare à ce sujet. Il montre les dilemmes auxquels ont
été confrontées ces institutions prises entre leur volonté d'être loyales à la

nation et à leur race, soucieuses tant de l'universalité de l'Eglise que de leur

indépendance désirée (et obtenue) pour cultiver une foi chrétienne dénuée de

racisme. Soulignant les valeurs fondamentales de ces églises, Paris tente
d'identifier et d'analyser un principe qu'il appelle «tradition chrétienne
noire», auquel se réfère souvent la Black Theology en l'interprétant quelque peu
différemment.

L'auteur n'hésite pas à critiquer l'idéalisme politique de ces églises et

surtout leur dépendance politique, théologique et éthique, montrant bien

qu'elles ont malgré tout fortement résisté à l'hostilité dont leur peuple était

l'objet. Désirant conserver les acquis, elles n'ont que très rarement été initiatrices

de débats, tout en apportant leur soutien à un peuple en quête de sa

dignité, et cela même si elles freinaient souvent un radicalisme jugé
perturbateur. A cet égard, les choix d'idéaux entre intégration et séparatisme, ou de

slogans comme freedom now ou black power, sont très révélateurs. Dans cette

perspective, il serait passionnant d'étudier comment un M. L. King, Jr. fut
enfanté par l'Eglise noire mais devint beaucoup plus radical qu'elle. Il n'est dès

lors pas étonnant qu'aujourd'hui les relations de ces églises soient tendues

avec les ténors de la Black Theology, enclins à souligner la valeur et le courage
du radicalisme de ses pères fondateurs et à interpréter différement toute
l'odyssée noire. L'essai de l'auteur est, hélas quelque peu réducteur au sens où

l'enseignement social des communautés noires s'est vu souvent dépassé,

renouvelé ou mis en question par certaines figures tout au long de son histoire.



L'ACTUALITE DE MARTIN LUTHER KING, JR. 333

Son étude s'avère donc surtout utile pour une compréhension du caractère
institutionnel de ces églises, mais n'apporte que peu d'éclairage, par exemple,
sur tout le Mouvement pour les droits civiques des années 60, sur lequel on
était en droit d'attendre quelques développements.

Enfin, il est nécessaire de mentionner le recueil d'articles du professeur
Charles Long, historien noir des religions, dans lequel, mis à part une partie
consacrée à des questions méthodologiques et hormis celle abordant le rapport

religion-culture, d'importants chapitres dévoilent les ombres et décrip-
tent les symboles de YAmerican Religion. C'est pour l'auteur, entre autres,
l'occasion d'offrir une très subtile et éclairante relecture de la lutte du peuple
noir pour ses droits dans laquelle il analyse et interprète le rôle prédominant
des Eglises.

Les biographies

Après la récente biographie de Stephen Oates, on attendait celle de David
Garrow, auteur de deux ouvrages remarqués, Protest at Selma et From
«Solo» to Memphis. Elle paraît sous le titre révélateur de Bearing the cross
(porter la croix), qui traduit les pressions énormes subies par King au long de
ses années publiques, pressions liées à son rôle de leader qu'il n'assuma
véritablement qu'au cours des années et qui firent que son existence tout
entière allait être prise par le Mouvement. En effet, King interpréta peu à peu
tous les sacrifices à consentir comme un devoir vocationnel ; n'écrit-il pas à sa

femme en 1960, alors qu'il se trouve en prison: «C'est la croix que nous
devons porter pour la libération de notre peuple»? Cette compréhension
théologique des événements s'accentuera chez lui avec les années, de même

que sa réflexion sur la non-violence sera toujours plus christologique et moins
marquée par l'influence de Gandhi. L'auteur examine également les rapports
entre King et le FBI, apportant quelques précisions sur la vie privée du leader
noir que le FBI, justement, avait dénoncée à plusieurs reprises. Garrow
comprend tout cela aussi comme un lourd fardeau pour King dont l'équilibre
émotionnel était peut-être fragile; en tout cas l'auteur n'hésite pas à diagnostiquer

une dépression juste avant que ne survienne l'assassinat. En conclusion,
cet ouvrage, à n'en point douter, fera référence. On insistera en particulier sur
la masse et la qualité des informations recueillies, souvent inédites, auxquelles
on a maintenant accès et qui permettent de dresser un portrait plus nuancé et
certainement plus humain du pasteur baptiste. Il ne fut pas un saint, même si

certains, aujourd'hui, veulent le voir ainsi décrit; peut-être même fut-il plus
révolutionnaire que réformateur dans les dernières années 1965-1968). Il faut
en outre relever que Garrow n'isole pas la figure de King, mais le situe bien au
sein d'un Mouvement et d'une organisation particulière (SCLC), ce qui
apporte un éclairage important sur tous les groupes de l'époque et leurs
influences réciproques. Ce travail colossal est le fruit d'environ 700 inter-



334 SERGE MOLLA

views, du dépouillement des archives de plus d'une douzaine d'organisations,
et de milliers de rapports du FBI concernant King et ses associés. Dès lors,

pour toute recherche sérieuse, qu'elle soit historique ou théologique, la lecture

de ce livre est obligatoire. Du même auteur, il faut également mentionner
l'article2 important consacré au développement intellectuel de King, où Garrow

relève les influences décisives de la Bible et de l'Eglise noire sur le leader

par rapport aux influences, souvent mentionnées, du personnalisme américain,

de Reinhold Niebuhr ou de Gandhi.
Bien qu'il ait été quelque peu éclipsé par la biographie de Garrow, qui a

obtenu le prestigieux Prix Pulitzer en 1987, le livre d'Adam Fairclough, To

redeem the soul ofAmerica, est très important puisqu'il éclaire l'organisation,
the Southern Christian Leadership Conference (SCLC), dont King était le

président. Très attentivement, l'auteur explicite les grands succès (surtout
dans le sud: Birmingham, Selma) et les défaites (Chicago), et montre combien

King prit de plus en plus son rôle de «leader prophétique» au sérieux. Mais

peut-être bien que 1965 — avec la signature du Président Johnson du Voting
Rights Act — marqua la fin de l'existence de la SCLC, qui était davantage «un
mouvement qu'une organisation» comme le remarquait avec justesse Hosea

Williams. Cette année-là, en effet, signifia l'abandon de la protestation et

l'entrée en politique, alors que bien vite l'engagement des USA au Vietnam
allait secouer toute l'Amérique et interroger fortement King. Avec ce passsage,
la SCLC fut sérieusement remise en question et l'assassinat de King en 1968 la

secoua tellement qu'elle ne retrouva jamais son efficacité.
L'ouvrage de Joan T. Beifuss est d'un tout autre registre puisqu'il ne tire

pas un portrait détaillé de King, mais offre une narration unique de la grève

des éboueurs qui se déroula à Memphis en 1968 et que King vint soutenir en

marge de sa préparation à la campagne en faveur des pauvres. Fondé sur des

dizaines d'interviews de celles et ceux qui furent mêlés à ces événements, ce

récit éclaire d'une façon toute particulière ses derniers jours.
Quant à l'essai de Frederick Downing, il se situe à mi-chemin entre

l'ouvrage biographique et psychologique. Utilisant les théories psycho-sociales

du professeur Erik H. Erickson et celles sur les étapes de la foi développées

par le prof. James Fowler, l'auteur tente de décrire le développement spirituel
de King. L'ensemble apparaît peu convaincant dans la mesure où Downing
semble par trop lié à ces théories, ce qui ne lui permet pas de prendre en

compte suffisamment la perception des enjeux christologiques que King
discerne au cours des années et qui certainement ont contribué à son développement

intérieur.
King, un des grands champions de la paix aux USA? Bien des années après

sa mort, c'est pourtant l'une des images que l'on retient de celui qui en 1963

était dénoncé par le FBI comme «le Noir le plus dangereux». Quel retourne-

2 D. Garrow, «The intellectual development of MLK, Jr. Influences and commentaries»,

USQR, 1986/4, p. 5-20.



L'ACTUALITÉ DE MARTIN LUTHER KING, JR. 335

ment, qui n'est pas sans rappeler les théories de René Girard à propos du
«bouc émissaire»! En tout cas, dans l'ouvrage publié sous la direction de
Charles De Benedetti et consacré aux artisans du (des) mouvement(s)
pacifiste^), il figure en bonne place en compagnie de J. Jesse Addams, Eugene V.
Dobs, Norman Thomas, Albert Einstein, A. J. Muste, Norman Cousins,
Daniel et Philippe Berrigan. Cette liste n'est peut-être pas exhaustive, mais il
est vrai que chacune de ces personnalités est aujourd'hui encore source de
réflexion et objet de recherche. Après une introduction historique de l'éditeur
précisant le rôle de ces «héros», on trouve un portrait biographique par divers
spécialistes de chacun d'eux, complété d'une brève bibliographie. En conclusion,

une très stimulante postface de Merle Curti revient sur la notion même
de héros et les traits communs qui caractérisent les figures retenues. Il est ainsi
frappant de constater que tous ont vécu, une fois ou l'autre, un «moment
choc» déterminant (Muste, Einstein, Cousin, King) pour leur évolution
personnelle, et que la plupart sont issus de la classe moyenne, avec les valeurs de

laquelle plusieurs ont rompu (Muste, King, les Berrigan). Une telle rupture
s'explique par un motifd'ordre religieux (influence du christianisme social en

particulier) ou d'ordre humanitaire, d'autant plus qu'ils n'étaient pas uniquement

concernés par le problème de la paix. Ils furent incontestablement des

êtres aux capacités de leader, aptes à supporter les terribles pressions (menaces,

prison...) et crises que cela signifiait. Or, si désormais ils font partie de

l'histoire nationale des Etats-Unis, il ne faut pas oublier qu'en premier lieu,
c'est souvent leur résistance au système américain qui les poussa à devenir des

héros. Et bien qu'il soit difficile de se souvenir sans récupérer, c'est pourtant là
l'essai de ce recueil passionnant.

Il faut en outre signaler la parution de l'autobiographie du militant James

Farmer, qui relate nombre de rencontres personnelles avec King, faisant
apparaître les débats d'idées ou de stratégies qui se vivaient entre les diverses

organisations luttant pour les droits civiques. Ce témoignage exceptionnel est
celui d'un acteur essentiel, même si son nom est beaucoup moins connu que
celui de King.

En dernier lieu, le pasteur Jesse Jackson, premier candidat noir à la
présidence des Etats-Unis, publie une collection de ses discours (1976-1986).
L'ascension de celui qui fut l'un des lieutenants de King permet de mesurer le

chemin parcouru. Comme King qu'il évoque dans un speech intitulé «Protéger

l'héritage» — et cela contre toute récupération —, Jackson atteste par un
style oratoire magnifique que lui aussi est enfant de l'Eglise noire, même si par
quelques formules cinglantes l'influence de Malcolm X se fait également
sentir. En lui, en quelque sorte, sont réconciliées les deux figures récentes du

peuple noir. Cependant, King et Malcolm X auraient-ils franchi le pas jusqu'à
entrer dans le système politique américain? La question reste posée.



336 SERGE MOLLA

Les essais sur la figure et la pensée de King

Après l'étude quelque peu historico-critique que John Ansbro avait consacrée

à King, deux ouvrages se penchent sur sa compréhension de la non-
violence. Le premier, de J. Hanigan, essaie d'en dévoiler les fondements qu'il
discerne dans la foi chrétienne de King. Mais, hélas cet essai ne convainc pas,

car il n'opère pas une relecture suffisamment théologique des très nombreux
discours de circonstance et surtout des prédications de King. L'auteur accorde

une trop grande importance aux mots employés et pas assez à leur insertion
culturelle, baptiste noire. D'autre part, Hanigan estime que la pensée de King
n'a pas subi d'inflexion notable au cours des années d'engagement (1955-

1968), ce qui apparaît pour le moins discutable. Si tel n'est pas le cas, comment
expliquer les questions des dernières années relatives au pouvoir, à l'importance

de la négritude, etc.? Une fois de plus — et cela est à regretter —, King
fait l'objet d'une étude basée principalement sur ses écrits universitaires, alors

que sa pensée fut constamment remise en question dès 1955. Une telle

approche est d'autant plus préjudiciable à la qualité de l'essai que les thèmes

abordés et développés — ceux des rapports moyens-fins, de la loi, ou de la

souffrance «rédemptrice» — sont extrêmement importants. Malheureusement,

Hanigan n'offre pas la possiblilité de saisir la cohérence interne — et par
là même les fondements — de la démarche de King concernant la non-
violence. Dommage!

Le livre de William Watley est une étude consacrée à l'éthique de King3.
L'auteur tente de faire apparaître six principes qui la sous-tendent : 1. la

non-violence est une méthode des forts; 2. la réconciliation en est le but; 3.

l'opposant symbolise un mal plus grave; 4. la souffrance rédemptrice; 5.

l'agape; 6. l'univers penche vers lajustice. Si l'étude de l'auteur est correcte,
elle reste trop superficielle pour apporter une nouvelle compréhension des

méthodes préconisées par King.
Mentionnons également le petit ouvrage de William Ramsay, consacré à

quatre figures chrétiennes du vingtième siècle, jugées prophétiques: Walter
Rauschenbusch, M. L. King, Jr., Gustavo Gutierrez et Rosemary Radford
Ruether. Destiné aux étudiants, cet opuscule examine ce qu'il faut entendre

aujourd'hui par la notion de «prophète». Aux yeux de Ramsay, King le fut au

sens traditionnel et vétérotestamentaire du terme. Terminant chaque partie

par quelques questions didactiques, l'auteur invite à poursuivre sa réflexion,
qui — il faut bien le regretter — ne s'avère ni très originale, ni très profonde.

Poursuivant la relecture de leur tradition, les théologiens noirs contemporains

réexaminent la figure de King. S'y référer devient presque une obliga-

3 Cf. également l'article de R. M. Franklin, Jr., «An ethic of hope. The moral
thought of MLK, Jr.», USQR. 1986/4, p. 41-51.



L'ACTUALITÉ DE MARTIN LUTHER KING, JR. 337

tion. Nous en voudrions pour exemple l'article de Josiah Young consacré à

l'Exode. Mais c'est surtout le cas de James H. Cone4, qui lui consacre ses

recherches et entreprend de le comparer à Malcolm X. En attendant qu'une
telle confrontation fasse l'objet d'un livre, quelques articles ont paru dans un
recueil d'essais engagés où l'auteur tente de dire (toute) la vérité tant à propos
de la théologie noire comme théologie de la libération qu'au sujet de l'Eglise
noire, de l'œcuménisme et de toute lutte de libération. Sous le titre «Violence
et vengeance», il revient sur les deux figures de King et de Malcolm non pour
les opposer, mais pour se laisser interroger par la force — et la constante
pertinence — de leurs réflexions respectives. On retrouve également leurs
noms dans sa contribution à YEncyclopedia of Religion in America (1985),
intitulée «La pensée religieuse noire dans l'histoire américaine», où il n'hésite

pas à écrire: «Aucun penseur n'a autant marqué la pensée religieuse noire ou
même la société et la religion américaines en son entier que M. L. King, Jr. ».

Or, il semble bien que les années qui passent soient en train de lui donner
raison, puisque de nombreuses pages lui sont par exemple consacrées par
Theo Witvliet dans son excellent livre sur le défi représenté par la théologie
noire. Bien informé, l'auteur fait une très sérieuse analyse de ce courant
théologique qui «est inconcevable sans M. L. King, Jr.». Par son renouvellement

de «la spiritualité de lutte de l'Eglise noire dont témoignent les plus
vieux chants King peut être considéré comme le principal pionnier de la

théologie noire de libération»5. Aux yeux de Witvliet, la pensée de King est

essentiellement eschatologique, ce qui est évidemment souligné par nombre
de réflexions et d'interventions de King mettant en avant un «principe
d'espérance».

On peut néanmoins se demander dans quelle mesure la réflexion eschatologique

prenait chez King le pas sur la christologie, qui était profondément liée
à ce qu'il vivait jour après jour, comme Garrow l'a si bien relaté. La constante
réflexion de King sur l'appel au disciple à «porter la croix» souligne cette

hypothèse interprétative. Et c'est peut-être tout particulièrement avec son
insistance sur le caractère rédempteur de la souffrance qu'il dévoila une

christologie qui, certes, ne fut pas explicitée sous sa plume, mais plutôt dans

ses combats pour la liberté. Au cœur de ces luttes il rappela en effet que la

propre justice de Dieu se trouvait enjeu dans la croix du Christ réactualisée

par tous ceux qui souffraient en son nom, prêts à offrir leur vie pour témoigner
jusqu'au bout de leur foi. Pour lui, toute confession de foi du Christ s'enracinait

dans l'engagement radical de Jésus pour la souveraineté de Dieu et

incitait à tout entreprendre pour que le monde fût vraiment création, que
l'homme devînt ce qu'il était appelé à être, préparant ainsi la beloved com-

4 Cf. son article intitulé «The theology of MLK, Jr.», USQR. 1986/4, p. 21-39.
5 Th. Witvliet, op. cit.. p. 125.



338 SERGE MOLLA

munity, image fréquemment employée par King pour parler du Royaume de

Dieu.

Il est probable que la pensée de King suscitera encore de nombreuses et

stimulantes interprétations, non seulement dans le domaine éthique de la

théologie, mais aussi en systématique. A cet égard, la publication dans un
avenir prochain des textes de prédication, des discours et interviews inédits

pourrait s'avérer extrêmement importante. Pour le moment, le grand public
n'est renvoyé qu'au remarquable ouvrage édité, préfacé et introduit parlâmes
M. Washington, qui présente un choix de textes comprenant des extraits de

livres de King, nombre d'articles et d'interviews. Deux textes clés y figurent
notamment : l'excellente interview datée de janvier 1965 et conduite par Alex
Haley — alors secrétaire de Malcolm X avant d'être l'auteur de Racines — et le

discours tenu par King devant les responsables de son organisation en août
1967, dans lequel apparaît le radicalisme de ses trois dernières années.

Dès lors, l'héritage qu'il a laissé s'avère être beaucoup plus intellectuel et

théologique qu'on ne le supposait ou qu'on ne s'y attendait. King donne à

penser, et son nom s'inscrit dans l'histoire de celles et ceux qui ont allié
radicalisme et religion, au sein de ce courant magnifiquement interprété par
Gayraud Wilmore. Son nom ne restera pas uniquement comme celui d'un
leader activiste, mais aussi comme celui d'un homme qui lut théologiquement
des événements.

Aujourd'hui, Noirs et Blancs cohabitent, semble-t-il, sans problèmes.
Apparences trompeuses si l'on en croit les analyses de Sophie Bodry-Gen-
drot, Laura Maslow-Armand et Daniele Stewart, d'autant plus que leur
constat est souligné par un récent numéro des Temps Modernes, consacré à

«l'Amérique noire» et dans lequel on trouve notamment les signatures de

Manning Marable, Cornel West, Toni Morrison et Amiri Baraka (Leroi
Jones). L'impression pessimiste qui se dégage de ces articles se trouve même
accentuée après la lecture de Voyage en Amérique noire, de la journaliste
française Nicole Bernheim, et plus encore par le titre du livre de l'historien
noir C. Eric Lincoln, Race, religion and the continuing American dilemma,
titre qui fait allusion au classique American dilemma de Gunnar Myrdal.
Dans ces conditions, il se pourrait donc que King, par sa vie et sa pensée,

dérange et interroge toujours.


	L'actualité de Martin Luther King, Jr.

