
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1988)

Heft: 3

Artikel: L'emploi de la théologie apophatique chez Augustin ; une question à
l'historiographie

Autor: Smalbrugge, M. A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381359

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381359
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 120 (1988), P. 263-274

L'EMPLOI DE LA THEOLOGIE APOPHATIQUE
CHEZ AUGUSTIN; UNE QUESTION À

L'HISTORIOGRAPHIE

M. A. Smalbrugge

Introduction

Il est connu que les Pères de l'Eglise, en réfutant l'arianisme, invoquent
l'argument de l'ineffabilité de Dieu '. Il est également connu que cet emploi de

la théologie apophatique a été emprunté au néoplatonisme. Par suite, il n'a pas
manqué d'études de savants distingués s'occupant de cette approche négative
du divin, tantôt dans le christianisme, tantôt dans le néoplatonisme2. Et
malgré toutes leurs différences et leurs angles d'incidence variés, ces recherches

ont en commun qu'elles considèrent l'adoption de cette méthode par les

chrétiens comme un élément de l'intégration mutuelle de la nouvelle religion
et de la philosophie hellénistique.

Ce cadre ne semble plus contesté; en effet, il est rare que l'on trouve dans

ces travaux une digression sur les bases épistémologiques du modèle de la
fusion christianisme-néoplatonisme3. Souvent le lecteur trouvera seulement

1 II faut surtout penser aux écrits de Grégoire de Nysse et de Jean Chrysostome
contre les ariens. Nous avons choisi ici le terme «ineffabilité» parce qu'il revient le plus
souvent chez Augustin. En vérité, il s'agit d'une tradition beaucoup plus large sur
laquelle l'œuvre fondamentale reste celle de A. J. Festugière, La Révélation d'Hermès
Trismègiste, I-IV, Paris, 1944-54 ; t. IV, Le Dieu inconnu et la gnose, pp. 1-140. Voir en
plus, J. Daniélou, Platonisme et théologie mystique, Paris, 1944.

2 L'étude que nous considérons comme la plus importante est celle de P. Hadot,
«Apophatisme et théologie négative» dans Exercices spirituels et philosophie antique,
Paris, 1981, pp. 185-193. Voir aussi H. A. Wolfson, «Negative Attributes in the
Church Fathers and the Gnostic Basilides», Harvard Theological Review 43 (1950),
pp. 145-156; «Albinus and Plotinus on Divine Attributes», Harvard Theological
Review AS (1952), pp. 115-130; «The Knowability and Describability of God in Plato
and Aristotle», dans Studies in the history of philosophy and religion, Cambridge
(Mass.), 1973, pp. 98-114; J. Whittaker, Studies in Platonism and Patristic Thought,
London, 1984, Nr. 9 «Neopythagoreanism and Negative Theology», Nr. 11 «Neopy-
thagoreanism and the Transcendent Absolute», Nr. 12 «ARRHTOI KAI AKATA-
NOMAXTOZ», Nr. 13 «EIiEKEINA NOY KAI OUIIAZ».

5 L'article le plus récent que nous ayons lu sur cette matière est celui de C. J. De
Vogel, «Platonism and Christianity: a Mere Antagonism or a Profound Common
Ground», Vigiliae Christianae 39 (1985), pp. 1-62. Voir en plus P. Stockmeier, Glaube
und Kultur, Düsseldorf, 1983.



264 MATTHIAS A. SMALBRUGGE

un appui dans le titre d'une étude4, et souvent ce petit indice ne suffira pas à

l'orienter dans un domaine où les recherches couvrent facilement mille ans.

Apparemment, on est censé se contenter du vieux cadre — bien que modifié çà

et là — de l'hellénisation du christianisme, tel que l'a formulé Harnack il y a un
siècle à peu près. Pourtant, un tel recours mériterait d'être mentionné parce
que cela impliquerait que l'on s'inspire encore de nos jours de Yldeenge-
schlchte du XIXe siècle, mais généralement sans s'y rapporter ouvertement5.
Néanmoins, s'il en est vraiment ainsi, on peut légitimement se demander si le

caractère inébranlable de cette approche ne gêne pas parfois la compréhension
des données, qui sont fort compliquées.

Un bon exemple d'une interprétation qui s'attache ainsi à la juste nuance
entre christianisme et néoplatonisme nous semble être celle de A. H. Armstrong,

portant sur l'emploi chrétien de la théologie apophatique. De ce fait,
nous avons trouvé dans les opinions de cet auteur le motif principal d'un
examen de cette approche négative chez Augustin.

Dans un remarquable article, cet eminent savant expose que la théologie
chrétienne en Occident — et il cite expressément Augustin — n'a pas pu saisir
la theologia negatiua du néoplatonisme6. La théologie occidentale est restée

un mélange d'attributions cataphatiques et apophatiques, ce qui a rendu peu
crédible son affirmation formelle que Dieu est insaisissable7. Elle s'est servie
de la nuance entre la première et la deuxième hypostase pour se reconnaître
incapable de saisir l'éminence du divin, mais ensuite elle s'est appliquée à

expliquer les vérités qui, en fait, représentaient l'essentiel du mystère de la
foi8. Et parmi ces explications, celle qu'Augustin donne de la Trinité n'est pas
la moindre9. Voilà donc l'état de fait qui a rendu impossible la naissance en

4 Par exemple, H. J. Blumenthal, R. A. Markus, Neoplatonism and early christian

thought, London, 1981 ; Neoplatonism and Christian Thought (recueil de plusieurs
auteurs), Albany, 1982; J. M. Rist, Platonism and its Christian Heritage, London, 1985.
Le fait que nous citions ces titres n'implique pas un jugement négatif. Au contraire, ces
études apportent beaucoup de matériel. Il est pourtant à regretter que l'on s'intéresse
tellement peu aux concepts qui sont inhérents à ces qualifications trop généralisantes.

5 Une exception — qui n'est cependant pas à suivre à cause de ses tendances
simplificatrices — est E. P. Meijering, Die Hellenisierung des Christentums im Urteil
von Adolf von Harnack, Amsterdam/Oxford/New York, 1985.

6 II s'agit de «The Escape of the One, An investigation of some possibilities of
apophatic theology imperfectly realised in the West», Nr. 23 dans Plotinian and Christian

Studies, London, 1979. Pour une même conception de la théologie apophatique,
voir également Nr. 24 dans le même recueil, «Negative Theology». Il faut préciser
cependant que les recherches menées par Armstrong, déjà par leur profondeur, sont très
stimulantes pour la jeune génération de chercheurs, même si elles suscitent la
critique.

7 The Escape of the One, pp. 77-79.
8 Ibid., pp. 85-87.
9 Ibid., p. 86. L'auteur écrit: «In Augustine this Trinitarian development is

particularly important because he felt it his duty to make philosophical sense of the Trinity as



L'EMPLOI DE LA THÉOLOGIE APOPHATIQUE 265

Occident d'un débat théologique qui fût caractérisé par sa franchise et son
attitude critique; on s'en tint aux dogmes. A ce dogmatisme intolérant,
A. H. Armstrong oppose ensuite l'attitude néoplatonicienne. Dans cette
philosophie, on se gardait de toute limitation de l'Un et on développait une
doctrine de l'Un où l'essentiel était que l'Un fût non seulement au-dessus de

l'être, mais également au-dessus de l'intelligence. On savait uniquement de lui
qu'il était le Bien10. En fait, on créait la possibilité d'une culture humaniste
discutant du divin sous la forme d'un libre échange d'opinions".

On reconnaîtra ici l'idée bien connue des valeurs humanistes de la culture
grecque qui auraient dépéri dans le combat, puis dans l'assimilation avec le

christianisme. Ce qui frappe cependant, c'est la place décisive que prend dans
ce raisonnement de A. H. Armstrong l'argument de la théologie apophatique
et le rôle que l'auteur accorde à Augustin comme représentant d'une théologie
qui se développe dans un formalisme intolérant. Afin d'examiner de plus près
ces idées, nous nous tournerons vers le Sermo CXVII12, où l'on rencontre un
bel exemple de l'emploi augustinien de la théologie apophatique.

Analyse du sermon

11 s'agit d'une homélie sur les trois premiers versets de l'évangile de Jean

que voici : In principio erat uerbum apud deum, et deus erat uerbum. Hoc erat
in princìpio apud deum. Omnia per ipsum facta sunt: et sine ipso factum est

nihil, quodfactum est. Toutefois, le prédicateur ne se propose pas de donner
une exégèse approfondie de ces paroles mystérieuses. Peu après le début,

Augustin déclare que ce ne sera pas là la question qui le retiendra. En fait, celui

qui entend ces versets se rendra d'emblée compte que son éclaircissement est

en dehors de nos possibilités. Par contre, ce que l'évêque envisage dans sa

prédication, c'est de mettre en évidence la structure de cette ignorance:

Non modo, fratres, tractamus, quomodo possit intellegl quod dictum est. In
principio erat uerbum, et uerbum erat apud deum, et deus erat uerbum.

Ineffabiliter potest intelllgi: non uerbis hominis fit ut intelllgatur. Verbum

far as he understood it. It is, I believe, the attempt to explain the Trinity, not simply
belief in the Trinity, which makes acceptance of the full apophatic theology impossible,
whether the attempted explanation is avowedly philosophical or is philosophical
disguised as theology or dogma».

10 Ibid., p. 82.

"Ibid., pp. 88-89.
12 A. Kunzelmann suggère l'an 418 comme date de composition; voir Die

Chronologie der Sermones des hl. Augustinus, Miscellanea Agostiniana U, Roma, 1931.
A.-M. La Bonnardière en revanche propose l'an 420; voir Le livre de la Sagesse, Biblia
Augustiniana, A. T., Paris, 1970. Comparez en plus, P. P. Verbraken, Etudes critiques
sur les sermons authentiques de saint Augustin, Steenbrugis, 1976. Quoi qu'il en soit,
Augustin a déjà eu entre les mains le sermo arianorum (418) et possède ainsi une bonne
connaissance de l'arianisme.



266 MATTHIAS A. SMALBRUGGE

dei tractamus, et dicimus quare non intelllgatur. Non nunc dicimus ut
intelllgatur, sed dicimus quid impediat ne intelligatur12.

Cela sera le fil conducteur de ce sermon: montrer en quoi consiste notre
ignorance et opposer ensuite ce peu de connaissance aux prétentions de ceux
qui croient être capables de pénétrer les mystères divins, tel celui de la filiation.

Comme c'est l'habitude à cette époque, l'idée de l'incompréhensibilité
servira donc à réfuter les ariens.

Pourtant, le cadre dans lequel se déroulera cette réfutation nous apprendra
que le dessein augustinien n'est pas d'affaiblir l'affirmation de l'insaisissabi-
lité de Dieu, mais que son intention est plutôt de mettre en avant que l'idée de

l'incompréhensibilité doit correspondre, paradoxalement, à une structure de

notre intelligence et, par suite, à une certaine connaissance. Voilà un but qui ne
semble pas facile à atteindre, mais qui coupe court directement à l'idée de

l'Inaccessible qui est entièrement au-dessus de l'intelligence. Mais en dépit de

cette complicité, Augustin réalisera son projet sans s'attaquer à l'éminence
insaisissable du divin. Il commencera en insistant sur le fait qu'il n'existe rien
qui puisse être comparé à Dieu et ensuite il opposera ce manque de points
communs à la notion de la similitude, notion à laquelle, tout au contraire de la

comparaison, nous pouvons recourir dans notre quête de l'intelligence.
Commençons par la comparaison.

Dans ses premiers chapitres, l'exposé de l'évêque ne manque pas
d'impressionner, car, avec une finesse et une prudence extrêmes, il tate le terrain à

travers un jeu de mots sur comparare, acquérir, comparer. Il commence son
exposé en soulignant que l'homme qui entend ces versets de l'évangile se

rendra directement compte qu'il ne peut pas saisir le Verbe dont il est question.

Premièrement, voudrait-il l'acquérir, il serait incapable de payer le prix,
quel qu'il soit, de ce Verbe divin. Et deuxièmement, voudrait-il l'examiner, il
comprendrait que cette mission divine est incomparable. Et c'est ce dernier
sujet, ce manque de points communs entre Dieu et l'homme, qu'Augustin fera
culminer dans l'exclamation en VI,9 : et quid tamen est comparandum deo14

Le premier sujet, par contre, l'impossibilité d'obtenir ce Verbe, prend une
tournure inattendue quand Augustin semble revenir sur ses propos en disant
que l'homme peut tout de même acquérir le Verbe divin. Il suffit qu'il ne
cherche plus une valeur d'échange en dehors de lui-même, mais qu'il se donne
soi-même:

13 Sermo CXVII,11,3, PL 38, col. 662. Traduction: «Pas question, frères, que nous
traitions de comment on peut comprendre qu'il a été dit «Au commencement était le
Verbe, et le Verbe était auprès de Dieu, et le Verbe était Dieu». On peut en comprendre
le caractère ineffable : il n'est pas question des paroles humaines qui se font comprendre.
Nous traitons du Verbe de Dieu et nous parlons de la raison pour laquelle ce Verbe ne se
laisse pas comprendre. Nous ne parlons pas en ce moment dans le but que ce Verbe se
fasse comprendre, mais nous parlons de ce qui empêche de le comprendre».

14 Ibid., VI,9. col. 668. Traduction ; « Mais qu'est-ce qui cependant doit être comparé
à Dieu?».



L'EMPLOI DE LA THÉOLOGIE APOPHATIQUE 267

Qui autem uult comparare uerbum hoc, qui uult habere, non quaerat extra
se ipsum quod del, se ipsum det. Quod cum fecerit, non se amittit, sicut
amittit pretium, quando aliquid emit15.

A cause de l'exhortation à se donner soi-même, la phrase semble faire allusion
à une certaine ressemblance entre le Christ et l'homme; et en effet, quelques
lignes après, Augustin s'exprime d'une manière encore plus précise et plus
lapidaire: Ergo qui uult comparare, det se ipsumi6. Précise comme elle l'est,
cette dernière tournure contient tout le jeu de mots. Nous y distinguons trois
niveaux, chacun suggérant un double emploi.

D'abord, elle vise l'homme qui peut acquérir le Verbe en se donnant
lui-même. Il faut postuler cependant que, par ce don de lui-même, l'homme
est devenu semblable au Christ. Deuxièmement, l'expression vise le Christ,
lui qui est devenu comparable à l'homme en se revêtant de la chair de sa

créature; lui qui nous a rachetés (comparare) en se donnant. Et finalement, la
formule peut se rapporter à Dieu, lui qui, pour être comparable, s'est manifesté

sous la forme du Verbe; lui qui nous a rachetés en payant par son
Fils.

Ainsi, par le simple moyen que lui offre un jeu de mots, Augustin a su
décrire avec perspicacité cet immense terrain que couvre l'incompréhensibilité.

Il a posé des jalons là où les limites n'étaient pas perceptibles. Toutefois
la question de l'incompréhensibilité s'impose ainsi avec plus d'insistance
encore. Car malgré son affirmation qu'il n'existe pas de points communs entre
Dieu et l'homme, Augustin ne semble pas accorder une grande importance à

ce point de départ. En effet, comme le suggère A. H. Armstrong, il semble
plutôt intéressé par un lien possible entre ces deux extrêmes; rapport qu'il
pourrait construire à l'aide du rôle spécifique de la manifestation divine.
L'homme serait en mesure alors de se comparer au Verbe divin. Pour voir
cependant s'il en est ainsi réellement, il faut pousser plus loin l'examen du
texte. Essayons d'en déceler l'essentiel.

Ce qui occupe Augustin, ce n'est pas, évidemment, l'affirmation formelle
de l'insaisissabilité de Dieu. Il la reconnaît et il en fait son point de départ en se

référant à l'inaccessibilité des paroles de l'évangéliste. Toutefois, quand il
disserte davantage sur ce thème en 111,5, il le modifie légèrement. Il s'exprime
maintenant comme suit:

Sed non potes taie aliquid (c'est-à-dire l'idée que Dieu soit inconcevable à

l'aide de nos catégories) cogitare. Magis pia est talis ignorantia, quam

15 Ibid., col. 662. Traduction : «Celui cependant qui veut acquérir ce Verbe, qui veut
l'avoir, ne doit pas chercher en dehors de lui-même ce qu'il donnera; il se donnera
soi-même. L'ayant fait, il ne se perd pas, comme il perd une somme d'argent quand il
achète quelque chose».

16 Ibid. A cause du jeu de mots sur comparare, nous préférons de ne pas traduire cette
phrase.



268 MATTHIAS A. SMALBRUGGE

praesumpta scientia. Loquimur enim de deo. Dictum est, Et deus erat
uerbum. De deo loquimur, quid mirum si non comprehendls? Si enim
comprehendis, non est deus. Sit pia confessio ignorantiae magis, quam
temeraria professio scientiae. Attingere aliquantum mente deum, magna
beatltudo est, comprehendere autem, omnino impossibile".

Il faut donc, selon Augustin, nuancer entre «ne pas comprendre» et «atteindre».

L'homme ne peut pas comprendre Dieu, il est vrai, mais il peut
l'atteindre en quelque sorte. Or, comment s'explique cette différence? Par une
comparaison entre la connaissance et la vue. C'est pourquoi l'auteur pose la

question de savoir si nous pouvons voir notre corps en entier avec nos yeux. Et
il répond résolument: omnino non potesli. De là sa conclusion: uno ergo
aspectu totum uidere non potes19. Et il en va de même pour Dieu. On ne peut
pas le voir entièrement, c'est-à-dire on ne peut pas le comprendre. Mais
nonobstant cet empêchement, l'œil le regarde tout de même, il jette un regard

sur lui:

quis ergo oculus cordis comprehendit deum Sufficit ut attingat, sipurus est

oculus20.

Voilà le paradoxe tel qu'Augustin l'a figuré. Dieu est incompréhensible parce

que nous ne pouvons pas le voir entièrement, c'est-à-dire le saisir tel qu'il est.

Mais en même temps, il faut se rendre compte que cette prise de conscience ne
naît qu'en voyant. En d'autres termes, comme nous ne pouvons reconnaître
notre imperfection qu'en voyant, nous ne pouvons préserver la notion de

l'incompréhensibilité qu'en nous rendant compte qu'il s'agit d'une conception
de notre esprit. Il faudra donc se rendre compte que même l'idée de

l'incompréhensibilité doit être intégrée dans la structure de notre intelligence. Si, par
contre, on ne sait pas intégrer l'incognoscibilité dans cette structure, il sera
évident que les affirmations de teneur apophatique restent de vaines formules,
des expressions qui ne représentent pas véritablement les limites de notre
intelligence. Il n'est pas question, chez Augustin, d'un mélange quelconque et

arbitraire de tournures apophatiques et cataphatiques, mais d'une analyse
raffinée du problème portant sur l'intégration de l'idée de l'incompréhensibilité

dans la structure de la réflexion. Nulle part, le but de l'évêque n'est

17 Ibid.. 111,5, col. 663. Traduction: «Mais tu n'es pas capable de penser dans ces

termes-là. Mieux vaut une telle ignorance pieuse qu'un savoir présomptueux. Car nous
parlons de Dieu. Il a été dit «Et le Verbe était Dieu». Nous parlons de Dieu; quoi
d'étonnant si tu ne comprends pas? En effet, si tu le comprends, ce n'est pas Dieu. Que
l'aveu pieux de l'ignorance vaille mieux que la profession téméraire de la connaissance
Atteindre Dieu à peine, c'est une grande béatitude ; en revanche le comprendre, c'est
entièrement impossible».

18Ibid. Traduction: «Tu en es complètement incapable».
19 Ibid., col. 664. Traduction: «D'un seul regard, tu ne peux pas voir le tout».
20Ibid. Traduction: «Quel est l'œil du cœur qui comprend Dieu? U suffit qu'il

l'atteigne s'il est pur».



L'EMPLOI DE LA THÉOLOGIE APOPHATIQUE 269

d'obtenir une connaissance du Dieu transcendant par des artifices ou des voies
détournées. Nulle part, il ne veut s'attaquer à l'éminence du Suprême en
attribuant à sa manifestation des traits eidétiques. Non, ce qui le fascine, c'est

que la déférence pour ce Dieu ne peut pas se mouvoir, paradoxalement, en
dehors de l'intelligence. Et c'est cette nuance qui sera le fil conducteur de sa

réfutation des ariens. Ceux-ci prétendent pouvoir opposer à l'Incompréhensible

toute la gamme de la connaissance humaine ; Augustin par contre insistera

sur le fait qu'une telle opposition est fausse ; rien de ce que nous concevons
ne se trouve entièrement en dehors de l'intelligence.

Mais s'il veut intégrer cette idée dans la structure de l'intelligence, comment

le fera-t-il Car, comme nous l'avons déjà vu, il renonce expressément à

l'idée de la comparaison pour représenter le paradoxe de l'intelligence
humaine qui veut concevoir que le divin est hors d'atteinte. Apparemment,
c'est là un état de fait sans issue et pour un instant — on reconnaîtra la figure
rhétorique de la confirmatio — Augustin semble vouloir se contenter d'illustrer

cet état paradoxal. Avec ampleur, il nous confronte à l'exemple de l'inef-
fabilité, où l'on reconnaît clairement le manque de points communs. En face
de l'ineffabilité divine, que faut-il donc faire? Se taire? Est-ce dans le silence

que se trouvera la concordance entre notre esprit et l'Ineffable?

Forsitan enim sdendo aliquid dlgnum de re Ineffabili cogltaretur. Nam
quidquid potest fari, non est ineffabile. Ineffabllis est autem deus. Si enim
raptum se dicit usque in tertium coelum apostolus Paulus, et dicit se audisse

inejfabilia uerba, quanto magis ipse ineffabilis, qui talia demonstrauit, quae
fari non possint cui demonstrata sunt21.

Non, cet exemple de l'ineffabilité n'est qu'un prétexte pour mieux faire
ressortir qu'il ne faut pas s'arrêter aux contrastes, à ce manque de points
communs. Si l'on veut trouver une issue à ce paradoxe de la structure de
l'intelligence, il faut recourir au moyen des similitudes, car c'est ainsi — semata
illius maiestatis22 — que l'on évite la comparaison dans laquelle on applique
l'humain au divin, le temporel à l'éternel. Et ainsi l'exemple de l'ineffabilité
paraît être le passage entre l'illustration et la réfutation, entre la confirmatio et
Yargumentatio: Et reuera, fratres, non sum inuenturus temporales similitu-
dines, quas aeternitatl possim comparare2*. Et que ces similitudes ne se

laissent pas appliquer à l'éternel, cela va de soi, car, à l'encontre de la
comparaison, il ne s'agit pas d'un rapprochement, mais d'un parallélisme:

21 Ibid., V,7, col. 665. Traduction : « Peut-être que l'on penserait de façon digne sur ce
sujet en se taisant. Car ce qui peut être dit n'est pas ineffable. Pourtant, Dieu est
ineffable. Si donc l'apôtre Paul dit qu'il a été enlevé jusqu'au troisième ciel et s'il dit qu'il
a entendu des paroles ineffables, combien davantage ne sera ineffable Celui qui a montré
ces choses qui étaient ineffables pour celui à qui elles ont été montrées».

22 Ibid., V,8, col. 665. Traduction: «En préservant l'ineffabilité de sa majesté».
''-''Ibid., VI, 10, col. 666. Traduction: «Et en effet, frères, je ne trouverai pas de

similitudes issues du temps que je puisse comparer avec l'éternité».



270 MATTHIAS A. SMALBRUGGE

Quia ergo in aeternitate stabilitas est, in tempore autem uarietas... Quid
ergo possumus, fratres mei, in creatura inuenire coaeternum, quando in
creatura nihil inuenimus aeternum?Inueni aeternum patrem in creatura,
et inuenio coaeternum filium. Si autem non inuenis aeternum, et uincunt se

in tempore; sufficit ut ad similitudinem inueniamus coaeuum. Aliud est

enim coaeriernum, aliud coaeuum24.

En établissant ainsi une concordance qui respecte entièrement l'idée de l'in-
saisissabilité, Augustin a trouvé la bonne voie pour s'approcher du mystère de

la filiation. Par suite, il se voit en mesure de développer deux concepts lui
permettant de réfuter les ariens, qui contestent l'unité substantielle en

invoquant le caractère temporel propre à toute relation père-fils. Premièrement, si

l'on veut montrer qu'il existe tout de même une unité substantielle entre le

Père et le Fils, malgré leur différence, il suffit de se référer à la similitude de

l'homme qui naît d'un homme, du cheval qui naît d'un cheval, etc. Et ensuite,
si l'on veut insister sur leur coéteraité, malgré le fait que le Fils soit né du Père,

on peut penser à la simultanéité de la lueur d'une lumière, illustrée, comme
souvent chez Augustin2S, par le texte de Sap. VII,26: candor est enim lucis

aeternae. C'est cet emploi de deux similitudes qu'il résume ainsi :

Homo enim hominem générât, et equus equum, et pecus pecudem. Ad
eandem substantiam générant ista; sed non ad idem tempus... Teneamus

hic unum quod laudatur, id est aequalitatem naturae. In ilio autem genere
similitudinum, quod nos dedimus de splendore ignis et de imagine uirgulti,
aequalitatem naturae non inuenis, inuenis coaeuitatem. Quid hic lauda-
mus? Coaeuitatem. Quid deest? Aequalitatem naturae. Coniuge quae
laudas26.

Ainsi, c'est donc à l'aide des similitudes que l'on arrive à intégrer l'idée que

l'incognoscibilité correspond tout de même à une certaine connaissance. Une
connaissance toutefois qui n'est pas caractérisée par l'application de l'humain

24Ibid., VII, 10, col. 666. Traduction: «Puisque la stabilité se situe dans l'éternité,
mais la variété dans le temps... Qu'est-ce que nous pouvons donc trouver, mes frères, de
coéternel dans la créature alors que nous ne trouvons rien d'éternel en elle? Trouve-moi
un père éternel dans la créature et je vous trouve un fils coéternel. Si, par contre, tu ne
trouves pas d'éternel, il y en a un alors qui l'emporte, dans le temps, sur l'autre; pour la
similitude, il suffit donc que nous trouvions une simultanéité. Car c'est autre chose
d'être coéternel que d'être simultanément».

25 Comparez, In loan. Eu. XX, 13; XXI,2; XXII, 10; Sermo CXVIII,I,2, PL 38,
col. 672. Voir en plus, A.-M. La Bonnardière, op. cit.

26 Senno CXVII,X,14, col. 669. Traduction: «Car l'homme engendre l'homme, le
cheval le cheval, le bétail le bétail. Ils engendrent le même genre, mais engendrer ne se
fait pas, dans leurs cas, en même temps que naître. Retenons uniquement ce qui est loué,
à savoir l'égalité du genre. En revanche, dans le genre de similitudes que j'ai fournies sur
la lueur de la lumière et sur l'image du taillis, tu ne trouves pas l'égalité du genre; tu
trouves la simultanéité. Que louons-nous ici? La simultanéité. Qu'est-ce qui manque?
L'égalité du genre. Joins ce que tu loues».



L'EMPLOI DE LA THÉOLOGIE APOPHATIQUE 271

au divin. Elle se garde de prétendre qu'elle égale la réalité divine. Le problème
est pourtant que cela ne suffit pas. La similitude nous apprend la différence
entre l'humain et le divin, mais elle ne peut pas nous enseigner que cette
différence correspond à une réalité. En d'autres termes, elle ne peut pas nous
enseigner la réalité de l'éminence divine par rapport à nos pensées. Sa valeur
est comparable à celle de l'argument contre les ariens, portant sur la lumière et
sa lueur. La lumière et sa lueur ne sont pas identiques, elle ne sont pas
comparables non plus, mais elles se ressemblent. Pourtant, pour que le divin
transcende la pensée, pour que la réalité divine ne soit pas uniquement une
formulation vaine et vide, il faut qu'il y ait un recoupement entre pensée et
réalité. Autrement dit, il faut arriver ad aequalitatem naturae dont parle
l'autre argument d'Augustin contre les ariens. Et c'est ici que nous ne pouvons
plus éviter la comparaison. Mais il faut être avisé. Quand on parle de la

comparaison, il ne s'agit pas de l'application de l'humain au divin, comme le

précise Augustin :

Ante omnia tamen semate hoc, quidquid de creaturapotuimus colligere, aut
sensu corporis, aut cogitatione animi, inenarrabiliter transcendere creato-
rem 21.

Non, il s'agit de la conception d'une correspondance entre Dieu et l'homme.
La comparaison nous apprend que la distance entre Dieu et sa créature est

inconcevable, il est vrai, mais que l'on ne peut pas prendre conscience de ce
fossé si l'on ne présuppose pas un recoupement entre nos pensées et la réalité.
C'est ce qu'Augustin entend pas Yaequalltas naturae: la nécessité d'exprimer
où se rencontrent la réflexion et Celui qui la transcende. Or, pour lui, cette

rencontre se situe dans le Verbe. C'est par le Verbe que nous pouvons atteindre

le divin, c'est par Lui que nous pouvons atteindre ce que nous ne sommes
pas:

Non autem mundato corde, quidpotuit misericordius procurari aut donari
ab eo, nisi ut illud uerbum, de quo tanta et tam multa diximus, et nihil
dignum diximus; nisi ut illud uerbum, per quod facta sunt omnia, fieret
quod nos sumus, ut attingere possimus illud quod non sumus26.

Et naturellement, c'est grâce à cette correspondance que l'on arrive finalement
à Yuiothesia29:

21 Ibid., X,15, col. 670. Traduction: «Avant tout cependant, retenez ceci, que le

créateur transcende de façon inexprimable tout ce que nous avons pu recueillir de la

créature, soit par les sens corporels, soit par la réflexion spirituelle».
28 Ibid., Traduction: «Cependant, dans le cas du cœur non épuré, qu'a-t-il pu

procurer ou donner comme plus grande preuve de Sa miséricorde si ce n'est que ce Verbe, de

qui nous avons tant parlé par tant de choses sans que nous n'ayons dit quelque chose de

digne, si ce n'est que ce Verbe, par qui tout a été fait, a fait que nous sommes, afin que
nous puissions atteindre ce que nous ne sommes pas».

29 Pour ce thème, voir J. Bonner, «Augustine's conception of deification», The
Journal of Theological Studies 37 (1986), pp. 369-386.



272 MATTHIAS A. SMALBRUGGE

Non enim deus sumus: sedpossumus mente uel cordis ade interiore uidere
deum... in spe sumus, in re nondum sumus. Filii dei sumus™.

Revenons maintenant à la phrase citée au début de cette analyse, qui ergo
uult comparare, det se ipsum. Quel est le sens de ce jeu de mots? D'abord, la

phrase nous confronte aux deux termes de la comparaison. D'un côté,

l'homme réfléchissant, de l'autre, le Dieu qui se donne. Deuxièmement, elle

nous apprend qu'entre réflexion et réalité divine, il faut un recoupement ; à la
fois pour que la réflexion concerne la réalité et pour que la réalité ne coïncide

pas avec la pensée. Si l'on reprend donc le triple sens signalé ci-dessus, on peut
tirer les conclusions suivantes.

Pour autant qu'elle vise l'homme, la phrase nous apprend que celui-ci doit
chercher la correspondance entre l'humain et le divin; c'est l'essentiel de la

comparaison. De ce fait, on n'acquiert le Verbe divin, qui représente cette

correspondance, qu'en se comparant à Lui, c'est-à-dire en se donnant. Pour
l'homme, la phrase insiste ainsi sur le fait qu'il faut se rendre compte du
paradoxe de l'incompréhensibilité afin de ne pas rendre insensée cette inco-
gnoscibilité divine.

Quant au Christ, il représente l'autre terme de la comparaison, la réalité
au-dessus de nos pensées. Si nos idées sur l'incompréhensibilité n'étaient que
des idées, il n'y aurait pas de réalité au-dessus d'elles.

Et ainsi, la phrase nous montre en dernier lieu que la seule concomitance
possible entre le divin et l'humain, entre l'être et la pensée, consiste pour cet
être dans la comparaison. Pour nous en revanche, la comparaison avec l'être

que nous ne sommes pas n'existe pas ; il ne nous reste que la similitude, qui est

le propre d'un esprit inférieur à cet être. La différence entre la similitude et la

comparaison se définit ainsi à l'aide des rôles différents de l'homme et de Dieu.
L'homme est tenu à la distance qui le sépare du divin ; le Dieu trine nous révèle

par sa grâce la correspondance, tout de même présente, avec l'homme.
Ces conclusions conduisent à se demander si A. H. Armstrong n'a pas alors

raison. Ne faut-il pas, en effet, avancer que la théologie augustinienne a trop
recours au modèle de la deuxième hypostase et qu'elle n'a pas voulu ou pu
comprendre l'essentiel de la theologia negatiua? Nous ne le croyons pas. Ce

n'est pas Augustin qui se sert artificiellement de la distinction entre la
première et la deuxième hypostase, mais c'est plutôt le modèle néoplatonicien qui
suggère incorrectement qu'il existe une nette distinction entre attributions
apophatiques et cataphatiques. En plus, ce modèle pose que c'est par la pure
négation que l'on pourrait illustrer ce à quoi l'intellect se réfère sans pouvoir
pour autant le concevoir. Or Augustin a montré que ce modèle ne vaut que
partiellement. Les attributions apophatiques sont une arme à double tran-

30Sermo CXVII,X,15, col. 670. Traduction: «Car nous ne sommes pas Dieu:
toutefois, nous pouvons voir Dieu par une acuité intérieure de l'esprit ou du cœur...
Nous le sommes dans l'espérance, nous ne le sommes pas encore en réalité : fils de
Dieu».



L'EMPLOI DE LA THÉOLOGIE APOPHATIQUE 273

chant; si l'on veut préserver la transcendance du divin, on ne peut échapper,
paradoxalement, à l'idée d'un recoupement entre transcendance et réflexion.
En d'autres termes, l'homme ne doit pas s'imaginer que ses idées couvrent
entièrement la réalité, même si ces idées envisagent la négation de toute
conception. En revanche, ce à quoi il peut arriver par l'emploi de la théologie
apophatique, c'est à la découverte des limites de ses capacités intellectuelles ; à

rien de plus, mais à rien de moins non plus.

Conclusion

Revenons aux questions principales de l'interprétation. Augustin affaiblit-
il la théologie apophatique en la mélangeant avec des tournures cataphati-
ques? Non, il disserte seulement sur les difficultés qui sont propres à une telle

approche et il nous apprend que la théologie apophatique, pour éviter de se

contredire, doit présupposer un rapport, aussi paradoxal qu'il soit, entre
réflexion et être. Son emploi de la théologie apophatique, est-il prisonnier d'un
développement du christianisme vers un dogmatisme étouffant? Non, l'emploi

augustinien de cette approche nous confronte plutôt au fait que la théologie

ne peut se permettre de se servir des modèles où le rapport réflexion-être
soit absent. Mais n'est-il pas vrai alors que l'approche néoplatonicienne
garantit la critique illimitée31 qui favorise tant le franc débat sur le divin?
Nous ne le croyons pas non plus. Cette soi-disant liberté naît plutôt de

l'application de l'idéal de la liberté académique du XIXe siècle aux données

historiques, sans qu'il ne soit évident pour autant que ce concept soit le plus
approprié à décrire la caractéristique du néoplatonisme. Au contraire, on
pourrait défendre avec autant de raison l'idée que le néoplatonisme est un
maillon indispensable dans le développement de la philosophie occidentale

vers un idéalisme intransigeant.
Et cela nous mène à l'essentiel de notre critique, la question de savoir si la

distinction christianisme-néoplatonisme est la plus propre à décrire l'histoire
de la théologie du Bas-Empire. Nous ne le croyons pas. Par l'application de ce

modèle, on suggère que nous savons de quoi est fait l'essentiel du christianisme

et du néoplatonisme. Et par la suite, ces idées indiscutables sur
l'essentiel nous permettent de décrire chaque développement comme un déve-

31 Dans cette critique sans limites, A. H. Armstrong voit l'essentiel du débat
théologique. C'est pourquoi il cite, en tête de son article, J. Trouillard avec la phrase
suivante: «Le Principe n'est pas Vérité, comme le croira saint Augustin. Il n'y a pas de
vérité absolue». Le problème est pourtant que ce n'est pas la question de l'interprétation
(«comme le croira») du néoplatonisme, fausse ou correcte, qui est l'enjeu augustinien.
Ce que l'évêque a voulu exprimer, c'est qu'il ne voyait pas d'autre moyen pour indiquer
le recoupement réalité-réflexion que dans l'idée de la vérité. Un tel point de départ,
cependant, est tout à fait autre chose que prétendre connaître le fond et le tréfond du
divin. Il s'agit chez Augustin du problème de l'analyse du rapport pensée-être et pas du
tout de la question de l'interprétation, plus ou moins heureuse, du néoplatonisme.



274 MATTHIAS A. SMALBRUGGE

loppement par rapport à l'essence originelle telle que nous l'avons définie
précédemment. De ce fait, l'histoire génétique d'un élément, d'un développement,

nous donne la possibilité de déterminer dans quelle mesure l'essentiel
du christianisme et l'essentiel du néoplatonisme s'intègrent.

Il nous semble pourtant qu'il peut y avoir des objections sérieuses à ce

modèle essentialiste. Vue sous l'angle de la logique, l'idée des essences qui se

mélangent est une contradiction. Si l'on compare un élément à son origine,
l'histoire que l'on écrit sera toujours celle de l'essence originelle et, en ce cas, il
n'y aura pas de mélange sauf celui d'oleum supra aquamu. Et c'est pour cette

même raison que nous jugeons de peu d'intérêt les qualifications d'«em-

prunt» et de «synthèse»; elles donnent l'impression qu'il y a dans le
christianisme et dans le néoplatonisme des essences qui ne changent pas.

En vérité, ce qui ne change pas, ce sont les concepts que nous appliquons à

l'histoire afin de la rendre intelligible. Nous sommes trop enclins à croire que
ces concepts reflètent des réalités qui se meuvent en dehors de notre intelligence,

pour que nous puissions les mettre en doute. Et nous voici à l'issue de

notre analyse. Si l'on veut préserver la nette distinction entre sujet et objet,
entre concept et histoire, on ne peut pas se contenter de l'idée que l'histoire
représente une réalité en dehors de nous-mêmes, que nous pouvons décrire
telle qu'elle a été réellement. Il faudra se rendre compte qu'une telle approche
ne consiste en rien d'autre qu'en l'identification de nos concepts et de
l'histoire. Pour préserver la juste distance cependant, il faut partir de la nécessité

d'une analyse de notre intelligence, examen qui aboutira à l'idée du recoupement

entre concepts et histoire.
L'exemple de l'emploi augustinien de la théologie apophatique peut être ici

particulièrement instructif. C'est un modèle qui montre clairement comment
se comporter en face d'une réalité que l'on ne peut, tout au plus, qu'entrevoir.
On ne peut pas se taire en espérant que c'est la négation du concept qui
correspond le mieux à la réalité que nous cherchons à comprendre. C'est là

l'exemple de l'attitude de l'historien qui part de l'idée que ses concepts reflètent

la réalité historique telle qu'elle a été réellement. Dans les deux cas

pourtant, l'homme présuppose que la correspondance entre l'intelligence et la
réalité est celle de l'identification. Afin de préserver cependant la distinction
entre la réalité et la réflexion, il faut s'en tenir à l'idée d'une correspondance
partielle. Mieux vaut donc que nous essayions d'indiquer, par la forme
paradoxale des paroles ou des concepts qui visent une réalité désormais muette —

qu'elle soit Dieu ou l'histoire —, qu'il s'agit d'une correspondance qui n'est

pas absolue; justement pour que nous préservions la distance entre nos idées
et la réalité.

32 Voir Confi VII,X,16. L'essentiel de l'idée de l'unio inconfusa est qu'il s'agit d'un
mélange dont les constituants ne perdent pas leur propre nature, comme c'est le cas
habituellement. L'exemple le plus connu est celui du mélange de l'huile et de l'eau qui,
en fait, ne se mélangent pas.


	L'emploi de la théologie apophatique chez Augustin ; une question à l'historiographie

