Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1988)

Heft: 3

Artikel: L'emploi de la théologie apophatique chez Augustin ; une question a
I'historiographie

Autor: Smalbrugge, M. A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381359

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381359
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 120 (1988), P. 263-274

L’EMPLOI DE LA THEOLOGIE APOPHATIQUE
CHEZ AUGUSTIN; UNE QUESTION A
L’HISTORIOGRAPHIE

M. A. SMALBRUGGE
Introduction

Il est connu que les Péeres de I’Eglise, en réfutant ’arianisme, invoquent
I’argument de I'ineffabilité de Dieu!. Il est également connu que cet emploi de
la théologie apophatique a été emprunté au néoplatonisme. Par suite, il n’a pas
manqué d’études de savants distingués s’occupant de cette approche négative
du divin, tantdot dans le christianisme, tant6t dans le néoplatonisme?2. Et
malgré toutes leurs différences et leurs angles d’incidence variés, ces recher-
ches ont en commun qu’elles considérent ’adoption de cette méthode par les
chrétiens comme un élément de 'intégration mutuelle de la nouvelle religion
et de la philosophie hellénistique.

Ce cadre ne semble plus contesté; en effet, il est rare que 1’on trouve dans
ces travaux une digression sur les bases épistémologiques du modéle de la
fusion christianisme-néoplatonisme3. Souvent le lecteur trouvera seulement

"1 faut surtout penser aux écrits de Grégoire de Nysse et de Jean Chrysostome
contre les ariens. Nous avons choisi ici le terme «ineffabilité» parce qu’il revient le plus
souvent chez Augustin. En vérité, il s’agit d’une tradition beaucoup plus large sur
laquelle I'ceuvre fondamentale reste celle de A. J. FESTUGIERE, La Révélation d’Hermes
Trismégiste, 1-1V, Paris, 1944-54; t. 1V, Le Dieu inconnu et la gnose, pp. 1-140. Voir en
plus, J. DANIELOU, Platonisme et théologie mystique, Paris, 1944,

? L’étude que nous considérons comme la plus importante est celle de P. HADOT,
«Apophatisme et théologie négative» dans Exercices spirituels et philosophie antique,
Paris, 1981, pp. 185-193. Voir aussi H. A. WOLFSON, «Negative Attributes in the
Church Fathers and the Gnostic Basilides», Harvard Theological Review 43 (1950),
pp. 145-156; «Albinus and Plotinus on Divine Attributes», Harvard Theological
Review 45 (1952), pp. 115-130; « The Knowability and Describability of God in Plato
and Aristotle», dans Studies in the history of philosophy and religion, Cambridge
(Mass.), 1973, pp. 98-114; J. WHITTAKER, Studies in Platonism and Patristic Thought,
London, 1984, Nr. 9 « Neopythagoreanism and Negative Theology», Nr. 11 «Neopy-
thagoreanism and the Transcendent Absolute», Nr. 12 « ARRHTOZ KAI AKATA-
NOMAZTOZ», Nr. 13 «ETIEKEINA NOY KAI OUZIAZ».

3 Larticle le plus récent que nous ayons lu sur cette matiére est celui de C. J. DE
VOGEL, «Platonism and Christianity: a Mere Antagonism or a Profound Common
Ground», Vigiliae Christianae 39 (1985), pp. 1-62. Voir en plus P. STOCKMEIER, Glaube
und Kultur, Diisseldorf, 1983. \



264 MATTHIAS A. SMALBRUGGE

un appui dans le titre d’une ¢tude?, et souvent ce petit indice ne suffira pas a
I'orienter dans un domaine ou les recherches couvrent facilement mille ans.
Apparemment, on est censé se contenter du vieux cadre — bien que modifié ¢a
etla — de I’hellénisation du christianisme, tel que I’a formulé Harnack il y a un
siécle a peu prés. Pourtant, un tel recours mériterait d’étre mentionné parce
que cela impliquerait que I’on s’inspire encore de nos jours de I'/deenge-
schichte du XIX¢ siécle, mais généralement sans s’y rapporter ouvertement?,
Néanmoins, s’il en est vraiment ainsi, on peut légitimement se demander si le
caracteére inébranlable de cette approche ne géne pas parfois la compréhension
des données, qui sont fort compliquées.

Un bon exemple d’une interprétation qui s’attache ainsi a la juste nuance
entre christianisme et néoplatonisme nous semble étre celle de A. H. Arms-
trong, portant sur I’emploi chrétien de la théologie apophatique. De ce fait,
nous avons trouvé dans les opinions de cet auteur le motif principal d’un
examen de cette approche négative chez Augustin.

Dans un remarquable article, cet éminent savant expose que la théologie
chrétienne en Occident — et il cite expressément Augustin — n’a pas pu saisir
la theologia negatiua du néoplatonisme®. La théologie occidentale est restée
un mélange d’attributions cataphatiques et apophatiques, ce qui a rendu peu
crédible son affirmation formelle que Dieu est insaisissable’. Elle s’est servie
de la nuance entre la premiére et la deuxiéme hypostase pour se reconnaitre
incapable de saisir I'’éminence du divin, mais ensuite elle s’est appliquée a
expliquer les vérités qui, en fait, représentaient ’essentiel du mystére de la
foi®. Et parmi ces explications, celle qu’Augustin donne de la Trinité n’est pas
la moindre?®. Voila donc I'état de fait qui a rendu impossible la naissance en

4 Par exemple, H. J. BLUMENTHAL, R. A. MARKUS, Neoplatonism and early chris-
tian thought, London, 1981; Neoplatonism and Christian Thought (recueil de plusieurs
auteurs), Albany, 1982; J. M. RisT, Platonism and its Christian Heritage, London, 1985.
Le fait que nous citions ces titres n’implique pas un jugement négatif. Au contraire, ces
études apportent beaucoup de matériel. Il est pourtant a regretter que 1’on s’intéresse
tellement peu aux concepts qui sont inhérents a ces qualifications trop généralisan-
tes.

S Une exception — qui n’est cependant pas a suivre a cause de ses tendances
simplificatrices — est E. P. MEJERING, Die Hellenisierung des Christentums im Urteil
von Adolf von Harnack, Amsterdam/Oxford/New York, 1985.

¢ 11 s’agit de «The Escape of the One, An investigation of some possibilities of
apophatic theology imperfectly realised in the West», Nr. 23 dans Plotinian and Chris-
tian Studies, London, 1979. Pour une méme conception de la théologie apophatique,
voir également Nr. 24 dans le méme recueil, « Negative Theology». Il faut préciser
cependant que les recherches menées par Armstrong, déja par leur profondeur, sont trés
stimulantes pour la jeune génération de chercheurs, méme si elles suscitent la
critique.

7 The Escape of the One, pp. 77-79.

& Ibid., pp. 85-87.

% Ibid., p. 86. L’auteur écrit: «In Augustine this Trinitarian development is parti-
cularly important because he felt it his duty to make philosophical sense of the Trinity as



L’EMPLOI DE LA THEOLOGIE APOPHATIQUE 265

Occident d’un débat théologique qui fiit caractérisé par sa franchise et son
attitude critique; on s’en tint aux dogmes. A ce dogmatisme intolérant,
A. H. Armstrong oppose ensuite I’attitude néoplatonicienne. Dans cette phi-
losophie, on se gardait de toute limitation de I’Un et on développait une
doctrine de I’'Un ou I’essentiel était que I’Un fiit non seulement au-dessus de
I’étre, mais également au-dessus de I'intelligence. On savait uniquement de lui
qu’il était le Bien!°, En fait, on créait la possibilité d’une culture humaniste
discutant du divin sous la forme d’un libre échange d’opinions!!.

On reconnaitra ici I'idée bien connue des valeurs humanistes de la culture
grecque qui auraient dépéri dans le combat, puis dans I’assimilation avec le
christianisme. Ce qui frappe cependant, c’est la place décisive que prend dans
ce raisonnement de A. H. Armstrong I’argument de la théologie apophatique
et le réle que ’auteur accorde a Augustin comme représentant d’une théologie
qui se développe dans un formalisme intolérant. Afin d’examiner de plus pres
ces idées, nous nous tournerons vers le Sermo CXVII!2, ou I’on rencontre un
bel exemple de I’emploi augustinien de la théologie apophatique.

Analyse du sermon

Il s’agit d’une homélie sur les trois premiers versets de I’évangile de Jean
que voici: In principio erat uerbum apud deum, et deus erat uerbum. Hoc erat
in principio apud deum. Omnia per ipsum facta sunt: et sine ipso factum est
nihil, quod factum est. Toutefois, le prédicateur ne se propose pas de donner
une exégése approfondie de ces paroles mystérieuses. Peu aprés le début,
Augustin déclare que ce ne sera pas la la question qui le retiendra. En fait, celui
qui entend ces versets se rendra d’emblée compte que son éclaircissement est
en dehors de nos possibilités. Par contre, ce que ’évéque envisage dans sa
prédication, c’est de mettre en évidence la structure de cette ignorance:

Non modo, fratres, tractamus, quomodo possit intellegi quod dictum est. In
principio erat uerbum, et uerbum erat apud deum, et deus erat uerbum.
Ineffabiliter potest intelligi: non uerbis hominis fit ut intelligatur. Verbum

far as he understood it. It is, I believe, the attempt to explain the Trinity, not simply
beliefin the Trinity, which makes acceptance of the full apophatic theology impossible,
whether the attempted explanation is avowedly philosophical or is philosophical dis-
guised as theology or dogma.

10 Ibid., p. 82.

W Ibid., pp. 88-89.

12 A. KUNZELMANN suggére I’an 418 comme date de composition; voir Die Chro-
nologie der Sermones des hl. Augustinus, Miscellanea Agostiniana 11, Roma, 1931.
A.-M. La BONNARDIERE en revanche propose I’an 420; voir Le livre de la Sagesse, Biblia
Augustiniana, A.T., Paris, 1970. Comparez en plus, P. P. VERBRAKEN, Etudes critiques
sur les sermons authentiques de saint Augustin, Steenbrugis, 1976. Quoi qu’il en soit,
Augustin a déja eu entre les mains le sermo arianorum (418) et posséde ainsi une bonne
connaissance de I’arianisme.



266 MATTHIAS A. SMALBRUGGE

dei tractamus, et dicimus quare non intelligatur. Non nunc dicimus ut
intelligatur, sed dicimus quid impediat ne intelligatur!>.

Cela sera le fil conducteur de ce sermon: montrer en quoi consiste notre
ignorance et opposer ensuite ce peu de connaissance aux prétentions de ceux
qui croient étre capables de pénétrer les mystéres divins, tel celui de la filia-
tion. Comme c’est I’habitude a cette époque, I’idée de I'incompréhensibilité
servira donc a réfuter les ariens.

Pourtant, le cadre dans lequel se déroulera cette réfutation nous apprendra
que le dessein augustinien n’est pas d’affaiblir I’affirmation de I'insaisissabi-
lité de Dieu, mais que son intention est plutdt de mettre en avant que I’idée de
I'incompréhensibilité doit correspondre, paradoxalement, a une structure de
notre intelligence et, par suite, a une certaine connaissance. Voila un but qui ne
semble pas facile a atteindre, mais qui coupe court directement a I'idée de
I’Inaccessible qui est entierement au-dessus de I’intelligence. Mais en dépit de
cette complicité, Augustin réalisera son projet sans s’attaquer a I’éminence
insaisissable du divin. Il commencera en insistant sur le fait qu’il n’existe rien
qui puisse étre comparé a Dieu et ensuite il opposera ce manque de points
communs a la notion de la similitude, notion a laquelle, tout au contraire de la
comparaison, nous pouvons recourir dans notre quéte de I'intelligence. Com-
mengons par la comparaison.

Dans ses premiers chapitres, ’exposé de 1’évéque ne manque pas d’im-
pressionner, car, avec une finesse et une prudence extrémes, il tate le terrain a
travers un jeu de mots sur comparare, acquérir, comparer. Il commence son
expos¢ en soulignant que ’homme qui entend ces versets de 1’évangile se
rendra directement compte qu’il ne peut pas saisir le Verbe dont il est ques-
tion. Premiérement, voudrait-il ’acquérir, il serait incapable de payer le prix,
quel qu’il soit, de ce Verbe divin. Et deuxiémement, voudrait-il I’examiner, il
comprendrait que cette mission divine est incomparable. Et c’est ce dernier
sujet, ce manque de points communs entre Dieu et ’homme, qu’Augustin fera
culminer dans I’exclamation en VI1,9: ef quid tamen est comparandum deo'*?
Le premier sujet, par contre, I'impossibilité d’obtenir ce Verbe, prend une
tournure inattendue quand Augustin semble revenir sur ses propos en disant
que I’homme peut tout de méme acquérir le Verbe divin. II suffit qu’il ne
cherche plus une valeur d’échange en dehors de lui-méme, mais qu’il se donne
soi-méme:

13 Sermo CXVILIL3, PL 38, col. 662. Traduction: «Pas question, fréres, que nous
traitions de comment on peut comprendre qu’il a été dit « Au commencement était le
Verbe, et le Verbe était auprés de Dieu, et le Verbe était Dieu». On peut en comprendre
le caractere ineffable: il n’est pas question des paroles humaines qui se font comprendre.
Nous traitons du Verbe de Dieu et nous parlons de la raison pour laquelle ce Verbe ne se
laisse pas comprendre. Nous ne parlons pas en ce moment dans le but que ce Verbe se
fasse comprendre, mais nous parlons de ce qui empéche de le comprendre».

14 Ibid., V1,9, col. 668. Traduction ; « Mais qu’est-ce qui cependant doit étre comparé
a Dieu?».



L’EMPLOI DE LA THEOLOGIE APOPHATIQUE 267

Qui autem uult comparare uerbum hoc, qui uult habere, non quaerat extra
se ipsum quod det, se ipsum det. Quod cum fecerit, non se amittit, sicut
amittit pretium, quando aliquid emit's.

A cause de I’exhortation a se donner soi-méme, la phrase semble faire allusion
a une certaine ressemblance entre le Christ et ’homme; et en effet, quelques
lignes aprés, Augustin s’exprime d’une maniére encore plus précise et plus
lapidaire: Ergo qui uult comparare, det se ipsum'¢. Précise comme elle I’est,
cette derniére tournure contient tout le jeu de mots. Nous y distinguons trois
niveaux, chacun suggérant un double emploi.

Drabord, elle vise 'homme qui peut acquérir le Verbe en se donnant
lui-méme. Il faut postuler cependant que, par ce don de lui-méme, ’lhomme
est devenu semblable au Christ. Deuxiémement, I’expression vise le Christ,
lui qui est devenu comparable a4 ’homme en se revétant de la chair de sa
créature; lui qui nous a rachetés (comparare) en se donnant. Et finalement, la
formule peut se rapporter a Dieu, lui qui, pour étre comparable, s’est mani-
festé sous la forme du Verbe; lui qui nous a rachetés en payant par son
Fils.

Ainsi, par le simple moyen que lui offre un jeu de mots, Augustin a su
décrire avec perspicacité cet immense terrain que couvre I’incompréhensi-
bilité. Il a posé des jalons 1a ou les limites n’étaient pas perceptibles. Toutefois
la question de 'incompréhensibilité s’impose ainsi avec plus d’insistance
encore. Car malgré son affirmation qu’il n’existe pas de points communs entre
Dieu et ’homme, Augustin ne semble pas accorder une grande importance a
ce point de départ. En effet, comme le suggére A. H. Armstrong, il semble
plutdt intéressé par un lien possible entre ces deux extrémes; rapport qu’il
pourrait construire a I’aide du role spécifique de la manifestation divine.
L’homme serait en mesure alors de se comparer au Verbe divin. Pour voir
cependant s’il en est ainsi réellement, il faut pousser plus loin I’examen du
texte. Essayons d’en déceler I’essentiel.

Ce qui occupe Augustin, ce n’est pas, évidemment, ’affirmation formelle
de I'insaisissabilité de Dieu. Il la reconnait et il en fait son point de départ en se
référant 4 I'inaccessibilité des paroles de I’évangéliste. Toutefois, quand il
disserte davantage sur ce théme en I11,5, il le modifie légérement. Il s’exprime
maintenant comme suit:

Sed non potes tale aliquid (c’est-a-dire I'idée que Dieu soit inconcevable a
'aide de nos catégories) cogitare. Magis pia est talis ignorantia, quam

15 Ibid., col. 662. Traduction: « Celui cependant qui veut acquérir ce Verbe, qui veut
'avoir, ne doit pas chercher en dehors de lui-méme ce qu’il donnera; il se donnera
soi-méme. L’ayant fait, il ne se perd pas, comme il perd une somme d’argent quand il
achete quelque chose».

16 Ibid. A cause du jeu de mots sur comparare, nous préférons de ne pas traduire cette
phrase, “



268 MATTHIAS A. SMALBRUGGE

praesumpta scientia. Loquimur enim de deo. Dictum est, Et deus erat
uerbum. De deo loquimur, quid mirum si non comprehendis? Si enim
comprehendis, non est deus. Sit pia confessio ignorantiae magis, quam
temeraria professio scientiae. Attingere aliquantum mente deum, magna
beatitudo est, comprehendere autem, omnino impossibile'’.

Il faut donc, selon Augustin, nuancer entre «ne pas comprendre» et «attein-
dre». L’homme ne peut pas comprendre Dieu, il est vrai, mais il peut I’at-
teindre en quelque sorte. Or, comment s’explique cette différence? Par une
comparaison entre la connaissance et la vue. C’est pourquoi I’auteur pose la
question de savoir si nous pouvons voir notre corps en entier avec nos yeux. Et
il répond résolument: omnino non potes'®. De 1a sa conclusion: uno ergo
aspectu totum uidere non potes'. Et il en va de méme pour Dieu. On ne peut
pas le voir entiérement, c’est-a-dire on ne peut pas le comprendre. Mais
nonobstant cet empéchement, I’ceil le regarde tout de méme, 1l jette un regard
sur lui:

quis ergo oculus cordis comprehendit deum ? Sufficit ut attingat, si purus est
oculus™.

Voila le paradoxe tel qu’Augustin I’a figuré. Dieu est incompréhensible parce
que nous ne pouvons pas le voir entiérement, c’est-a-dire le saisir tel qu’il est.
Mais en méme temps, il faut se rendre compte que cette prise de conscience ne
nait qu’en voyant. En d’autres termes, comme nous ne pouvons reconnaitre
notre imperfection qu’en voyant, nous ne pouvons préserver la notion de
I'incompréhensibilité qu’en nous rendant compte qu’il s’agit d’une conception
de notre esprit. Il faudra donc se rendre compte que méme 1’idée de I'incom-
préhensibilité doit étre intégrée dans la structure de notre intelligence. Si, par
contre, on ne sait pas intégrer I’incognoscibilité dans cette structure, il sera
évident que les affirmations de teneur apophatique restent de vaines formules,
des expressions qui ne représentent pas véritablement les limites de notre
intelligence. Il n’est pas question, chez Augustin, d’un mélange quelconque et
arbitraire de tournures apophatiques et cataphatiques, mais d’une analyse
raffinée du probléme portant sur I'intégration de I’idée de I'incompréhensi-
bilité dans la structure de la réflexion. Nulle part, le but de I’évéque n’est

7 1bid., 111,5, col. 663. Traduction: «Mais tu n’es pas capable de penser dans ces
termes-la. Mieux vaut une telle ignorance pieuse qu’un savoir présomptueux. Car nous
parlons de Dieu. Il a été dit «Et le Verbe était Dieu». Nous parlons de Dieu; quoi
d’étonnant si tu ne comprends pas ? En effet, si tu le comprends, ce n’est pas Dieu. Que
I’aveu pieux de I’ignorance vaille mieux que la profession téméraire de la connaissance!
Atteindre Dieu a peine, c’est une grande béatitude; en revanche le comprendre, c’est
entiérement impossible».

18 Ibid. Traduction: « Tu en es complétement incapable».

19 Ibid., col. 664. Traduction: « D’un seul regard, tu ne peux pas voir le tout».

2 Ihid. Traduction: «Quel est I'ceil du cceur qui comprend Dieu? Il suffit qu’il
’atteigne s’il est pur».



L’EMPLOI DE LA THEOLOGIE APOPHATIQUE 269

d’obtenir une connaissance du Dieu transcendant par des artifices ou des voies
détournées. Nulle part, il ne veut s’attaquer a I’éminence du Supréme en
attribuant a sa manifestation des traits eidétiques. Non, ce qui le fascine, c’est
que la déférence pour ce Dieu ne peut pas se mouvoir, paradoxalement, en
dehors de I'intelligence. Et c’est cette nuance qui sera le fil conducteur de sa
refutation des ariens. Ceux-ci prétendent pouvoir opposer a 'Incompréhen-
sible toute la gamme de la connaissance humaine; Augustin par contre insis-
tera sur le fait qu’une telle opposition est fausse ; rien de ce que nous concevons
ne se trouve entierement en dehors de I'intelligence.

Mais s’il veut intégrer cette idée dans la structure de I'intelligence, com-
ment le fera-t-il ? Car, comme nous I’avons déja vu, il renonce expressément a
'idée de la comparaison pour représenter le paradoxe de lintelligence
humaine qui veut concevoir que le divin est hors d’atteinte. Apparemment,
c’est 1a un état de fait sans issue et pour un instant — on reconnaitra la figure
rhétorique de la confirmatio — Augustin semble vouloir se contenter d’illus-
trer cet €tat paradoxal. Avec ampleur, il nous confronte a I’exemple de I’inef-
fabilité, ou I’on reconnait clairement le manque de points communs. En face
de I'ineffabilité divine, que faut-il donc faire? Se taire? Est-ce dans le silence
que se trouvera la concordance entre notre esprit et ’Ineffable?

Forsitan enim silendo aliquid dignum de re ineffabili cogitaretur. Nam
quidquid potest fari, non est ineffabile. Ineffabilis est autem deus. Si enim
raptum se dicit usque in tertium coelum apostolus Paulus, et dicit se audisse
ineffabilia uerba, quanto magis ipse ineffabilis, qui talia demonstrauit, quae
fari non possint cui demonstrata sunt?'.

Non, cet exemple de I'ineffabilité n’est qu’un prétexte pour mieux faire res-
sortir qu’il ne faut pas s’arréter aux contrastes, a ce manque de points com-
muns. Si ’on veut trouver une issue a ce paradoxe de la structure de I’intel-
ligence, il faut recourir au moyen des similitudes, car c’est ainsi — seruata
illius maiestatis®®* — que I’on évite la comparaison dans laquelle on applique
’humain au divin, le temporel a ’éternel. Et ainsi 'exemple de I'ineffabilité
parait étre le passage entre I'illustration et la réfutation, entre la confirmatio et
Pargumentatio: Et reuera, fratres, non sum inuenturus temporales similitu-
dines, quas aeternitati possim comparare?. Et que ces similitudes ne se
laissent pas appliquer a I’éternel, cela va de soi, car, a ’encontre de la com-
paraison, il ne s’agit pas d’un rapprochement, mais d’un parallélisme:

2 Jbid., V,7, col. 665. Traduction : « Peut-étre que I’on penserait de fagon digne sur ce
sujet en se taisant. Car ce qui peut étre dit n’est pas ineffable. Pourtant, Dieu est
ineffable. Si donc I’apdtre Paul dit qu’il a été enlevé jusqu’au troisiéme ciel et s’il dit qu’il
aentendu des paroles ineffables, combien davantage ne sera ineffable Celui qui a montré
ces choses qui étaient ineffables pour celui a qui elles ont été montrées».

22 Ibid., V.8, col. 665. Traduction: «En préservant 'ineffabilité de sa majesté».

B Ibid., V1,10, col. 666. Traduction: «Et en effet, fréres, je ne trouverai pas de
similitudes issues du temps que je puisse comparer avec I’éternité».



270 MATTHIAS A. SMALBRUGGE

Quia ergo in aeternitate stabilitas est, in tempore autem uarietas... Quid
ergo possumus, fratres mei, in creatura inuenire coaeternum, quando in
creatura nihil inuenimus aeternum ? Inueni aeternum patrem in creatura,
et inuenio coaeternum filium. Si autem non inuenis aeternum, et uincunt se
in tempore; sufficit ut ad similitudinem inueniamus coaeuum. Aliud est
enim coaerternum, aliud coaeuum?*.

En établissant ainsi une concordance qui respecte entiérement I'idée de I'in-
saisissabilité, Augustin a trouvé la bonne voie pour s’approcher du mystére de
la filiation. Par suite, il se voit en mesure de développer deux concepts lui
permettant de réfuter les ariens, qui contestent ’unité substantielle en invo-
quant le caractére temporel propre a toute relation pére-fils. Premi€rement, s1
I’on veut montrer qu’il existe tout de méme une unité substantielle entre le
Pére et le Fils, malgré leur différence, il suffit de se référer a la similitude de
I’homme qui nait d’'un homme, du cheval qui nait d’un cheval, etc. Et ensuite,
siI’on veut insister sur leur coéternité, malgreé le fait que le Fils soit né du Pere,
on peut penser a la simultanéité de la lueur d’une lumiere, illustrée, comme
souvent chez Augustin?®, par le texte de Sap. VII,26: candor est enim lucis
aeternae. Cest cet emploi de deux similitudes qu’il résume ainsi:

Homo enim hominem generat, et equus equum, et pecus pecudem. Ad
eandem substantiam generant ista, sed non ad idem tempus... Teneamus
hic unum quod laudatur, id est aequalitatem naturae. In illo autem genere
similitudinum, quod nos dedimus de splendore ignis et de imagine uirgulti,
aequalitatem naturae non inuenis, inuenis coaeuitatem. Quid hic lauda-
mus? Coaeuitatem. Quid deest? Aequalitatem naturae. Coniuge quae
laudas?®.

Ainsi, c’est donc a I’aide des similitudes que I’on arrive a intégrer I'idée que
'incognoscibilité correspond tout de méme a une certaine connaissance. Une
connaissance toutefois qui n’est pas caractérisée par 'application de I’humain

2 Ihid., V11,10, col. 666. Traduction: « Puisque la stabilité se situe dans I’éternité,
mais la variété dans le temps... Qu’est-ce que nous pouvons donc trouver, mes fréres, de
coc¢ternel dans la créature alors que nous ne trouvons rien d’éternel en elle ? Trouve-moi
un pere éternel dans la créature et je vous trouve un fils coéternel. Si, par contre, tu ne
trouves pas d’éternel, il y en a un alors qui 'emporte, dans le temps, sur I’autre; pour la
similitude, il suffit donc que nous trouvions une simultanéité. Car c’est autre chose
d’étre coéternel que d’étre simultanément».

% Comparez, In Ioan. Eu. XX,13; XXI,2; XXII,10; Sermo CXVIILI,2, PL 38,
col. 672. Voir en plus, A.-M. LA BONNARDIERE, 0p. cit.

26 Sermo CXVILX, 14, col. 669. Traduction: «Car ’homme engendre ’homme, le
cheval le cheval, le bétail le bétail. IIs engendrent le méme genre, mais engendrer ne se
fait pas, dans leurs cas, en méme temps que naitre. Retenons uniquement ce qui est loué,
asavoir I'égalité du genre. En revanche, dans le genre de similitudes que j’ai fournies sur
la lueur de la lumiére et sur I'image du taillis, tu ne trouves pas I'égalité du genre; tu
trouves la simultanéité. Que louons-nous ici? La simultanéité. Qu’est-ce qui manque ?
L’égalité du genre. Joins ce que tu loues».



L’EMPLOI DE LA THEOLOGIE APOPHATIQUE 271

au divin. Elle se garde de prétendre qu’elle égale la réalité divine. Le probléme
est pourtant que cela ne suffit pas. La similitude nous apprend la différence
entre ’humain et le divin, mais elle ne peut pas nous enseigner que cette
différence correspond a une réalité. En d’autres termes, elle ne peut pas nous
enseigner la réalité de I'’éminence divine par rapport a nos pensées. Sa valeur
est comparable a celle de I’'argument contre les ariens, portant sur la lumiére et
sa lueur. La lumiére et sa lueur ne sont pas identiques, elle ne sont pas
comparables non plus, mais elles se ressemblent. Pourtant, pour que le divin
transcende la pensée, pour que la réalité divine ne soit pas uniquement une
formulation vaine et vide, il faut qu’il y ait un recoupement entre pensée et
réalité. Autrement dit, il faut arriver ad aequalitatem naturae dont parle
'autre argument d’Augustin contre les ariens. Et c’est ici que nous ne pouvons
plus éviter la comparaison. Mais il faut étre avisé. Quand on parle de la
comparaison, il ne s’agit pas de I’'application de ’humain au divin, comme le
précise Augustin:

Ante omnia tamen seruate hoc, quidquid de creatura potuimus colligere, aut
sensu corporis, aut cogitatione animi, inenarrabiliter transcendere creato-
reml,

Non, il s’agit de la conception d’une correspondance entre Dieu et I’homme.
La comparaison nous apprend que la distance entre Dieu et sa créature est
inconcevable, il est vrai, mais que 1’on ne peut pas prendre conscience de ce
fossé si ’on ne présuppose pas un recoupement entre nos pensées et la réalité.
C’est ce qu’Augustin entend pas 'aequalitas naturae: la nécessité d’exprimer
ou se rencontrent la réflexion et Celui qui la transcende. Or, pour lui, cette
rencontre se situe dans le Verbe. C’est par le Verbe que nous pouvons attein-
dre le divin, c’est par Lui que nous pouvons atteindre ce que nous ne sommes
pas:

Non autem mundato corde, quid potuit misericordius procurari aut donari
ab eo, nisi ut illud uerbum, de quo tanta et tam multa diximus, et nihil
dignum diximus; nisi ut illud uerbum, per quod facta sunt omnia, fieret
quod nos sumus, ut attingere possimus illud quod non sumus?s.

Et naturellement, c’est grice a cette correspondance que I’on arrive finalement
a l'uiothesia®:

2 Ibid., X,15, col. 670. Traduction: «Avant tout cependant, retenez ceci, que le
créateur transcende de fagon inexprimable tout ce que nous avons pu recueillir de la
créature, soit par les sens corporels, soit par la réflexion spirituelle».

3 Ibid., Traduction: « Cependant, dans le cas du cceur non épuré, qu’a-t-il pu pro-
curer ou donner comme plus grande preuve de Sa miséricorde sice n’est que ce Verbe, de
qui nous avons tant parlé par tant de choses sans que nous n’ayons dit quelque chose de
digne, si ce n’est que ce Verbe, par qui tout a été fait, a fait que nous sommes, afin que
nous puissions atteindre ce que nous neé SOMMmeES pas».

2 Pour ce théme, voir J. BONNER, « Augustine’s conception of deification», The
Journal of Theological Studies 37 (1986), pp. 369-386.



272 MATTHIAS A. SMALBRUGGE

Non enim deus sumus: sed possumus mente uel cordis acie interiore uidere
deum... in spe sumus, in re nondum sumus. Filii dei sumus3°.

Revenons maintenant a la phrase citée au début de cette analyse, qui ergo
uult comparare, det se ipsum. Quel est le sens de ce jeu de mots? D’abord, la
phrase nous confronte aux deux termes de la comparaison. D’un coté,
I’homme réfléchissant, de ’autre, le Dieu qui se donne. Deuxiémement, elle
nous apprend qu’entre réflexion et réalité divine, il faut un recoupement; a la
fois pour que la réflexion concerne la réalité et pour que la réalité ne coincide
pas avec la pensée. Si ’on reprend donc le triple sens signalé ci-dessus, on peut
tirer les conclusions suivantes.

Pour autant qu’elle vise ’homme, la phrase nous apprend que celui-ci doit
chercher la correspondance entre I’humain et le divin; ¢’est ’essentiel de la
comparaison. De ce fait, on n’acquiert le Verbe divin, qui représente cette
correspondance, qu’en se comparant a Lui, c’est-a-dire en se donnant. Pour
I’homme, la phrase insiste ainsi sur le fait qu’il faut se rendre compte du
paradoxe de I'incompréhensibilité afin de ne pas rendre insensée cette inco-
gnoscibilité divine.

Quant au Christ, il représente 'autre terme de la comparaison, la réalité
au-dessus de nos pensées. Si nos idées sur 'incompréhensibilité n’étaient que
des idées, i1l n’y aurait pas de réalité au-dessus d’elles.

Et ainsi, la phrase nous montre en dernier lieu que la seule concomitance
possible entre le divin et I’humain, entre I’étre et la pensée, consiste pour cet
étre dans la comparaison. Pour nous en revanche, la comparaison avec I’étre
que nous ne sommes pas n’existe pas; il ne nous reste que la similitude, qui est
le propre d’un esprit inférieur a cet étre. La différence entre la similitude et la
comparaison se définit ainsi a I’aide des roles différents de ’homme et de Dieu.
L’homme est tenu a la distance qui le sépare du divin; le Dieu trine nous révele
par sa grice la correspondance, tout de méme présente, avec I’homme.

Ces conclusions conduisent a se demandersi A. H. Armstrong n’a pas alors
raison. Ne faut-il pas, en effet, avancer que la théologie augustinienne a trop
recours au modéle de la deuxiéme hypostase et qu’elle n’a pas voulu ou pu
comprendre I’essentiel de la theologia negatiua? Nous ne le croyons pas. Ce
n’est pas Augustin qui se sert artificiellement de la distinction entre la pre-
miére et la deuxieme hypostase, mais c’est plutdt le modéle néoplatonicien qui
suggere incorrectement qu’il existe une nette distinction entre attributions
apophatiques et cataphatiques. En plus, ce modéle pose que c’est par la pure
négation que I’on pourrait illustrer ce a quoi 'intellect se référe sans pouvoir
pour autant le concevoir. Or Augustin a montré que ce modele ne vaut que
partiellement. Les attributions apophatiques sont une arme a double tran-

30 Sermo CXVILX,15, col. 670. Traduction: «Car nous ne sommes pas Dieu:
toutefois, nous pouvons voir Dieu par une acuité intérieure de I’esprit ou du ceeur...

Nous le sommes dans I'espérance, nous ne le sommes pas encore en réalité: fils de
Dieu».



L’EMPLOI DE LA THEOLOGIE APOPHATIQUE 273

chant; si I'on veut préserver la transcendance du divin, on ne peut échapper,
paradoxalement, a I'idée d’un recoupement entre transcendance et réflexion.
En d’autres termes, I’homme ne doit pas s’imaginer que ses idées couvrent
entiérement la réalité, méme si ces idées envisagent la négation de toute
conception. En revanche, ce a quoi il peut arriver par I’emploi de la théologie
apophatique, c’est a la découverte des limites de ses capacités intellectuelles: a
rien de plus, mais a rien de moins non plus.

Conclusion

Revenons aux questions principales de 'interprétation. Augustin affaiblit-
il la théologie apophatique en la mélangeant avec des tournures cataphati-
ques? Non, il disserte seulement sur les difficultés qui sont propres a une telle
approche et il nous apprend que la théologie apophatique, pour éviter de se
contredire, doit présupposer un rapport, aussi paradoxal qu’il soit, entre
réflexion et étre. Son emploi de la théologie apophatique, est-il prisonnier d’un
développement du christianisme vers un dogmatisme étouffant? Non, I'em-
ploi augustinien de cette approche nous confronte plutdt au fait que la théo-
logie ne peut se permettre de se servir des modéles ou le rapport réflexion-étre
soit absent. Mais n’est-il pas vrai alors que ’approche néoplatonicienne
garantit la critique illimitée3®! qui favorise tant le franc débat sur le divin?
Nous ne le croyons pas non plus. Cette soi-disant liberté nait plutdt de I'ap-
plication de I’idéal de la liberté académique du XIXE®siécle aux données
historiques, sans qu’il ne soit évident pour autant que ce concept soit le plus
approprié a décrire la caractéristique du néoplatonisme. Au contraire, on
pourrait défendre avec autant de raison I'idée que le néoplatonisme est un
maillon indispensable dans le développement de la philosophie occidentale
vers un idéalisme intransigeant.

Et cela nous méne a ’essentiel de notre critique, la question de savoir si la
distinction christianisme-néoplatonisme est la plus propre a décrire I’histoire
de la théologie du Bas-Empire. Nous ne le croyons pas. Par I’application de ce
modéle, on suggére que nous savons de quoi est fait I'essentiel du christia-
nisme et du néoplatonisme. Et par la suite, ces idées indiscutables sur I’es-
sentiel nous permettent de décrire chaque développement comme un déve-

3 Dans cette critique sans limites, A. H. ARMSTRONG voit I’essentiel du débat
théologique. C’est pourquoi il cite, en téte de son article, J. Trouillard avec la phrase
suivante: « Le Principe n’est pas Vérité, comme le croira saint Augustin. Il n’y a pas de
vérité absolue». Le probléme est pourtant que ce n’est pas la question de I'interprétation
(«comme le croira») du néoplatonisme, fausse ou correcte, qui est ’enjeu augustinien.
Ce que I’évéque a voulu exprimer, c’est qu’il ne voyait pas d’autre moyen pour indiquer
le recoupement réalité-réflexion que dans 'idée de la vérité. Un tel point de départ,
cependant, est tout a fait autre chose que prétendre connaitre le fond et le tréfond du

divin. Il s’agit chez Augustin du probléme de I'analyse du rapport pensée-étre et pas du
tout de la question de I'interprétation, plus ou moins heureuse, du néoplatonisme.



274 MATTHIAS A. SMALBRUGGE

loppement par rapport a I’essence originelle telle que nous ’avons définie
précédemment. De ce fait, I’histoire génétique d’un élément, d’un dévelop-
pement, nous donne la possibilité de déterminer dans quelle mesure I’essentiel
du christianisme et 1’essentiel du néoplatonisme s’intégrent.

I1 nous semble pourtant qu’il peut y avoir des objections sérieuses a ce
modéle essentialiste. Vue sous I’angle de la logique, I'idée des essences qui se
mélangent est une contradiction. Si I'on compare un élément a son origine,
I’histoire que I’on écrit sera toujours celle de I’essence originelle et, en ce cas, il
n’y aura pas de mélange sauf celui d’oleum supra aguam??. Et c’est pour cette
méme raison que nous jugeons de peu d’intérét les qualifications d’«em-
prunt» et de «synthése»; elles donnent I'impression qu’il y a dans le chris-
tianisme et dans le néoplatonisme des essences qui ne changent pas.

En vérité, ce qui ne change pas, ce sont les concepts que nous appliquons a
I’histoire afin de la rendre intelligible. Nous sommes trop enclins a croire que
ces concepts refletent des réalités qui se meuvent en dehors de notre intelli-
gence, pour que nous puissions les mettre en doute. Et nous voici a I'issue de
notre analyse. Si I'on veut préserver la nette distinction entre sujet et objet,
entre concept et histoire, on ne peut pas se contenter de I’idée que I’histoire
représente une réalité en dehors de nous-mémes, que nous pouvons deécrire
telle qu’elle a été réellement. Il faudra se rendre compte qu’une telle approche
ne consiste en rien d’autre qu’en I'identification de nos concepts et de 1’his-
toire. Pour préserver la juste distance cependant, il faut partir de la nécessité
d’une analyse de notre intelligence, examen qui aboutira a I'idée du recoupe-
ment entre concepts et histoire.

L’exemple de ’emploi augustinien de la théologie apophatique peut étre ici
particulierement instructif. C’est un mode¢le qui montre clairement comment
se comporter en face d’une réalité que I’on ne peut, tout au plus, qu’entrevoir.
On ne peut pas se taire en espérant que c’est la négation du concept qui
correspond le mieux a la réalité que nous cherchons a comprendre. C’est 1a
I’exemple de I’attitude de I’historien qui part de 'idée que ses concepts refle-
tent la réalité historique telle qu’elle a été réellement. Dans les deux cas
pourtant, ’homme présuppose que la correspondance entre I’intelligence et la
réalité est celle de I'identification. Afin de préserver cependant la distinction
entre la réalité et la réflexion, il faut s’en tenir a I’'idée d’une correspondance
partielle. Mieux vaut donc que nous essayions d’indiquer, par la forme para-
doxale des paroles ou des concepts qui visent une réalité désormais muette —
qu’elle soit Dieu ou I’histoire —, qu’il s’agit d’une correspondance qui n’est
pas absolue; justement pour que nous préservions la distance entre nos idées
et la réalité.

2 Voir Con/. VILX,16. L’essentiel de I'idée de 'unio inconfusa est qu’il s’agit d’un
melange dont les constituants ne perdent pas leur propre nature, comme c’est le cas

habituellement. L’exemple le plus connu est celui du mélange de I’huile et de I’eau qui,
en fait, ne se mélangent pas.



	L'emploi de la théologie apophatique chez Augustin ; une question à l'historiographie

