Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1988)

Heft: 2: Approches du phénomeéne religieux

Artikel: Des structures et des hommes : le courant néo-piagétien en
psychologie religieuse

Autor: Gerber, Francis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381356

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381356
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 120 (1988), P. 195-216

DES STRUCTURES ET DES HOMMES

Le courant néo-piagétien en psychologie religieuse
FrANCIS GERBER

Nous situons notre propos au grand carrefour de la théologie pratique et
des sciences humaines, trés exactement a I'intersection de la catechese etdela
psychologie de la religion, au lieu-dit théologie de la foi (au sens de la fides qua
creditur) .

Ce carrefour est dangereux et de surcroit mal signalé; aux rares usagers, il
pose de redoutables problémes d’orientation et de priorité.

C’est pourquoi nous avons jugé utile
a) de poser quelques repéres en psychologie de la religion;

b) d’attirer l’attention des chercheurs et des praticiens francophones sur les
acquis récents d’un courant de recherche (Kohlberg, Fowler, Oser) suscep-
tible de renouveler la discussion pédagogique dans les Eglises;

¢) d’apporter un soutien critique aux premiéres propositions didactiques
issues (a notre connaissance) de ce courant, en catéchése des adultes, dans
un guide théorique et pratique publié par le Centre National de ’Ensei-
gnement religieux, a I’'usage (non exclusif) du catholicisme de langue fran-
gaise?.

L’offre actuelle en psychologie de la religion

Trois courants de recherche se partagent le marché illimité de la psycho-
logie religieuse; il est légitime de les situer en tragant les perspectives typo-
logiques suivantes?:

— la tradition psychanalytique, dont nous ne saurions discuter ni les acquis ni
les limites, sinon pour rappeler que le verdict définitivement négatif pro-
noncé par Freud lui-méme sur la religion n’a pas exclu le développement
d’attitudes plus nuancées (C. G. Jung, E. Fromm, E. Erikson, plus encore
A. Godin et A. Vergote). Disons que I'apport précieux de la recherche
d’inspiration psychanalytique en théologie pastorale ne nous semble pas
(encore?) connaitre de prolongements vraiment €laborés dans le champ ou

I Cf. GEORGE McCAULEY : « Développements récents dans la théologie de la foi», in
Lumen Vitae, 1983/2, p. 169ss. L’auteur fait le point de la recherche aux U.S.A., en
situant notamment ’apport de JAMES FOWLER.

2 Centre National de ’Enseignement religieux : Formation chrétienne des adultes. Un
guide théorique et pratique pour la catéchése, Paris, 1986.

3 Cf. ANTON BUCHER, FriTZ OSER: « Hauptstromungen in der Religionspsycholo-
gie», in Berichte zur Erziehungswissenschaft, 58, Freiburg (Schweiz), 1986.



196 FRANCIS GERBER

nous nous situons de la pédagogie religicuse?, et peut-étre de la pédagogie

tout court: faisant I’histoire de la rencontre conflictuelle de la psychanalyse

et de I’éducation, Mireille Cifali nous avertit que «le travail psychanaly-
tique dans un autre champ ne souscrit pas tellement aux juxtapositions
harmonieuses»>.

— Renouant avec la ligne de recherche tracee par William James®¢, dont on
fait volontiers la figure emblématique de la psychologie religieuse, G. W.
Allport publie en 1950 The Individual and his Religion (New-Y ork, Mac-
millan), marquant ainsi le renouveau des travaux consacrés a la diversité
des sentiments et des comportements religieux individuels. Nous quali-
fions d’approche empirigue, fondée sur une théorie de la personnalité, ces
travaux qui ont le mérite d’avoir développé une instrumentation perfor-
mante, notamment au niveau des questionnaires d’enquétes (interviews),
des grilles d’évaluation et des méthodes d’analyses statistiques; cette
approche a permis la construction de plusieurs modéles multidimension-
nels de la religiosité individuelle.

Bucher et Oser (p. 15-25) font bien de reconnaitre a ces recherches le mérite
d’une volonté de rigueur scientifique; ils n’en signalent pas moins quelques
limites actuelles: retenons le risque de confusion entre les constats empiriques
et les jugements de valeur, ou encore le risque de confusion entre la religion et
son appropriation individuelle, la religiosité. Ces risques de déviance ne font
que signaler les enjeux des choix philosophiques implicitement acceptés par
les chercheurs en psychologie de la religion! Au niveau de la méthode égale-
ment, il faut se garder de confondre religiosité et pratique ecclésiale: les
enquétes prennent la mesure de comportements observables dans des contex-
tes religieux traditionnels; mais il est trés difficile de rendre compte de la
«religion implicite» de nombreux sujets qui n’entendent plus le langage reli-
gieux institué et ne font plus état de pratique ecclésiale, tout en se considérant
comme croyants.

Il n’empéche que la recherche a dégagé des corrélations signifiantes dont la

catéchése pourrait profiter davantage, notamment entre les traits de la per-

4 Selon son expérience, le lecteur nuancera ce verdict trop rapide, en faisant valoir
notamment les travaux de LORIMIER en anthropologie catéchétique, et les essais stimu-
lants de JEAN LE Du: Cette impossible pédagogie (1971); L’idéal en proces (1975).

S MIREILLE CIFALL: Freud pédagogue?, Paris, 1982, p. 177.

¢ WILLIAM JAMES: L’expérience religieuse, trad. fr., Paris et Genéve, 1906: « Nous
entendrons dorénavant par religion (définition tout arbitraire, je le répéte) les impres-
sions, les sentiments et les actes de I'individu pris isolément, pour autant qu’il se
considére comme ¢tant en rapport avec ce qui lui apparait comme divin ... En étudiant
ici les expériences religieuses nous aurons assez a faire et nous toucherons a peine aux
questions de théologie ou d’église» (p. 27). A peine! Dans cette perspective, on définit
volontiers la religiosité comme la maitrise individuelle de la contingence, notamment
en situation de crise existentielle et en référence a une transcendance (Ultimate). La
religiosité inclut les réponses affectives, intellectuelles et comportementales de ’homme
interpellé au niveau du sens dernier de son existence.



LE COURANT NEO-PIAGETIEN EN PSYCHOLOGIE RELIGIEUSE 197

sonnalité d’un sujet et la maniére dont il vit «sa» religion, ou entre les traits de

sa religion et ses comportements éthiques ou politiques.

— Le structuralisme génétique nourrit un troisiéme courant de recherche en
psychologie religieuse. Il est possible de repérer les traits essentiels de la
méthode sans entrer dans tous les secrets de la recette épistémologique
piagétienne:

1. «Une approche expérimentale»:

L’information est recueillie au moyen d’interviews menées selon la
méthode dite «semi-clinique», qui se déploie en cing phases:

a) confrontation de la personne interrogée avec une situation présentée sous
la forme d’un dilemme;

b) réaction de la personne;

¢) justification de la réponse;

d) stimulation de la personne interviewée par un certain nombre de questions
standardisées;

¢) réactivation par d’autres questions non standardisées.

Par rapport aux tests standardisés et a toutes les méthodes purement
quantitatives, cette démarche a ’avantage de permettre a I'interviewer de
conduire ’entretien tout en étant lui-méme conduit par le contact direct avec
la personne interrogée. Les critiques de Piaget n’ont pas manqué de relever
que ces interviews exigent du chercheur un comportement paradoxal dont le
pari semble difficile a tenir: il faut donner I'occasion au sujet d’exprimer son
opinion sans I'influencer; mais ’entretien doit étre conduit en fonction d’hy-
pothéses que le chercheur garde constamment a ’esprit et qu’il a pour tiche de
vérifier.

Pratiquement, I'interviewer ne se satisfait donc pas d’une seule réponse; il
doit «pousser le questionnement» jusqu’au moment ou il a 'impression que
la personne interrogée a exprimé la meilleure réponse qu’il lui soit possible de
donner; en ce sens, la méthode marque une différence importante entre la
«performance» (réponse effectivement donnée) et la «compétence» (niveau
optimal de réponse qu’une personne puisse atteindre).

2. «Un questionnement en forme de dilemme»:

Le dilemme présente une situation de conflit que le sujet est appelé a
évaluer en disant «ce qu’il ferait, comment il voit les choses et se les explique »
(cf. plus bas le dilemme de Paul imaginé par Fritz Oser). Le dilemme met
toujours en conflit des valeurs opposées (logiquement: en disjonction exclu-
sive) de maniére que le choix de I'une ou de I'autre solution proposée ne résout
pas vraiment la question en jeu; cette situation de conflit cognitif (tantdt
latent, tantdt réactualisé) que le dilemme met en forme, oblige le sujet a
organiser ses réponses, a les affiner, a les complexifier, a les «optimaliser».



198 FRANCIS GERBER

On imagine a quel point cette hypothése piagétienne interpelle les péda-
gogues et les catéchétes’, fortement encouragés a faire bon usage des conflits
cognitifs, qui risquent constamment de décourager les apprenants; ces obs-
tacles sont les lieux privilégiés (et a vrai dire les conditions de possibilité) de
tout apprentissage et de tout progres.

3. «Une hypothese structuraliste»:

Les réponses d’un sujet en situation de dilemme manifestent la maniére
dont il structure ses connaissances en fonction de schémes ou de systémes
repérables, dont I’existence transcende les contenus explicites de ses réponses.
C’est un point fondamental en doctrine structuraliste; une structure «pure»
est le résultat d’une formalisation qui fait abstraction de tout contenu concret
et se trouve de ce fait disponible, constamment ouverte a de nouvelles actua-
lisations et habitée par de nouveaux contenus.

Il est naturellement impensable d’atteindre a un degre parfait de formalite;
mais cet aveu n’interdit pas de défendre le caractére transsituationnel des
structures, que I’on se représente comme des systémes d’éléments et de rela-
tions cohérents.

La tache du chercheur consiste donc a distinguer entre ce qui est de ’ordre
du contenu (les réponses immeédiates aux questions posées) et ce qui est de
I’ordre du contenant (les schémes sous-jacents d’organisation cognitive qui
commandent en fait le sens des réponses que le sujet apporte).

4. «La hiérarchie des stades de développement du jugement»:

La connaissance résulte donc d’une activité du sujet et se développe elle-
meéme en fonction de ses interactions avec I’environnement.

Les structures elles-mémes sont appelées a évoluer, en assimilant de nou-
veaux contenus ou en s’accommodant a de nouvelles situations.

Dans cette perspective génétique, la tiche de la recherche consistera donc a
marquer les repéres de 1’évolution des structures, en établissant une échelle
hiérarchique de stades et de sous-stades de développement.

La définition des stades fait I’objet d’un débat permanent au sein de I’école
piagétienne; qu’il nous suffise de relever les éléments communément admis
de la structure d’un stade:

7 Dans leurs travaux catéchétiques, Claude et Jacqueline Lagarde insistent sur I'im-
portance du questionnement critique des enfants et des adolescents, que nombre d’édu-
cateurs répriment tant ils se sentent personnellement menacés. Cf. C. et J. LAGARDE:
Catécheése biblique symbolique, Paris, 1983, p. 73ss. «Le moment critique est capital...
(S1) le catéchéte est capable de faire entrer I'enfant dans une recherche a partir de son
propre questionnement, il pourra le conduire a la compréhension véritable de la

confession de foi. Mais ce sera au prix d’une véritable lutte avec le langage et avec la
mort» (p. 74).



LE COURANT NEO-PIAGETIEN EN PSYCHOLOGIE RELIGIEUSE 199

a) le critére de la différence qualitative: chaque stade forme un tout homogé-
ne, et le passage d’un stade a ’autre ne correspond pas a une «simple»
augmentation de savoir, mais a une réorganisation qualitative du savoir,
en fonction d’un nouveau principe spécifique a chaque stade.

b) le critére de la séquence invariante: il y a une logique de la transformation
des stades, une «avancée» sans régression possible, un «ordre a suivre»
sans qu’il soit pensable de sauter des étapes.

¢) le principe de l'inclusion des stades inférieurs dans les stades supérieurs, en
fonction d’une sorte de ‘nécessité’ qui pousse I’individu a choisir le niveau
le plus élevé de solution aux problémes qu’il se pose.

Il n’en reste pas moins que les stades sont difficiles a décrire précisément et
qu’on ne peut faire I’économie d’une critique des jugements de valeur impli-
cites qui autorisent a poser que tel stade est «supérieur» a ceux qui le préce-
dent, plus «complexe» ou « mieux intégré». On utilise volontiers 'image de la
double spirale pour marquer cette progression des stades du développement
cognitif, a la recherche constante de nouveaux équilibres.

On retrouve dans d’innombrables secteurs d’application tout ou partie des
¢léments qui caractérisent I’épistémologie génétique. Nous avons choisi de
signaler les recherches de Lawrence Kohlberg sur le développement du juge-
ment moral, de James Fowler, sur le développement de la foi, et de Fritz Oser,
sur le développement du jugement religieux : le modeéle proposé par ce dernier
chercheur nous aidera a clarifier la pertinence d’une approche génétique en
psychologie religieuse.

A cette trilogie de chercheurs, il faut ajouter les «classiques» du dévelop-
pement de la pensée religieuse des enfants: David Elkind et Ronald Gold-
mans?,

Lawrence Kohlberg, théoricien de I'éducation morale®

L. Kohlberg (Harvard University) fait autorité dans le débat actuellement
trés vifaux USA sur les voies et moyens de I’éducation morale. Nous situons
en quelques traits les contours de sa recherche.

8 R. GOLDMAN : Religious thinking from childhood to adolescence, New-York, 1964,
dont Bucher et Oser signalent (op. cit. p. 26-28) I'influence considérable sur les concep-
teurs des programmes d’éducation chrétienne.

L. KOHLBERG : «Stage and Sequence. The Cognitive-Developmental Approach to
Socialization», in D. A. Goslin: Handbook of Socialization, Theory and Research, Chi-
cago, 1969, p. 347-480. Plus récemment: L. KOHLBERG : Essays on Moral Development,
vol. 1, 1981: The Philosophy of moral development et vol. 2, 1984: The Psychology of
moral development. Dans I’ouvrage collectif déja cité (note 2) Formation chrétienne des
adultes, (1986), Guy LE BOUEDEC présente les travaux de Kohlberg qui «comptent sans
doute parmi les plus influents aux Etats-Unis» (p. 117), et il donne trois tableaux fort
utiles (p. 120-122) des étapes du jugement moral d’aprés Kohlberg.



200

FRANCIS GERBER

a) L’enseignement n’est rien d’autre que 'organisation d’une influence, et,
dans le secteur qu’il explore, Kohlberg propose une stratégie pedagogique
susceptible de stimuler la maturation du jugement éthique des apprenants
(quel que soit leur age). Dans une perspective clairement piagétienne, ce
chercheur vise a dégager des schémes de représentation, des structures de
jugement éthique qu’il ordonne en typologie. Le mode¢le kantien d’une
part, et la recherche empirique autorisent en effet la construction d’une
échelle hiérarchique des «stades de développement du jugement moral»;
Kohlberg distingue six stades répartis en trois niveaux:

— niveau prémoral

stade 1:

stade 2:

moralité hétéronome:

I’action est motivée par le souci d’éviter toute punition.
individualisme autoritaire:

’action est motivée par le bénéfice escompté ou le désir de
récompense.

— niveau conventionnel

stade 3:

stade 4:

stade 5:

stade 6:

b)

relations conformes aux attentes interpersonnelles et aux normes
du groupe:

I’action est motivée par I’anticipation de la désapprobation
d’autrui.

sentiment du devoir et de la responsabilité envers le maintien du
«systeme»:

I’action est motivée par I’anticipation du déshonneur provoqué
par un «manquement au devoir».

niveau postconventionnel

orientation contractuelle:

’action est motivée par le souci raisonnable de ne pas entraver le
jeu des interactions sociales, tout en reconnaissant le caractere
relatif et souvent formel des régles de ce jeu basées sur le calcul de
'utilité maximum (le plus grand bien pour le plus grand nom-
bre).

conscience individuelle guidée par des principes universels de
justice: égalité des droits, régle d’or de la réciprocité, amour:
I’action est motivée par la conscience, seule capable de juger en
derniére instance de la justice des lois et des comportements
personnels.

La question reste posée d’une «ouverture vers le haut» de ce schéma, en

direction d’un hypothétique stade 7 de nature religieuse.
Kohlberg lui-méme semble envisager une foi que nous dirions de type
panthéiste (attitude de ’homme face au Tout). Habermas, pour sa part, a



LE COURANT NEO-PIAGETIEN EN PSYCHOLOGIE RELIGIEUSE 201

proposé de décrire ce fameux stade 7 en recourant au concept de «trans-
parence communicative»; mais F. Oser signale a juste titre !° un risque de
confusion entre la perspective d’Habermas qui envisage ’acte de commu-
nication réellement effectué et la visée de Kohlberg qui s’attache a décrire le
développement des structures cognitives du sujet reconstruites a partir de
son discours éthique.

¢) Pédagogiquement, I'«avancée» du jugement moral des éléves est fonc-
tion

— du comportement de I’enseignant;

— de la discussion de groupe, menée sous forme d’étude de cas particuliére-
ment problématiques (dilemmes): ainsi le cas de cette mére naturelle trop
pauvre pour élever son fils, qui le vend a une famille adoptive et ne donne
plus signe de vie. Dix ans plus tard, cette femme s’adresse au juge pour
tenter de reprendre son enfant. Comment le juge va-t-il rendre un «juste
jugement» ?

— de’ambiance «démocratique» du vécu en classe. A cet égard, Kohlberg et
ses collaborateurs ont développé un grand nombre d’expériences en milieu
scolaire et carcéral,, a I’enseigne du concept de Just-Community-System.
Leur propos est de gérer une communauté d’apprentissage (et ses inévi-
tables conflits) selon un modé¢le de participation «démocratique», «libé-
rale», que Kohlberg qualifie de « progressisme»; ce modele se veut a égale
distance d’une école baignée d’illusion romantique (les libres enfants de
Summerhill) et d’une école/usine commandée par la technologie éducative
et soumise aux seuls impératifs de la production de compétences.

Ce travail dans le terrain fournit d’innombrables données d’expérience et
permet a Kohlberg de réfuter le reproche d’abstraction idéaliste qu’on lui
adresse parfois.

Au chapitre des reproches et en guise de remarques conclusives, signalons
quelques-unes des difficultés que le systeme de Kohlberg ne semble pas avoir
entiérement maitrisées:

— au niveau de l’articulation «théorie-pratique», il est possible que le pos-
tulat idéaliste sous-jacent a toute cette classification favorise la construc-
tion d’un systéme posé préalablement a toute vérification empirique et que
la théorie ait quelque peine a «rejoindre la réalité».

— au niveau du champ de validité de ce systéme, la preuve n’est pas faite que
le schéma des stades fonctionne dans d’autres milieux culturels que celui
de son élaboration, sans modifications notables.

10 FriTz OSER : Moralisches Urteil in Gruppen, Soziales Handeln, Verteilungsgerech-
tigkeit. Stufen der interaktiven Entwicklung und ihre erzieherische Stimulation, Frank-
furt am Main, 1981, p. 342-345. La démarche de KOHLBERG est analysée, p. 319-416, et
récapitulée dans une importante bibliographie, p. 514s.



202 FRANCIS GERBER

— au niveau des enquétes (interviews, dilemmes, dépouillement des don-
nées, classifications et interprétation des résultats), d’innombrables cor-
rections ont été proposées et apportées; nous les considérons comme un
signe précieux de la fécondité des hypothéses de Kohlberg.

James Fowler, théoricien du développement de la foi

Dans un des deux seuls articles qu’il a publiés en francgais!!, Fowler situe sa
recherche au confluent de deux «familles de théories» (p. 145): les méthodes
psychosociales d’Erik Erikson et Daniel Levinson (théorie des cycles de vie)
d’une part, et d’autre part le structuralisme développemental de Jean Piaget et
de Lawrence Kohlberg. « Derriére ces personnages, on trouve... enfin, bien stir,
Emmanuel Kant» (p. 146)!

Le projet audacieux du pasteur méthodiste Fowler consiste en un «effort de
comprendre et d’expliquer une succession de maniéres d’étre dans la foi
assimilables a des étapes de développement» (p. 146). Parallélement aux sta-
des du développement cognitif ou du raisonnement moral, il doit donc exister
des stades du développement de la foi, entendue au sens d’un centre de valeur
et de puissance dont I’individu rend compte d’une maniére qui n’est pas
forcement «religieuse» au sens ecclésiastique du mot !2. Fowler distingue sept
étapes du développement de la foil3:

— foi primaire: une disposition préverbale de confiance dans I'interaction de
I’enfant avec les premiers donneurs de soin.

— foiintuitive-projective : entre deux et six ans, ce stade implique I’acquisition
du langage et ’éveil de I'imagination qui n’est pas encore maitrisée par la
pensée logique. Réel et imaginaire se confondent (Piaget: pensée intuitive
préopératoire).

' J. FOwLER: « Théologie et psychologie dans I’étude du développement de la foi»,
in Concilium, 176, 1982, p. 145-150. Du méme auteur, in Concilium, 194, 1984, p. 77-
87, «Une introduction progressive a la foi». Guy LE BOUEDEC présente une analyse des
positions de Fowler dans ’ouvrage cité en note (2), p. 126-137; il résume également en
quatre tableaux les «étapes de la foi» selon Fowler. Non traduit a notre connaissance:
J. FOWLER: Becoming adult, becoming Christian, San Francisco, 1984, et Stages of faith,
San Francisco, 1981.

12Qu’on nous permette de citer, pour le plaisir et pour la clarté du propos, la
définition de la foi que donne FOWLER dans I'article de Concilium, 1984, p. 82: «La foi
(-..) ce sont des fagons évoluées et en évolution dont les gens font ’expérience d’eux-
mémes, des autres et du monde (tels qu’ils les construisent) en tant que liés 4, et affectés
par, les conditions ultimes de I'existence (telles qu’ils les construisent) et dont ils for-
ment les objectifs et les significations de leur vie, ses confiances et ses fidélités, a la
lumiére du caractére de I'étre, de la valeur et de la force qui déterminent les conditions
u_ltimes de I'existence (telles qu’elles sont saisies dans leurs images opératoires, cons-
cientes et inconscientes)».

13 Dans ses articles de Concilium, FOWLER indique une premiére étape (ou stade) du
développement de la foi que LE BOUEDEC n’indique pas, «la foi indifférenciée» (1982)
ou «foi primaire» (1984).



LE COURANT NEO-PIAGETIEN EN PSYCHOLOGIE RELIGIEUSE 203

— foi mythico-littérale: d’ordinaire entre sept et douze ans, ce stade marque

'apparition de la pensee logique (catégories de causalité, d’espace et de
temps; Piaget: pensée opératoire concréte). Les enfants mettent peu a peu
en question leurs images de foi, ils les testent auprés des adultes qu’ils
estiment.

— foi synthético-conventionnelle. durant I’adolescence apparaissent de nou-

velles compétences (Piaget: pensée opératoire formelle); le sujet déve-
loppe une synthese personnelle des croyances et des valeurs qui soutien-
nent sa recherche d’identité.

— Jfoi individuante-réflexive: rarement avant la vingtiéme année, I'individu

amorce une réflexion critique sur ses croyances et ses valeurs et opére les
choix idéologiques qui guideront ses engagements dans la société.

— foi conjonctive: phase paradoxale de consolidation, aprés trente-cing ans!

Les images du moi formées au début de I’age adulte ont besoin d’étre
vérifiées, en fonction notamment d’une nouvelle image de soi critique et
d’une capacité de saisir les problémes globalement et dans leur complexité
réelle.

— foi universalisante: étape rarement atteinte de maturité; les personnes qui

ont atteint ce stade de développement personnel ont changé le statut de
leur moi: au-dela de tout égocentrisme, elles vivent dans ’amour un libre

dépassement d’elles-mémes.

On évitera une interprétation caricaturale des stades décrits par Fowler (dont
nous n’avons pu donner ci-dessus qu'une image déformée par le souci de
simplification) en clarifiant les points stratégiques suivants:

a)

b)

Ces stades «décrivent comment les personnes refont périodiquement leur
maniere d’étre dans la foi» (Fowler, op.cit., 1984, p. 82). Mais il est évident
que le passage d’un stade a I’autre n’a rien d’automatique, ni d’inévitable et
que les ages indiqués n’ont de valeur que relative. Un grand nombre
d’adultes fonctionnent par exemple selon la logique de stades de dévelop-
pement attribués aux adolescents. Et on déplore des «pannes» a tout
age!

Chaque stade implique I’émergence de défis particuliers, et on aurait tort
de faire a Fowler le reproche d’envisager une «religion du salut par le
développement personnel». A la limite de la théologie (dans laquelle il se
situe explicitement: « Notre travail pourrait étre désigné comme une théo-
logie génétiquew, op.cit., 1982, p. 146) et de la psychologie, il écrit comme
en passant: «Il semble probable que chaque stade ajoute aussi qualitati-
vement de nouveaux dangers en fait de capacités a s’illusionner et a mal
faire, augmentant ainsi la nécessité de la vigilance, de 'examen de cons-
cience devant Dieu et d’une fidélité constante, en attachant son cceur 4 la
sainteté» (op.cit., 1984, p. 84). Aucun stade, en ce sens, ne doit €tre consi-
déré comme nécessaire au salut.



204 FRANCIS GERBER

On comprend que les critiques de Fowler ne manquent pas de dénoncer le
caractére non homogeéne de sa définition des stades qui amalgame des
éléments d’épistémologie génétique, de psychosociologie des ages de la vie,
et de doctrine chrétienne d’inspiration méthodiste.

Il faut reconnaitre a Fowler le mérite d’avoir proposé une définition tres
large de la foi (fides qua) incluant ’ensemble des opérations psychologiques
par lesquelles elle s’actualise, indépendamment des contenus théologiques
(fides quae creditur des scolastiques), philosophiques ou humanistes qui
I’habitent.

A T'usage, cette définition formelle de la foi n’apparait pas aussi neutre
qu’on pourrait le souhaiter en stricte orthodoxie structuraliste. L’échantil-
lonnage des personnes interviewées et certains jugements de valeur sous-
jacents a la définition des stades nourrissent chez les psychologues en tout
cas le soupcon de cryptochristianisme. Cette conception de la foi « puise ses
racines dans le judéo-christianisme, mais voudrait étre reconnue comme
pertinente en dehors de son lieu de naissance» 4.

d) Fowler porte le souci de I’éducation chrétienne et il est possible que son

projet pédagogique de «facilitation» !5 lui fasse courir quelques risques
d’amalgames ou de mélange des genres; d’ou les critiques qu’on ne lui
ménage pas de part et d’autre des tenants des disciplines qu’il essaie d’ar-
ticuler.

Nous partageons personnellement son souci d’introduction progressive
dans la foi et avons fait ’expérience de la pertinence pratique de sa des-
cription des stades, notamment au niveau de la communication avec des
adolescents. Le choix de stratégies didactiques reléve-t-il de la théologie ou
de la psychologie ? Qu d’expériences dans lesquelles il s’avere précisément
impossible de tracer clairement la ligne de partage des eaux? C’est dans
cette optique expérimentale que les travaux de Fowler font la preuve de
leur utilité. Il est certes légitime d’en vérifier également la pertinence
théorique, et on peut le faire en appliquant une régle formelle déduite de la
réflexion christologique traditionnelle: «il faut distinguer sans séparer et
unir sans confondre». Dans le domaine de larticulation fides quae-fides
qua, la position de rupture (du moins théorique) postulée par Fowler au
plan épistémologique risque de susciter quelque méfiance légitime dans le
clan des théologiens. Dans le domaine de I’articulation entre théologie et
sciences humaines, son insistance sur la complémentarité des approches lui

' LE BOUEDEC, op. cit. p. 136.
'* Concilium, 1984, p. 80, & propos de la paideia chrétienne : « Comment facilitons-

nous.de manicre siire et fidéle une dialectique de développement formatrice et réfor-
matrice entre I'histoire chrétienne et les histoires en cours (stories-in-process) des per-
sonnes et des groupes contemporains ? Comment a titre d’éducateurs et de communau-
tés de formation, pourvoyons-nous a I'introduction progressive dans la foi?»



LE COURANT NEO-PIAGETIEN EN PSYCHOLOGIE RELIGIEUSE 205

vaudra des reproches d’amalgame de la part des psychologues structura-
listes.

James Fowler (op.cit., 1982, p. 150) décrit ainsi son pari épistémologique:
«Dans la théorie du développement de la foi, on demande a la théologie et a
la psychologie de travailler ensemble a étudier et a éclaircir la dynamique
de la foi. L’investigation empirique joue le réle critique de tester, d’épurer
ou de remettre en ordre les constructions théologiques et/ou psychophilo-
sophiques. En définitive, les constructions psychologiques sont, dans ce
travail, soumises au controle théologique, mais d’une maniére qui entend
éviter a la fois de réduire leurs efforts critiques et constructifs a la théologie
et de les subordonner aux contraintes doctrinales. Dans la conviction de la
souveraineté de Dieu, la théorie du développement de la foi emploie la
théologie, I'investigation empirique et la théologie psychologique d’une
maniére qui leur permette de contribuer en association a la compréhension
et a ’explication du c6té humanisant de la dynamique de la foi».

Fritz Oser, analyste du jugement religieux

Oser et Gmiinder publient en 1984 une premiere synthése de leurs travaux
de psychologie religieuse !6. Leur approche s’inscrit résolument dans la pers-
pective de ’épistémologie génétique appliquée au domaine religieux: inter-
views semi-cliniques; logique des stades de développement; construction
progressive des structures de la connaissance religieuse; définition anthropo-
logique de la religion comme forme subjective de la maitrise de situations
existentielles. Oser postule I'unité de démarche de la connaissance humaine et
en particulier des structures de son devenir, ce qui I’autorise a tenter au niveau
de la connaissance religieuse I’exploration que Kohlberg a tentée au niveau des
structures de la conscience morale, a la suite de Piaget. Il n’y a aucune raison
de penser que I’évolution du jugement religieux doive échapper a I’analyse des
phénomeénes qui commandent la croissance de la personnalité.

Contrairement a Fowler a qui il reproche une définition beaucoup trop
large de la foi pour étre mesurable ou opérationnelle, Oser limite son propos a
’aspect cognitif du jugement religieux. Il ne court donc aucun risque d’amal-
game, mais devra exercer une double vigilance:

16 FRITZ OSER, PAUL GMUNDER : Der Mensch. Stufen seiner religidsen Entwicklung.
Ein strukturgenetischer Ansatz, Ziirich-K&ln, 1984. On peut également consulter:
a) dans la série «Modelle, Eine Reihe flir den Religionsunterricht»: FrITZ OSER:
Theologisch denken lernen. Zum Aufbau kognitiver Strukturen im Religionsunterricht,
Olten, 1975; Krdfteschulung, Olten, 1978 (2¢ éd.). b) dans la série des «Rapports
scientifiques sur I’éducation de I'Institut de pédagogie de I'Université de Fribourg»: Zur
Entwicklung kognitiver Stufen des religiosen Urteils. Nr. 6, 1978; Stufen des religidsen
Urteils. Nr. 13, 1979; Religion und Entwicklung: Zur Messung des religiosen Urteils.
Nr. 20, 1979; Eine Entwicklungstheorie des religiosen Denkens: Transsituationale
Bestimmung der Schemata und altersmdssigen Trends, Nr. 21, 1979; Die Theorie von
Lawrence Kohlberg im Kreuzfeuer der Kritik (Eine Verteidigung), Nr. 28, 1980.



206 FRANCIS GERBER

— pour parer au risque de réduction intellectualiste, une distinction s’impose
entre «structures épistémiques» religieuses relativement superficielles et
«structures profondes du jugement religieux» définies comme les para-
digmes inconscients qui commandent notre facon de maitriser les situa-
tions critiques (Oser, op. cit., 1984, p. 42);

— pour parer au risque de réduction subjectiviste, il faut souligner que la
religion ne consiste pas uniquement en une maitrise des situations vécues.
Citant Pannenberg (Oser, op. cit., p. 45-48), Oser souligne que la religion ne
peut remplir cette fonction de maitrise que dans la mesure ou elle est
elle-méme quelque chose d’autre et de plus que la (simple!) maitrise de la
contingence.

Empruntant a Piaget une notion développée par les mathématiques (Bour-
baki), Oser postule que la religion est une «structure-meére», spécifique et
universelle: le «religieux», c’est I'étre de ’homme dans la mesure ou cet étre
implique des questions incontournables de sens de la vie et de la mort. Il faut
donc distinguer entre cette dimension de la profondeur (Tillich) et la diversité
des formes que prennent les réponses des hommes a ces questions ultimes.
Il faut avouer que I'existence de cette «structure-meére» est postulée a partir
d’une argumentation philosophico-théologique qui contraste dans le livre
d’Oser avec la volonté par ailleurs constante d’avancer dans la recherche en
contrdlant empiriquement toutes les hypothéses avancées.

La mesure du jugement religieux

Le jugement religieux qu’Oser se propose de «mesurer» est une opération
de la pensée et du langage qu’il est possible de définir en quatre parame-
tres:

— 1l se rapporte a des réalités subjectives que les stratégies fonctionnelles de
maitrise de la réalité ne saisissent que de maniére insuffisante;

— 1l touche a des questions de sens et de maitrise des contingences,

— il exprime la relation de I’homme a un absolu;

— 1l vise a créer de la sécurité.

Le jugement religieux est donc une recherche d’équilibration, une combina-
toire d’éléments susceptibles d’étre présentés en quelques polarités fonda-
mentales:
— sainteté versus profanité
— transcendance versus immanence
— liberté versus dépendance
— SEens Versus non-sens
— confiance versus peur
— durée (Eternité) versus fragilité (limites).
Ces dimensions sont des constantes en histoire des religions.



LE COURANT NEO-PIAGETIEN EN PSYCHOLOGIE RELIGIEUSE 207

Oser confesse, en note et comme en passant (p. 89), qu’il est en vérité
difficile d’1soler, en matiére de jugement moral et religieux, des structures de
jugement qui ne seraient pas «entachées» d’é¢léments de contenu, et par
conséquent de sens. Le postulat structuraliste de la formalité et de 'univer-
salité des structures n’a pas (encore?) regu de démonstration probante!

Nous prenons acte des limites (reconnues) de toute formalisation et de
I’ambiguité d’une définition de la «religion» conforme a I’idéologie des scien-
ces humaines issues de ’Aufkldrung, soit une «religion» définie en termes
suffisamment généraux pour que personne «ne puisse y échapper». Il devient
d’autre part extrémement difficile de montrer pourquoi ces structures com-
mandent un jugement dit religieux plutét que métaphysique ou moral; la
recherche empirique d’Oser semble montrer, par exemple, qu’a ’arriére-plan
du jugement moral et du jugement religieux se trouvent les mémes compé-
tences; les mémes structures sont donc présupposées, et le débat Kohlberg
(morale)/Oser (religion) ne nous semble pas encore avoir suffisamment cla-
rifié la spécificité des deux démarches, au niveau du jugement. Les chercheurs
se heurtent aux présupposés de I'idéologie postkantienne, généralement
menacée de confondre morale et religion.

On imagine les retombées de ces ambiguités au niveau par exemple de la
formulation des questionnaires d’interviews, dans les enquétes de terrain, ou
dans le dépouillement des réponses obtenues. Les sujets disent « Dieu», et le
chercheur classe leur énoncé dans la catégorie « Absolu»; il est possible que
I’écoute soit correcte, en ce sens que la personne interviewée ne fait effecti-
vement pas de différence entre les deux «notions» au niveau du contenu ou du
rapport qu’elle peut entretenir avec elles. Il se peut aussi que cette interpré-
tation soit fortement réductrice et que le passage d’un code a un autre repré-
sente un regrettable gauchissement de sens. Il n’est pas toujours possible au
chercheur de clarifier ces ambiguités en cours d’entretien, au moyen de ques-
tions non standardisées.

Le recueil des données

Fritz Oser et son équipe de chercheurs ont donc proposé des interviews
susceptibles
— de valider I’essentiel de ’hypothése (de I’existence de stades de dévelop-

pement du jugement religieux);

— de déterminer la structure interne de chaque stade;
— et d’esquisser la logique d’un développement du jugement religieux.

Il nous est impossible d’entrer dans les détails techniques de cette métho-
dologie, dont on imagine les piéges et les limites, au niveau du questionne-
ment, du dépouillement des données et de I'interprétation statistique des
résultats (cf. Oser, op.cit., p. 121-177).

La méthode d’interviews semi-cliniques utilise syst¢ématiquement des «di-
lemmesy, c’est-a-dire des situations existentielles présentées aux personnes



208 FRANCIS GERBER

testées qui sont invitées a réagir. Les sujets sont donc mis en situation de
conflit cognitif, puisque par définition, le dilemme ne connait pas de solution
définitivement satisfaisante; c’est une structure logique déséquilibrante.

Nous indiquons a titre d’exemple le dilemme systématiquement utilisé par
Fritz Oser et «qui a fait ses preuves»:

«Paul est un jeune médecin qui vient de terminer ses examens finaux; il a
une amie a qui il a promis le mariage. Pour marquer la fin de ses brillantes
études, ses parents lui offrent un billet d’avion et un séjour en Angleterre.

En cours de vol, 'avion tombe en panne et se met a décrocher a toute
vitesse; Paul réalise qu’il est perdu.

Dans sa détresse, Paul pense a Dieu et commence a prier, promettant, au
cas ou il aurait la vie sauve, de se consacrer a soigner des populations du
Tiers-Monde et aussi de renoncer a se marier, si sa fiancée refuse de I’accom-
pagner dans cette existence sans revenu ni prestige. Le pilote arrive a poser son
avion dans un champ.

Paul est sauvé, comme par miracle.

De retour chez lui, il se voit offrir une excellente place dans une clinique.
Paul se souvient de la promesse qu’il a faite a Dieu, et il ne sait pas ce qu’il doit
décider».

Suivent un certain nombre de questions standard:

1. Paul doit-il tenir sa promesse: si oui, pourquoi?
si non, pourquoi?
2. Que pensez-vous de I'idée suivante: c’est la volonté de Dieu que Paul aille
dans le Tiers-Monde (donc qu’il tienne sa promesse)?

3. Deux éléments sont opposés dans cette histoire: la fiancée et ’offre de la
clinique, Dieu et le serment de Paul. Question: «Lequel de ces deux
éléments est le plus important? Comment faut-il les articuler?»

4. Supposons que Paul en parle a ses parents qui sont croyants et lui conseil-
lent d’obéir absolument a Dieu: Paul doit-il suivre le conseil de ses
parents?

5. Paul est par ailleurs trés engagé dans une Eglise; dans ce milieu, on juge tres
important de suivre la volonté de Dieu et 'on pense que Paul doit tenir sa
promesse: qu’en est-il de cette «exigence» de la communauté? Paul doit-il
se laisser conduire dans sa décision personnelle par les régles d’une com-
munauté religieuse ?

6. Supposons qu’aprés de nombreuses nuits blanches, Paul se décide a
travailler dans la clinique et ne tienne donc pas sa promesse : CrOyez-vous
que cette décision aura des conséquences dans sa vie, par la suite?

7. Paul, quelque temps apreés, a un grave accident d’auto, dont il est pleine-

ment responsable. Question: «Cet accident a-t-il quelque chose a voir avec
le fait que Paul n’a pas tenu sa promesse 7»



LE COURANT NEO-PIAGETIEN EN PSYCHOLOGIE RELIGIEUSE 209

8. Supposons que Paul décide de consacrer la dime de son salaire a des
«bonnes ceuvres»: «cette décision ne satisfait-elle pas a la promesse faite
d’autrefois 7»

Suivent d’autres questions plus personnelles, du genre: «Vous-méme,
vous étes-vous déja trouvé dans une situation de dilemme religieux ; et quel a
été votre choix ?7»

Les données recueillies en réponse aux questions doivent étre analysées en
fonction de leur structure puis réparties entre les cinq stades de développe-
ment du jugement religieux. Cette démarche d’évaluation s’avére particulié-
rement délicate et requiert du chercheur une sensibilité particuliére qui lui
permette de dépasser un usage «mécanique» des régles de dépouillement.

11 doit étre capable d’éliminer les parasites (déclarations stéréotypées), de
repérer les phrases clés, et de les répartir dans I’échelle des stades du jugement
religieux dont on doit précisément vérifier la pertinence.

Les résultats détaillés d’une enquéte de terrain (Oser, op. cit., p. 179-222)
confirment dans I’ensemble les hypothéses avancées et encouragent les cher-
cheurs a affiner leurs méthodes d’investigation d’une part, et d’autre part leur
description des stades de développement du jugement religieux.

En I’état actuel de la recherche, Oser propose donc de distinguer cing stades
de développement, dont nous indiquons la structure formelle:

1. Deus ex machina: perspective d’un Absolu/puissance autoritaire;

2. Do ut des (donnant donnant): perspective d’un absolu influengable par des
rites, des priéres, des obéissances;

3. Déisme: séparation nette entre I’Absolu et la personne dont on reconnait
I’autonomie;

4. Corrélation et plan de salut: 'homme autonome accepte ’Absolu qu’il
pergoit comme le fondement de son engagement libre dans le monde;

5. Autonomie religieuse et communicativité:iln’y a plus de plan de Dieu, mais
un investissement de I’Absolu dans la communication humaine, ou il se
donne a connaitre comme source d’amour et d’exigence.

Rappelons qu’Oser ne juge pas la foi des personnes interrogées, mais le
niveau de leur jugement, au sens ou ce jugement dépasse, il est vrai, le
domaine purement cognitif puisqu’il met en jeu des structures profondes de la
personnalité. Le Bouédec souligne a juste titre (op. cit., p. 142) que «détermi-
ner le niveau cognitif du jugement religieux ne permet pas de préesumer la
qualité théologale de la relation a Dieu». Ce jugement ne permet pas non plus
de présumer la pratique effective des personnes interrogées; la corrélation
«opinion-comportement» est difficilement mesurable: on peut seulement
imaginer qu'une certaine cohérence s’instaure au fur et @ mesure que 'on
s'¢léve dans les stades de jugement.



210 FRANCIS GERBER

Voici schématiquement la structure de base des cing stades de dévelop-
pement du jugement religieux (détails dans Oser/Gmiinder, op. cit.,, 1984,
p. 87-104):

Stade 1: Deus ex machina

Dans le cas du dilemme de Paul (cf. plus haut), une personne «niveau 1»
jugera normal que Dieu punisse un homme qui lui a déplu et qui ne tient pas
Ses promesses.

A la maniére d’un enfant qui considére que toutes choses sont immédia-
tement dirigées par d’irrésistibles forces extérieures, le sujet se comprend
lui-méme comme une marionnette entiérement aux mains d’une puissance
ultime (Dieu personnel ou tout autre pouvoir) qui sanctionne ses comporte-
ments.

Le schéma suivant symbolise cette relation de compléte dépendance:

Stade 1
actif récompense
obéissance
Sujet absolu Absolu = > homme
Dieu
relation
de
compléte
détermination pression
réciprocité
unidimensionnelle
. peine justifiée
; désobéissance
Objet homme > homme
réactif réactif

Le passage du stade 1 au stade 2 sera inévitable lorsque le sujet viendra a
penser que Dieu ne fait peut-étre pas tout, et qu’il faut prendre en compte
d’autres facteurs possibles (exemple: le beau temps peut étre provoqué aussi
bien par les nuages et les vents que par Dieu... qui «commande» peut-étre
aussi aux nuages!). L’évolution du sujet sera donc provoquée par une crise
cognitive, due a la difficulté d’articuler I’action de I’Absolu et celle de
I’homme.



LE COURANT NEO-PIAGETIEN EN PSYCHOLOGIE RELIGIEUSE 211

Stade 2: Do ut des (donnant donnant)

Un sujet «niveau 2» conseillerait a Paul d’offrir a Dieu une priére de
repentance et de s’engager «a ne plus recommencer», manifestant ainsi qu’il
prend au sérieux des événements qu’il considére comme des avertissements
divins.

Le schéma suivant indique que la personne dispose de moyens pour
influencer I’Absolu et que cette influence peut viser & modérer des sanctions
et/ou a obtenir des faveurs (caractére préventif). Il y a place pour des échanges,
voire des marchandages, en paroles et en actions. En conséquence le bonheur
ou le malheur, la réussite ou I’échec sont interprétés partiellement en fonction
de P'activité régulatrice de ’homme; ils révélent que ses sacrifices ou priéres
ont suffi (ou non) a normaliser ses relations avec Dieu.

Ily acrise (et donc passage possible au stade suivant) lorsque le sujet réalise
qu’il n’a aucune prise sur certains événements, que sa priére «reste souvent
sans réponse» évidente et qu’il doit apprendre a assumer ses responsabilités
lui-méme dans les domaines qu’il maitrise.

Stade 2
actif ; actif
reconnaissance
Sujet absolu Absolu = 3 homme
Dieu - *
obéissance récompense
] A A
relation Compor- - :
o it des actl’\uté gu sujet:
tement_ atténuation et évitement
préventif des sanctions
réciprocité attente/pression
bipolaire
. actif
U désobéissance hormme
sujet
actif punition

Stade 3: Déisme

La position déiste tend a séparer totalement les domaines de ’homme et de
’Absolu; elle va jusqu’a séparer I’Absolu lui-méme de tout domaine d’inter-
vention. A ce niveau, la personne est seule responsable d’elle-méme et il ne lui
importe plus d’influencer un Absolu dont a la limite on ne peut plus rien dire
(agnosticisme).



212 FRANCIS GERBER

«Que Paul ait un accident de voiture n’a rien a voir avec sa promesse non
tenue. Il aurait fort bien pu partir en Afrique et y mourir de malaria. En fait, il
est vraisemblable que cet accident est dii a un mécanisme inconscient d’au-
topunition».

Le schéma rend compte de cette prise en charge totalement autonome du
moi:

Stade 3
Absolu =
Dieu
. . I
aucune intervention | f
directe de Dieu: |
affirmation abstraite i ’
de la pure facticité |
d’un Absolu | | conscience de
R L la différence
[ | Dieu/homme
calisalité I | sacré/profane
non subjective: | |
hasard | |
destin ‘L |
homme <
structure
attitude solipsiste du moi
d'attente -+

v

autodétermination
responsabilité propre
décision propre

Il peut y avoir passage au stade 4 lorsque ’homme réalise «qu’il n’est pas a
'origine de tout» et qu’il doit y avoir dans le monde simultanéité de forces
immanentes et transcendantes. La crise est gérée par la négation des positions

extrémes, dans I'idée qu’il faut bien apprendre a penser ensemble ’homme et
Dieu.

Stade 4: Responsabilité humaine et plan de salut divin

A ce niveau, le sujet renonce a résoudre abstraitement le probléme de la
théodicée; il considére que « Dieu n’intervient pas directement et personnel-
lement en toute chose, mais que sa présence n’est pas exclue de I’accident de
voiture... a condition de bien comprendre qu’il est 1a comme un Dieu



LE COURANT NEO-PIAGETIEN EN PSYCHOLOGIE RELIGIEUSE 213

d’amour et aussi d’impuissance, ... qui nous laisse agir sans constamment
nous corriger» (Oser, Gmiinder, op. cit., 1984, pp. 99).

Dieu est donc compris comme condition de possibilité de toute décision et
de toute action humaines, pleinement responsables. Le sujet pour sa part se
situe a I'intérieur d’un plan universel (histoire du salut, évolution cosmique,
providence divine, royaume de Dieu) qui «fixe sa liberté» et la garantit.

Si Dieu n’est pas directement agissant, il peut intervenir néanmoins dans la
nature, la culture, la capacité humaine d’aimer; ses interventions ont un
caractere parabolique.

Le schéma indique cette intégration de la liberté et de la responsabilité
humaines dans les limites d’un plan de salut:

Stade 4
Absolu =
Dieu
A
fondement de plan de
I'homme et salut de
du monde Dieu
condition d’un agir dans les limites du plan
humain autonome de salut, développement
libre de 'lhomme
articulation de la — 3 homme
subjectivité propre
et de la réalité 3
extérieure, objective

Stade 5: Autonomie religieuse et intersubjectivité absolue
(ou communicativité)

A ce niveau, il n’est plus possible de réduire I’Absolu, fondement de la vie
et du monde, a un plan de salut qui n’existerait pas en relation immeédiate avec
la liberté et 'autodétermination de '’homme. «Le lieu de I'Ultime comme
source des normes est transféré dans la communication humaine; c’est dans
le dialogue interhumain que Dieu se donne a reconnaitre comme source
d’exigence» (Le Bouédec, op. cit. en note 2, interprétant Oser/Gmiinder,
p. 101).



214 FRANCIS GERBER

Fritz Oser n’a pas trouvé parmi les personnes interviewées de sujets satis-
faisant aux critéres du niveau 5; il rapporte néanmoins des extraits d’un
entretien avec un théologien, a propos du dilemme de Paul:

«Dans une situation extréme, Paul n’était pas responsable de la promesse
qu’il a faite. La volonté de Dieu ne doit pas étre formulée de maniére légaliste.
Elle doit étre déchiffrée dans une perspective d’Evangile, selon les situations et
en fonction d’un critére décisif qui serait pour moi «le besoin que les autres
ont de moi» ... On n’enfermera donc pas Paul dans une fausse alternative
opposant la volonté de Dieu a I'amour qu’il porte librement a sa fiancée»
(p. 170-173).

Le schéma suivant suggére cette unité de 'amour de Dieu et de ’'amour du
prochain:

Stade 5
Absolu = liberté absolue
Dieu
A

rend possible la garantit la liberté
liberté de I'"homme de I'homme
I"’Absolu = Dieu
«a pour but»
I"'homme lui-méme

homme < s homme

intersubjectivité . .
. liberté finie
Unité de I"'amour de Dieu et de I'amour du prochain
= reconnaissance inconditionnelle de |"autre

= amour comme sens profond de la liberté
(solidarité universelle)

Stade 6?7

I1 est difficile de définir le «plus haut» stade de I’évolution du jugement
religieux. Oser a construit un modéle théoriquement possible de sixiéme stade
mais sa réalité n’est attestée par aucune interview.

A ce niveau, 'homme serait orienté vers un modeéle de communication
universelle et de solidarité avec I'autre; la reconnaissance de la liberté d’au-
trui, qui pouvait encore étre comprise au stade 5 dans une perspective 1éga-



LE COURANT NEO-PIAGETIEN EN PSYCHOLOGIE RELIGIEUSE 215

liste, serait envisagée ici de maniére absolument indicative,; I’homme s’origine
dans une promesse qui le rend capable d’affronter I’injustice, la souffrance, la
mort sans douter de I’Absolu, parce qu’il a fait 'expérience d’étre reconnu
inconditionnellement par un Dieu qui se donne a connaitre comme amour et
liberté absolue.

Remarques conclusives

C’est dans le domaine de la communication et de la formation chrétiennes
que les recherches de psychologie génétique devraient trouver leur meilleur
terrain d’application ecclésiale. Fritz Oser I’envisage et le démontre lui-méme
a partir de sa pratique catéchétique. Dans I’ouvrage récent déja cité (note 2),
I’équipe du Centre national frangais de ’enseignement religieux propose quel-
ques modeéles d’application (pp. 198-212) a la formation des adultes; il serait
en effet regrettable de limiter le champ d’application a I’enseignement des
enfants ou a la catéchése des adolescents.

Nous avons a disposition I'instrument (certes perfectible) d’'une meilleure
compréhension du fonctionnement cognitif de ’homme en situation «reli-
gieuse»; dans 'interaction pédagogique, nous vérifions la pertinence du dic-
ton scolastique: Quidquid recipitur ad modum recipientis recipitur; ’auditeur
recoit le message et le reconstruit de fagon inconsciente en fonction du stade de
développement cognitif qu’il a atteint.

En pédagogie religieuse, cela signifie notamment que «c’est en travaillant
sur les représentations (qui sont a sa portée) que le catéchéte peut ceuvrer a
I’éducation de la foi (foi qui, comme telle, est insaisissable)», (Le Bouédec,
op.cit., p. 198). Il nous parait en effet urgent de travailler a une définition
opérationnelle des objectifs de I’enseignement religieux; la perspective Pia-
get/Oser, loin de réduire la foi aux représentations que nous pouvons nous en
faire, offre un outil d’acces a la réalité des systémes d’orientation affective et
cognitive (= des structures) qui sont partie prenante de I’expérience de foi, au
titre de condition nécessaire mais non suffisante.

Cette perspective nous parait doublement libératrice: I’enseignant, d’une
part, ne se voit pas imposer des objectifs impossibles a atteindre (du genre:
susciter la foi chez ses éléves), objectifs «surhumains» et par conséquent
pourvoyeurs d’échecs et de culpabilité; il échappe d’autre part au devoir de
«neutralité», de non-implication que certains systémes scolaires imposent
aux maitres de religion.

Former un apprenant, c’est donc I’aider a changer ses représentations en
sachant bien que I'objet dont on veut rendre compte (la foi) dépasse infini-
ment les structures humaines qui ’accueillent.

Dans I’interaction pédagogique, ce modéle conduit a prendre réellement au
sérieux le travail des apprenants qui réorganisent constamment les messages



216 FRANCIS GERBER

qu’ils regoivent, selon le schéma piagétien de I’assimilation et de ’'accommo-
dation.

La distinction fondamentale entre «contenu» et «structure» indique a
quelle prodondeur il faut intervenir (ou du moins viser) quand on souhaite
provoquer de réels changements chez les apprenants.

Au niveau des stratégies didactiques, I'usage des dilemmes favorise une
approche «par le vécu» de 'apprentissage des choses de la foi; il peut €tre
souhaitable que les éléves apprennent a raisonner théologiquement «sur des
cas plutdt que sur des textes», exception faite des nombreux textes bibliques
qui mettent le lecteur précisément en face de situations de dilemme!

«Le langage du vécu» parle bien dans la mesure ou I’enseignant sait passer
du registre anecdotique a celui de la véritable narration.

La méthode encourage I’enseignant a ne pas craindre les conflits cognitifs,
dans I'idée que le développement des apprenants passe par des moments de
déstabilisation et de crise que I’enseignant a pour devoir d’accompagner et
non d’éviter.

Enfin, I’enseignant dispose ainsi d’un précieux instrument d’autocontrole
qui lui permet de mesurer le niveau de ses propres représentations, et de se
comprendre comme un étre en situation de croissance et de transforma-
tion.

Ainsi le champ de la pratique (dans notre cas ’enseignement religieux)
constitue le lieu d’une rencontre possible et fructueuse entre la théologie et les
sciences humaines. L’époque du conflit entre ces disciplines parait révolue;
nous vivons le temps de 'interrogation réciproque: il revient a la théologie
d’interroger les sciences humaines sur leur non-dit, leur projet de pouvoir et
d’action; il revient aux sciences humaines (sciences religieuses y comprises)
d’interroger la théologie sur la véritable incarnation de ses discours.



	Des structures et des hommes : le courant néo-piagétien en psychologie religieuse

