
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1988)

Heft: 2: Approches du phénomène religieux

Artikel: Des structures et des hommes : le courant néo-piagétien en
psychologie religieuse

Autor: Gerber, Francis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381356

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381356
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 120 (1988), P. 195-216

DES STRUCTURES ET DES HOMMES
Le courant néo-piagétien en psychologie religieuse

Francis Gerber

Nous situons notre propos au grand carrefour de la théologie pratique et
des sciences humaines, très exactement à l'intersection de la catéchèse et de la
psychologie de la religion, au lieu-dit théologie de lafoi (au sens de lafides qua
creditur) '.

Ce carrefour est dangereux et de surcroît mal signalé; aux rares usagers, il
pose de redoutables problèmes d'orientation et de priorité.

C'est pourquoi nous avons jugé utile

a) de poser quelques repères en psychologie de la religion ;

b) d'attirer l'attention des chercheurs et des praticiens francophones sur les

acquis récents d'un courant de recherche (Kohlberg, Fowler, Oser) susceptible

de renouveler la discussion pédagogique dans les Eglises;

c) d'apporter un soutien critique aux premières propositions didactiques
issues (à notre connaissance) de ce courant, en catéchèse des adultes, dans

un guide théorique et pratique publié par le Centre National de

l'Enseignement religieux, à l'usage (non exclusif) du catholicisme de langue
française2.

L'offre actuelle en psychologie de la religion

Trois courants de recherche se partagent le marché illimité de la psychologie

religieuse; il est légitime de les situer en traçant les perspectives
typologiques suivantes3:
— la tradition psychanalytique, dont nous ne saurions discuter ni les acquis ni

les limites, sinon pour rappeler que le verdict définitivement négatif
prononcé par Freud lui-même sur la religion n'a pas exclu le développement
d'attitudes plus nuancées (C. G. Jung, E. Fromm, E. Erikson, plus encore
A. Godin et A. Vergote). Disons que l'apport précieux de la recherche

d'inspiration psychanalytique en théologie pastorale ne nous semble pas

(encore connaître de prolongements vraiment élaborés dans le champ où

1 Cf. George McCauley : « Développements récents dans la théologie de la foi », in
Lumen Vitae, 1983/2, p. 169ss. L'auteur fait le point de la recherche aux U.S.A., en

situant notamment l'apport de James Fowler.
2 Centre National de l'Enseignement religieux: Formation chrétienne des adultes. Un

guide théorique et pratique pour la catéchèse. Paris, 1986.
3 Cf. Anton Bûcher, Fritz Oser: «Hauptströmungen in der Religionspsychologie»,

in Berichte zur Erziehungswissenschaft. 58, Freiburg (Schweiz), 1986.



196 FRANCIS GERBER

nous nous situons de la pédagogie religieuse4, et peut-être de la pédagogie
tout court : faisant l'histoire de la rencontre conflictuelle de la psychanalyse
et de l'éducation, Mireille Cifali nous avertit que «le travail psychanalytique

dans un autre champ ne souscrit pas tellement aux juxtapositions
harmonieuses»5.

— Renouant avec la ligne de recherche tracée par William James6, dont on
fait volontiers la figure emblématique de la psychologie religieuse, G. W.

Allport publie en 1950 The Individual and his Religion (New-York,
Macmillan), marquant ainsi le renouveau des travaux consacrés à la diversité
des sentiments et des comportements religieux individuels. Nous qualifions

d'approche empirique, fondée sur une théorie de la personnalité, ces

travaux qui ont le mérite d'avoir développé une instrumentation performante,

notamment au niveau des questionnaires d'enquêtes (interviews),
des grilles d'évaluation et des méthodes d'analyses statistiques; cette
approche a permis la construction de plusieurs modèles multidimension-
nels de la religiosité individuelle.
Bûcher et Oser (p. 15-25) font bien de reconnaître à ces recherches le mérite

d'une volonté de rigueur scientifique; ils n'en signalent pas moins quelques
limites actuelles : retenons le risque de confusion entre les constats empiriques
et les jugements de valeur, ou encore le risque de confusion entre la religion et

son appropriation individuelle, la religiosité. Ces risques de déviance ne font
que signaler les enjeux des choix philosophiques implicitement acceptés par
les chercheurs en psychologie de la religion Au niveau de la méthode également,

il faut se garder de confondre religiosité et pratique ecclésiale: les

enquêtes prennent la mesure de comportements observables dans des contextes

religieux traditionnels; mais il est très difficile de rendre compte de la

«religion implicite» de nombreux sujets qui n'entendent plus le langage
religieux institué et ne font plus état de pratique ecclésiale, tout en se considérant
comme croyants.
Il n'empêche que la recherche a dégagé des corrélations signifiantes dont la

catéchèse pourrait profiter davantage, notamment entre les traits de la per-

4 Selon son expérience, le lecteur nuancera ce verdict trop rapide, en faisant valoir
notamment les travaux de Lorimier en anthropologie catéchétique, et les essais stimulants

de Jean Le Du: Cette impossible pédagogie (1971); L'idéal en procès (1975).
5 Mireille Cifali: Freud pédagogue?, Paris, 1982, p. 177.
6 William James: L'expérience religieuse, trad, fr., Paris et Genève, 1906: «Nous

entendrons dorénavant par religion (définition tout arbitraire, je le répète) les impressions,

les sentiments et les actes de l'individu pris isolément, pour autant qu'il se

considère comme étant en rapport avec ce qui lui apparaît comme divin En étudiant
ici les expériences religieuses nous aurons assez à faire et nous toucherons à peine aux
questions de théologie ou d'église» (p. 27). A peine! Dans cette perspective, on définit
volontiers la religiosité comme la maîtrise individuelle de la contingence, notamment
en situation de crise existentielle et en référence à une transcendance (Ultimate). La
religiosité inclut les réponses affectives, intellectuelles et comportementales de l'homme
interpellé au niveau du sens dernier de son existence.



LE COURANT NEO-PIAGÉTIEN EN PSYCHOLOGIE RELIGIEUSE 197

sonnalité d'un sujet et la manière dont il vit «sa» religion, ou entre les traits de
sa religion et ses comportements éthiques ou politiques.
— Le structuralisme génétique nourrit un troisième courant de recherche en

psychologie religieuse. Il est possible de repérer les traits essentiels de la
méthode sans entrer dans tous les secrets de la recette épistémologique
piagétienne :

1. «Une approche expérimentale»:

L'information est recueillie au moyen d'interviews menées selon la
méthode dite «semi-clinique», qui se déploie en cinq phases:

a) confrontation de la personne interrogée avec une situation présentée sous
la forme d'un dilemme;

b) réaction de la personne;
c) justification de la réponse;

d) stimulation de la personne interviewée par un certain nombre de questions
standardisées ;

e) réactivation par d'autres questions non standardisées.

Par rapport aux tests standardisés et à toutes les méthodes purement
quantitatives, cette démarche a l'avantage de permettre à l'interviewer de
conduire l'entretien tout en étant lui-même conduit par le contact direct avec
la personne interrogée. Les critiques de Piaget n'ont pas manqué de relever
que ces interviews exigent du chercheur un comportement paradoxal dont le

pari semble difficile à tenir: il faut donner l'occasion au sujet d'exprimer son
opinion sans l'influencer; mais l'entretien doit être conduit en fonction
d'hypothèses que le chercheur garde constamment à l'esprit et qu'il a pour tâche de
vérifier.

Pratiquement, l'interviewer ne se satisfait donc pas d'une seule réponse; il
doit «pousser le questionnement» jusqu'au moment où il a l'impression que
la personne interrogée a exprimé la meilleure réponse qu'il lui soit possible de

donner; en ce sens, la méthode marque une différence importante entre la

«performance» (réponse effectivement donnée) et la «compétence» (niveau
optimal de réponse qu'une personne puisse atteindre).

2. «Un questionnement en forme de dilemme»:

Le dilemme présente une situation de conflit que le sujet est appelé à

évaluer en disant «ce qu'il ferait, comment il voit les choses et se les explique»
(cf. plus bas le dilemme de Paul imaginé par Fritz Oser). Le dilemme met
toujours en conflit des valeurs opposées (logiquement: en disjonction exclusive)

de manière que le choix de l'une ou de l'autre solution proposée ne résout

pas vraiment la question enjeu; cette situation de conflit cognitif (tantôt
latent, tantôt réactualisé) que le dilemme met en forme, oblige le sujet à

organiser ses réponses, à les affiner, à les complexifier, à les «optimaliser».



198 FRANCIS GERBER

On imagine à quel point cette hypothèse piagétienne interpelle les

pédagogues et les catéchètes7, fortement encouragés à faire bon usage des conflits
cognitifs, qui risquent constamment de décourager les apprenants; ces
obstacles sont les lieux privilégiés (et à vrai dire les conditions de possibilité) de

tout apprentissage et de tout progrès.

3. «Une hypothèse structuraliste»:

Les réponses d'un sujet en situation de dilemme manifestent la manière
dont il structure ses connaissances en fonction de schemes ou de systèmes
repérables, dont l'existence transcende les contenus explicites de ses réponses.
C'est un point fondamental en doctrine structuraliste; une structure «pure»
est le résultat d'une formalisation qui fait abstraction de tout contenu concret
et se trouve de ce fait disponible, constamment ouverte à de nouvelles
actualisations et habitée par de nouveaux contenus.

Il est naturellement impensable d'atteindre à un degré parfait de formalité ;

mais cet aveu n'interdit pas de défendre le caractère transsituationnel des

structures, que l'on se représente comme des systèmes d'éléments et de
relations cohérents.

La tâche du chercheur consiste donc à distinguer entre ce qui est de l'ordre
du contenu (les réponses immédiates aux questions posées) et ce qui est de

l'ordre du contenant (les schemes sous-jacents d'organisation cognitive qui
commandent en fait le sens des réponses que le sujet apporte).

4. «La hiérarchie des stades de développement du jugement»:

La connaissance résulte donc d'une activité du sujet et se développe elle-
même en fonction de ses interactions avec l'environnement.

Les structures elles-mêmes sont appelées à évoluer, en assimilant de

nouveaux contenus ou en s'accommodant à de nouvelles situations.
Dans cette perspective génétique, la tâche de la recherche consistera donc à

marquer les repères de l'évolution des structures, en établissant une échelle

hiérarchique de stades et de sous-stades de développement.
La définition des stades fait l'objet d'un débat permanent au sein de l'école

piagétienne ; qu'il nous suffise de relever les éléments communément admis
de la structure d'un stade :

7 Dans leurs travaux catéchétiques, Claude et Jacqueline Lagarde insistent sur
l'importance du questionnement critique des enfants et des adolescents, que nombre
d'éducateurs répriment tant ils se sentent personnellement menacés. Cf. C. et J. Lagarde:
Catéchèse biblique symbolique, Paris, 1983, p. 73ss. «Le moment critique est capital...
(Si) le catéchète est capable de faire entrer l'enfant dans une recherche à partir de son
propre questionnement, il pourra le conduire à la compréhension véritable de la
confession de foi. Mais ce sera au prix d'une véritable lutte avec le langage et avec la
mort» (p. 74).



LE COURANT NEO-PIAGETIEN EN PSYCHOLOGIE RELIGIEUSE 199

a) le critère de la différence qualitative: chaque stade forme un tout homogène,

et le passage d'un stade à l'autre ne correspond pas à une «simple»
augmentation de savoir, mais à une réorganisation qualitative du savoir,
en fonction d'un nouveau principe spécifique à chaque stade.

b) le critère de la séquence invariante: il y a une logique de la transformation
des stades, une «avancée» sans régression possible, un «ordre à suivre»
sans qu'il soit pensable de sauter des étapes.

c) le principe de l'inclusion des stades inférieurs dans les stades supérieurs, en
fonction d'une sorte de 'nécessité' qui pousse l'individu à choisir le niveau
le plus élevé de solution aux problèmes qu'il se pose.

Il n'en reste pas moins que les stades sont difficiles à décrire précisément et

qu'on ne peut faire l'économie d'une critique des jugements de valeur implicites

qui autorisent à poser que tel stade est «supérieur» à ceux qui le précèdent,

plus «complexe» ou «mieux intégré». On utilise volontiers l'image de la
double spirale pour marquer cette progression des stades du développement
cognitif, à la recherche constante de nouveaux équilibres.

On retrouve dans d'innombrables secteurs d'application tout ou partie des
éléments qui caractérisent l'epistemologie génétique. Nous avons choisi de

signaler les recherches de Lawrence Kohlberg sur le développement du
jugement moral, de James Fowler, sur le développement de la foi, et de Fritz Oser,
sur le développement du jugement religieux : le modèle proposé par ce dernier
chercheur nous aidera à clarifier la pertinence d'une approche génétique en
psychologie religieuse.

A cette trilogie de chercheurs, il faut ajouter les «classiques» du développement

de la pensée religieuse des enfants: David Elkind et Ronald
Goldman8.

Lawrence Kohlberg, théoricien de l'éducation morale9

L. Kohlberg (Harvard University) fait autorité dans le débat actuellement
très vifaux USA sur les voies et moyens de l'éducation morale. Nous situons
en quelques traits les contours de sa recherche.

8 R. Goldman : Religious thinkingfrom childhood to adolescence, New-York, 1964,
dont Bucher et Oser signalent (op. cit. p. 26-28) l'influence considérable sur les concepteurs

des programmes d'éducation chrétienne.
9 L. Kohlberg: «Stage and Sequence. The Cognitive-Developmental Approach to

Socialization», in D. A. Goslin: Handbook ofSocialization, Theory and Research.
Chicago. 1969, p. 347-480. Plus récemment : L. Kohlberg : Essays on Moral Development,
vol. 1, 1981: The Philosophy of moral development et vol. 2, 1984: The Psychology of
moral development. Dans l'ouvrage collectif déjà cité (note 2) Formation chrétienne des
adultes. 1986), Guy Le Bouédec présente les travaux de Kohlberg qui «comptent sans
doute parmi les plus influents aux Etats-Unis» (p. 117), et il donne trois tableaux fort
utiles (p. 120-122) des étapes du jugement moral d'après Kohlberg.



200 FRANCIS GERBER

a) L'enseignement n'est rien d'autre que l'organisation d'une influence, et,
dans le secteur qu'il explore, Kohlberg propose une stratégie pédagogique
susceptible de stimuler la maturation du jugement éthique des apprenants
(quel que soit leur âge). Dans une perspective clairement piagétienne, ce

chercheur vise à dégager des schemes de représentation, des structures de

jugement éthique qu'il ordonne en typologie. Le modèle kantien d'une

part, et la recherche empirique autorisent en effet la construction d'une
échelle hiérarchique des «stades de développement du jugement moral»;
Kohlberg distingue six stades répartis en trois niveaux :

— niveau prémoral
stade 1: moralité hétéronome:

l'action est motivée par le souci d'éviter toute punition,
stade 2 : individualisme autoritaire :

l'action est motivée par le bénéfice escompté ou le désir de

récompense.

— niveau conventionnel

stade 3 : relations conformes aux attentes interpersonnelles et aux normes
du groupe:
l'action est motivée par l'anticipation de la désapprobation
d'autrui.

stade 4 : sentiment du devoir et de la responsabilité envers le maintien du

«système»:
l'action est motivée par l'anticipation du déshonneur provoqué
par un «manquement au devoir».

— niveau postconventionnel

stade 5 : orientation contractuelle :

l'action est motivée par le souci raisonnable de ne pas entraver le

jeu des interactions sociales, tout en reconnaissant le caractère

relatifet souvent formel des règles de ce jeu basées sur le calcul de

l'utilité maximum (le plus grand bien pour le plus grand nombre).

stade 6: conscience individuelle guidée par des principes universels de

justice: égalité des droits, règle d'or de la réciprocité, amour:
l'action est motivée par la conscience, seule capable de juger en

dernière instance de la justice des lois et des comportements
personnels.

b) La question reste posée d'une «ouverture vers le haut» de ce schéma, en

direction d'un hypothétique stade 7 de nature religieuse.
Kohlberg lui-même semble envisager une foi que nous dirions de type
panthéiste (attitude de l'homme face au Tout). Habermas, pour sa part, a



LE COURANT NÉO-PIAGÉTIEN EN PSYCHOLOGIE RELIGIEUSE 201

proposé de décrire ce fameux stade 7 en recourant au concept de

«transparence communicative»; mais F. Oser signale ajuste titre10 un risque de
confusion entre la perspective d'Habermas qui envisage l'acte de communication

réellement effectué et la visée de Kohlberg qui s'attache à décrire le

développement des structures cognitives du sujet reconstruites à partir de

son discours éthique.

c) Pédagogiquement, 1'«avancée» du jugement moral des élèves est fonction

— du comportement de l'enseignant;
— de la discussion de groupe, menée sous forme d'étude de cas particulière¬

ment problématiques (dilemmes) : ainsi le cas de cette mère naturelle trop
pauvre pour élever son fils, qui le vend à une famille adoptive et ne donne
plus signe de vie. Dix ans plus tard, cette femme s'adresse au juge pour
tenter de reprendre son enfant. Comment le juge va-t-il rendre un «juste
jugement»?

— de l'ambiance «démocratique» du vécu en classe. A cet égard, Kohlberg et
ses collaborateurs ont développé un grand nombre d'expériences en milieu
scolaire et carcéral,, à l'enseigne du concept de Just-Community-System.
Leur propos est de gérer une communauté d'apprentissage (et ses
inévitables conflits) selon un modèle de participation «démocratique», «libérale»,

que Kohlberg qualifie de «progressisme»; ce modèle se veut à égale
distance d'une école baignée d'illusion romantique (les libres enfants de

Summerhill) et d'une école/usine commandée par la technologie éducative
et soumise aux seuls impératifs de la production de compétences.
Ce travail dans le terrain fournit d'innombrables données d'expérience et

permet à Kohlberg de réfuter le reproche d'abstraction idéaliste qu'on lui
adresse parfois.

Au chapitre des reproches et en guise de remarques conclusives, signalons
quelques-unes des difficultés que le système de Kohlberg ne semble pas avoir
entièrement maîtrisées :

— au niveau de l'articulation «théorie-pratique», il est possible que le
postulat idéaliste sous-jacent à toute cette classification favorise la construction

d'un système posé préalablement à toute vérification empirique et que
la théorie ait quelque peine à «rejoindre la réalité».

— au niveau du champ de validité de ce système, la preuve n'est pas faite que
le schéma des stades fonctionne dans d'autres milieux culturels que celui
de son élaboration, sans modifications notables.

10 Fritz Oser : Moralisches Urteil in Gruppen, Soziales Handeln, Verteilungsgerechtigkeit.

Stufen der interaktiven Entwicklung und ihre erzieherische Stimulation, Frankfurt

am Main, 1981, p. 342-345. La démarche de Kohlberg est analysée, p. 319-416, et

récapitulée dans une importante bibliographie, p. 514s.



202 FRANCIS GERBER

— au niveau des enquêtes (interviews, dilemmes, dépouillement des

données, classifications et interprétation des résultats), d'innombrables
corrections ont été proposées et apportées; nous les considérons comme un
signe précieux de la fécondité des hypothèses de Kohlberg.

James Fowler, théoricien du développement de la fol
Dans un des deux seuls articles qu'il a publiés en français ' ', Fowler situe sa

recherche au confluent de deux «familles de théories» (p. 145): les méthodes

psychosociales d'Erik Erikson et Daniel Levinson (théorie des cycles de vie)
d'une part, et d'autre part le structuralisme développemental de Jean Piaget et
de Lawrence Kohlberg. «Derrière ces personnages, on trouve... enfin, bien sûr,
Emmanuel Kant» (p. 146)!

Le projet audacieux du pasteur méthodiste Fowler consiste en un « effort de

comprendre et d'expliquer une succession de manières d'être dans la foi
assimilables à des étapes de développement» (p. 146). Parallèlement aux stades

du développement cognitif ou du raisonnement moral, il doit donc exister
des stades du développement de la foi, entendue au sens d'un centre de valeur
et de puissance dont l'individu rend compte d'une manière qui n'est pas
forcément «religieuse» au sens ecclésiastique du mot12. Fowler distingue sept
étapes du développement de la foi13:

— foi primaire: une disposition préverbale de confiance dans l'interaction de

l'enfant avec les premiers donneurs de soin.
— foi intuitive-projective: entre deux et six ans, ce stade implique l'acquisition

du langage et l'éveil de l'imagination qui n'est pas encore maîtrisée par la

pensée logique. Réel et imaginaire se confondent (Piaget: pensée intuitive
préopératoire).

" J. Fowler: «Théologie et psychologie dans l'étude du développement de la foi»,
in Concilium, 176, 1982, p. 145-150. Du même auteur, in Concilium, 194, 1984, p. 77-

87, «Une introduction progressive à la foi». Guy Le Bouédec présente une analyse des

positions de Fowler dans l'ouvrage cité en note (2), p. 126-137; il résume également en

quatre tableaux les «étapes de la foi» selon Fowler. Non traduit à notre connaissance:
J. Fowler : Becoming adult, becoming Christian, San Francisco, 1984, et Stages offaith,
San Francisco, 1981.

12 Qu'on nous permette de citer, pour le plaisir et pour la clarté du propos, la

définition de la foi que donne Fowler dans l'article de Concilium, 1984, p. 82: «La foi
ce sont des façons évoluées et en évolution dont les gens font l'expérience d'eux-

mêmes, des autres et du monde (tels qu'ils les construisent) en tant que liés à, et affectés

par, les conditions ultimes de l'existence (telles qu'ils les construisent) et dont ils
forment les objectifs et les significations de leur vie, ses confiances et ses fidélités, à la

lumière du caractère de l'être, de la valeur et de la force qui déterminent les conditions
ultimes de l'existence (telles qu'elles sont saisies dans leurs images opératoires,
conscientes et inconscientes)».

13 Dans ses articles de Concilium, Fowler indique une première étape (ou stade) du
développement de la foi que Le Bouédec n'indique pas, «la foi indifférenciée» (1982)
ou «foi primaire» (1984).



LE COURANT NEO-PIAGETIEN EN PSYCHOLOGIE RELIGIEUSE 203

— foi mythico-littérale: d'ordinaire entre sept et douze ans, ce stade marque
l'apparition de la pensée logique (catégories de causalité, d'espace et de

temps; Piaget: pensée opératoire concrète). Les enfants mettent peu à peu
en question leurs images de foi, ils les testent auprès des adultes qu'ils
estiment.

— foi synthétlco-conventlonnelle: durant l'adolescence apparaissent de
nouvelles compétences (Piaget: pensée opératoire formelle); le sujet
développe une synthèse personnelle des croyances et des valeurs qui soutiennent

sa recherche d'identité.
— foi Indlvlduante-réflexive: rarement avant la vingtième année, l'individu

amorce une réflexion critique sur ses croyances et ses valeurs et opère les
choix idéologiques qui guideront ses engagements dans la société.

— foi conjonctive: phase paradoxale de consolidation, après trente-cinq ans
Les images du moi formées au début de l'âge adulte ont besoin d'être
vérifiées, en fonction notamment d'une nouvelle image de soi critique et
d'une capacité de saisir les problèmes globalement et dans leur complexité
réelle.

— foi universalisante: étape rarement atteinte de maturité; les personnes qui
ont atteint ce stade de développement personnel ont changé le statut de
leur moi : au-delà de tout égocentrisme, elles vivent dans l'amour un libre
dépassement d'elles-mêmes.

On évitera une interprétation caricaturale des stades décrits par Fowler (dont
nous n'avons pu donner ci-dessus qu'une image déformée par le souci de

simplification) en clarifiant les points stratégiques suivants:

a) Ces stades «décrivent comment les personnes refont périodiquement leur
manière d'être dans la foi» (Fowler, op.cit., 1984, p. 82). Mais il est évident
que le passage d'un stade à l'autre n'a rien d'automatique, ni d'inévitable et

que les âges indiqués n'ont de valeur que relative. Un grand nombre
d'adultes fonctionnent par exemple selon la logique de stades de développement

attribués aux adolescents. Et on déplore des «pannes» à tout
âge!

b) Chaque stade implique l'émergence de défis particuliers, et on aurait tort
de faire à Fowler le reproche d'envisager une «religion du salut par le

développement personnel». A la limite de la théologie (dans laquelle il se

situe explicitement: «Notre travail pourrait être désigné comme une théologie

génétique», op.cit., 1982, p. 146) et de la psychologie, il écrit comme
en passant: «Il semble probable que chaque stade ajoute aussi qualitativement

de nouveaux dangers en fait de capacités à s'illusionner et à mal
faire, augmentant ainsi la nécessité de la vigilance, de l'examen de
conscience devant Dieu et d'une fidélité constante, en attachant son cœur à la
sainteté» (op.cit., 1984, p. 84). Aucun stade, en ce sens, ne doit être considéré

comme nécessaire au salut.



204 FRANCIS GERBER

On comprend que les critiques de Fowler ne manquent pas de dénoncer le

caractère non homogène de sa définition des stades qui amalgame des

éléments d'epistemologie génétique, de psychosociologie des âges de la vie,
et de doctrine chrétienne d'inspiration méthodiste.

c) Il faut reconnaître à Fowler le mérite d'avoir proposé une définition très

large de la foi (fides qua) incluant l'ensemble des opérations psychologiques

par lesquelles elle s'actualise, indépendamment des contenus théologiques
(fides quae creditur des scolastiques), philosophiques ou humanistes qui
l'habitent.
A l'usage, cette définition formelle de la foi n'apparaît pas aussi neutre
qu'on pourrait le souhaiter en stricte orthodoxie structuraliste. L'échantillonnage

des personnes interviewées et certains jugements de valeur sous-

jacents à la définition des stades nourrissent chez les psychologues en tout
cas le soupçon de cryptochristianisme. Cette conception de la foi «puise ses

racines dans le judéo-christianisme, mais voudrait être reconnue comme
pertinente en dehors de son lieu de naissance»14.

d) Fowler porte le souci de l'éducation chrétienne et il est possible que son

projet pédagogique de «facilitation»15 lui fasse courir quelques risques
d'amalgames ou de mélange des genres; d'où les critiques qu'on ne lui
ménage pas de part et d'autre des tenants des disciplines qu'il essaie
d'articuler.

Nous partageons personnellement son souci d'introduction progressive
dans la foi et avons fait l'expérience de la pertinence pratique de sa

description des stades, notamment au niveau de la communication avec des

adolescents. Le choix de stratégies didactiques relève-t-il de la théologie ou
de la psychologie? Ou d'expériences dans lesquelles il s'avère précisément
impossible de tracer clairement la ligne de partage des eaux? C'est dans

cette optique expérimentale que les travaux de Fowler font la preuve de

leur utilité. Il est certes légitime d'en vérifier également la pertinence
théorique, et on peut le faire en appliquant une règle formelle déduite de la
réflexion christologique traditionnelle: «il faut distinguer sans séparer et
unir sans confondre». Dans le domaine de l'articulation fides quae-fides
qua, la position de rupture (du moins théorique) postulée par Fowler au
plan épistémologique risque de susciter quelque méfiance légitime dans le
clan des théologiens. Dans le domaine de l'articulation entre théologie et
sciences humaines, son insistance sur la complémentarité des approches lui

14 Le Bouédec, op. cit. p. 136.
15 Concilium, 1984, p. 80, à propos de la paideia chrétienne: «Comment facilitons-

nous de manière sûre et fidèle une dialectique de développement formatrice et
réformatrice entre l'histoire chrétienne et les histoires en cours (stories-in-process) des
personnes et des groupes contemporains? Comment à titre d'éducateurs et de communautés

de formation, pourvoyons-nous à l'introduction progressive dans la foi?»



LE COURANT NEO-PIAGETIEN EN PSYCHOLOGIE RELIGIEUSE 205

vaudra des reproches d'amalgame de la part des psychologues structuralistes.

James Fowler (op.cit., 1982, p. 150) décrit ainsi son pari épistémologique:
« Dans la théorie du développement de la foi, on demande à la théologie et à

la psychologie de travailler ensemble à étudier et à éclaircir la dynamique
de la foi. L'investigation empirique joue le rôle critique de tester, d'épurer
ou de remettre en ordre les constructions théologiques et/ou psychophilosophiques.

En définitive, les constructions psychologiques sont, dans ce

travail, soumises au contrôle théologique, mais d'une manière qui entend
éviter à la fois de réduire leurs efforts critiques et constructifs à la théologie
et de les subordonner aux contraintes doctrinales. Dans la conviction de la
souveraineté de Dieu, la théorie du développement de la foi emploie la

théologie, l'investigation empirique et la théologie psychologique d'une
manière qui leur permette de contribuer en association à la compréhension
et à l'explication du côté humanisant de la dynamique de la foi».

Fritz Oser, analyste du jugement religieux

Oser et Gmünder publient en 1984 une première synthèse de leurs travaux
de psychologie religieuse16. Leur approche s'inscrit résolument dans la
perspective de l'epistemologie génétique appliquée au domaine religieux :

interviews semi-cliniques; logique des stades de développement; construction
progressive des structures de la connaissance religieuse; définition anthropologique

de la religion comme forme subjective de la maîtrise de situations
existentielles. Oser postule l'unité de démarche de la connaissance humaine et

en particulier des structures de son devenir, ce qui l'autorise à tenter au niveau
de la connaissance religieuse l'exploration que Kohlberg a tentée au niveau des

structures de la conscience morale, à la suite de Piaget. Il n'y a aucune raison
de penser que l'évolution du jugement religieux doive échapper à l'analyse des

phénomènes qui commandent la croissance de la personnalité.
Contrairement à Fowler à qui il reproche une définition beaucoup trop

large de la foi pour être mesurable ou opérationnelle, Oser limite son propos à

l'aspect cognitif du jugement religieux. Il ne court donc aucun risque d'amalgame,

mais devra exercer une double vigilance :

16 Fritz Oser, Paul Gmünder : Der Mensch. Stufen seiner religiösen Entwicklung.
Em strukturgenetischer Ansatz, Zürich-Köln, 1984. On peut également consulter:
a) dans la série «Modelle, Eine Reihe für den Religionsunterricht»: Fritz Oser:
Theologisch denken lernen. Zum Aufbau kognitiver Strukturen im Religionsunterricht,
Ölten, 1975; Kräfteschulung, Ölten, 1978 (2e éd.). b) dans la série des «Rapports
scientifiques sur l'éducation de l'Institut de pédagogie de l'Université de Fribourg» : Zur
Entwicklung kognitiver Stufen des religiösen Urteils. Nr. 6, 1978; Stufen des religiösen
Urteils. Nr. 13, 1979; Religion und Entwicklung: Zur Messung des religiösen Urteils.
Nr. 20, 1979; Eine Entwicklungstheorie des religiösen Denkens: Transsituationale

Bestimmung der Schemata und altersmassigen Trends, Nr. 21, 1979; Die Theorie von

Lawrence Kohlberg im Kreuzfeuer der Kritik (Eine Verteidigung). Nr. 28, 1980.



206 FRANCIS GERBER

— pour parer au risque de réduction intellectualiste, une distinction s'impose
entre «structures épistémiques» religieuses relativement superficielles et

«structures profondes du jugement religieux» définies comme les

paradigmes inconscients qui commandent notre façon de maîtriser les situations

critiques (Oser, op. cit., 1984, p. 42);
— pour parer au risque de réduction subjectiviste, il faut souligner que la

religion ne consiste pas uniquement en une maîtrise des situations vécues.

Citant Pannenberg (Oser, op. cit., p. 45-48), Oser souligne que la religion ne

peut remplir cette fonction de maîtrise que dans la mesure où elle est

elle-même quelque chose d'autre et de plus que la (simple maîtrise de la

contingence.
Empruntant à Piaget une notion développée par les mathématiques (Bourbaki),

Oser postule que la religion est une «structure-mère», spécifique et

universelle: le «religieux», c'est l'être de l'homme dans la mesure où cet être

implique des questions incontournables de sens de la vie et de la mort. Il faut
donc distinguer entre cette dimension de la profondeur (Tillich) et la diversité
des formes que prennent les réponses des hommes à ces questions ultimes.
Il faut avouer que l'existence de cette «structure-mère» est postulée à partir
d'une argumentation philosophico-théologique qui contraste dans le livre
d'Oser avec la volonté par ailleurs constante d'avancer dans la recherche en

contrôlant empiriquement toutes les hypothèses avancées.

La mesure du jugement religieux

Le jugement religieux qu'Oser se propose de «mesurer» est une opération
de la pensée et du langage qu'il est possible de définir en quatre paramètres:

— il se rapporte à des réalités subjectives que les stratégies fonctionnelles de

maîtrise de la réalité ne saisissent que de manière insuffisante ;

— il touche à des questions de sens et de maîtrise des contingences;
— il exprime la relation de l'homme à un absolu;
— il vise à créer de la sécurité.

Le jugement religieux est donc une recherche d'équilibration, une combinatoire

d'éléments susceptibles d'être présentés en quelques polarités
fondamentales :

— sainteté versus profanité
— transcendance versus immanence
— liberté versus dépendance
— sens versus non-sens
— confiance versus peur
— durée (éternité) versus fragilité (limites).

Ces dimensions sont des constantes en histoire des religions.



LE COURANT NEO-PIAGETIEN EN PSYCHOLOGIE RELIGIEUSE 207

Oser confesse, en note et comme en passant (p. 89), qu'il est en vérité
difficile d'isoler, en matière de jugement moral et religieux, des structures de

jugement qui ne seraient pas «entachées» d'éléments de contenu, et par
conséquent de sens. Le postulat structuraliste de la formalité et de l'universalité

des structures n'a pas (encore?) reçu de démonstration probante!
Nous prenons acte des limites (reconnues) de toute formalisation et de

l'ambiguïté d'une définition de la «religion» conforme à l'idéologie des sciences

humaines issues de 1'Aufklärung, soit une «religion» définie en termes
suffisamment généraux pour que personne «ne puisse y échapper». Il devient
d'autre part extrêmement difficile de montrer pourquoi ces structures
commandent un jugement dit religieux plutôt que métaphysique ou moral; la
recherche empirique d'Oser semble montrer, par exemple, qu'à l'arrière-plan
du jugement moral et du jugement religieux se trouvent les mêmes compétences;

les mêmes structures sont donc présupposées, et le débat Kohlberg
(morale)/Oser (religion) ne nous semble pas encore avoir suffisamment
clarifié la spécificité des deux démarches, au niveau du jugement. Les chercheurs
se heurtent aux présupposés de l'idéologie postkantienne, généralement
menacée de confondre morale et religion.

On imagine les retombées de ces ambiguïtés au niveau par exemple de la
formulation des questionnaires d'interviews, dans les enquêtes de terrain, ou
dans le dépouillement des réponses obtenues. Les sujets disent «Dieu», et le

chercheur classe leur énoncé dans la catégorie «Absolu»; il est possible que
l'écoute soit correcte, en ce sens que la personne interviewée ne fait
effectivement pas de différence entre les deux «notions» au niveau du contenu ou du

rapport qu'elle peut entretenir avec elles. Il se peut aussi que cette interprétation

soit fortement réductrice et que le passage d'un code à un autre représente

un regrettable gauchissement de sens. Il n'est pas toujours possible au
chercheur de clarifier ces ambiguïtés en cours d'entretien, au moyen de questions

non standardisées.

Le recueil des données

Fritz Oser et son équipe de chercheurs ont donc proposé des interviews

susceptibles
— de valider l'essentiel de l'hypothèse (de l'existence de stades de développement

du jugement religieux);
— de déterminer la structure interne de chaque stade;

— et d'esquisser la logique d'un développement du jugement religieux.

Il nous est impossible d'entrer dans les détails techniques de cette

méthodologie, dont on imagine les pièges et les limites, au niveau du questionnement,

du dépouillement des données et de l'interprétation statistique des

résultats (cf. Oser, op.cit., p. 121-177).

La méthode d'interviews semi-cliniques utilise systématiquement des

«dilemmes», c'est-à-dire des situations existentielles présentées aux personnes



208 FRANCIS GERBER

testées qui sont invitées à réagir. Les sujets sont donc mis en situation de

conflit cognitif, puisque par définition, le dilemme ne connaît pas de solution
définitivement satisfaisante ; c'est une structure logique déséquilibrante.

Nous indiquons à titre d'exemple le dilemme systématiquement utilisé par
Fritz Oser et «qui a fait ses preuves»:

«Paul est un jeune médecin qui vient de terminer ses examens finaux; il a

une amie à qui il a promis le mariage. Pour marquer la fin de ses brillantes
études, ses parents lui offrent un billet d'avion et un séjour en Angleterre.

En cours de vol, l'avion tombe en panne et se met à décrocher à toute
vitesse; Paul réalise qu'il est perdu.

Dans sa détresse, Paul pense à Dieu et commence à prier, promettant, au

cas où il aurait la vie sauve, de se consacrer à soigner des populations du
Tiers-Monde et aussi de renoncer à se marier, si sa fiancée refuse de l'accompagner

dans cette existence sans revenu ni prestige. Le pilote arrive à poser son
avion dans un champ.

Paul est sauvé, comme par miracle.
De retour chez lui, il se voit offrir une excellente place dans une clinique.

Paul se souvient de la promesse qu'il a faite à Dieu, et il ne sait pas ce qu'il doit
décider».

Suivent un certain nombre de questions standard :

1. Paul doit-il tenir sa promesse: si oui, pourquoi?
si non, pourquoi?

2. Que pensez-vous de l'idée suivante : c'est la volonté de Dieu que Paul aille
dans le Tiers-Monde (donc qu'il tienne sa promesse)?

3. Deux éléments sont opposés dans cette histoire : la fiancée et l'offre de la

clinique, Dieu et le serment de Paul. Question: «Lequel de ces deux
éléments est le plus important? Comment faut-il les articuler?»

4. Supposons que Paul en parle à ses parents qui sont croyants et lui conseillent

d'obéir absolument à Dieu: Paul doit-il suivre le conseil de ses

parents?

5. Paul est par ailleurs très engagé dans une Eglise ; dans ce milieu, on juge très

important de suivre la volonté de Dieu et l'on pense que Paul doit tenir sa

promesse : qu'en est-il de cette «exigence» de la communauté? Paul doit-il
se laisser conduire dans sa décision personnelle par les règles d'une
communauté religieuse?

6. Supposons qu'après de nombreuses nuits blanches, Paul se décide à

travailler dans la clinique et ne tienne donc pas sa promesse : croyez-vous
que cette décision aura des conséquences dans sa vie, par la suite?

7. Paul, quelque temps après, a un grave accident d'auto, dont il est pleinement

responsable. Question : «Cet accident a-t-il quelque chose à voir avec
le fait que Paul n'a pas tenu sa promesse?»



LE COURANT NEO-PIAGETIEN EN PSYCHOLOGIE RELIGIEUSE 209

8. Supposons que Paul décide de consacrer la dîme de son salaire à des
«bonnes œuvres»: «cette décision ne satisfait-elle pas à la promesse faite
d'autrefois?»

Suivent d'autres questions plus personnelles, du genre: «Vous-même,
vous êtes-vous déjà trouvé dans une situation de dilemme religieux; et quel a
été votre choix?»

Les données recueillies en réponse aux questions doivent être analysées en
fonction de leur structure puis réparties entre les cinq stades de développement

du jugement religieux. Cette démarche d'évaluation s'avère particulièrement

délicate et requiert du chercheur une sensibilité particulière qui lui
permette de dépasser un usage «mécanique» des règles de dépouillement.

Il doit être capable d'éliminer les parasites (déclarations stéréotypées), de

repérer les phrases clés, et de les répartir dans l'échelle des stades du jugement
religieux dont on doit précisément vérifier la pertinence.

Les résultats détaillés d'une enquête de terrain (Oser, op. cit., p. 179-222)
confirment dans l'ensemble les hypothèses avancées et encouragent les
chercheurs à affiner leurs méthodes d'investigation d'une part, et d'autre part leur
description des stades de développement du jugement religieux.

En l'état actuel de la recherche, Oser propose donc de distinguer cinq stades

de développement, dont nous indiquons la structure formelle:
1. Deus ex machina: perspective d'un Absolu/puissance autoritaire;
2. Do ut des (donnant donnant): perspective d'un absolu influençable par des

rites, des prières, des obéissances;

3. Déisme: séparation nette entre l'Absolu et la personne dont on reconnaît

l'autonomie;
4. Corrélation et plan de salut: l'homme autonome accepte l'Absolu qu'il

perçoit comme le fondement de son engagement libre dans le monde;

5. Autonomie religieuse et communicativité: il n'y a plus de plan de Dieu, mais

un investissement de l'Absolu dans la communication humaine, où il se

donne à connaître comme source d'amour et d'exigence.

Rappelons qu'Oser ne juge pas la foi des personnes interrogées, mais le

niveau de leur jugement, au sens où ce jugement dépasse, il est vrai, le

domaine purement cognitifpuisqu'il met enjeu des structures profondes de la

personnalité. Le Bouédec souligne ajuste titre (op. cit., p. 142) que «déterminer

le niveau cognitif du jugement religieux ne permet pas de présumer la

qualité théologale de la relation à Dieu». Ce jugement ne permet pas non plus
de présumer la pratique effective des personnes interrogées; la corrélation

«opinion-comportement» est difficilement mesurable; on peut seulement

imaginer qu'une certaine cohérence s'instaure au fur et à mesure que l'on
s'élève dans les stades de jugement.



210 FRANCIS GERBER

Voici schématiquement la structure de base des cinq stades de développement

du jugement religieux (détails dans Oser/Gmünder, op. cit., 1984,

p. 87-104):

Stade 1 : Deus ex machina

Dans le cas du dilemme de Paul (cf. plus haut), une personne «niveau 1»

jugera normal que Dieu punisse un homme qui lui a déplu et qui ne tient pas

ses promesses.
A la manière d'un enfant qui considère que toutes choses sont immédiatement

dirigées par d'irrésistibles forces extérieures, le sujet se comprend
lui-même comme une marionnette entièrement aux mains d'une puissance

ultime (Dieu personnel ou tout autre pouvoir) qui sanctionne ses comportements.

Le schéma suivant symbolise cette relation de complète dépendance:

Stade 1

Sujet absolu

relation
de

complète
détermination

réciprocité
unidimensionnelle

Objet

actif recompense

Absolu
Dieu

obéissance
homme

peine justifiée
1

press ion

homme
désobéissance

homme

réactif réactif

Le passage du stade 1 au stade 2 sera inévitable lorsque le sujet viendra à

penser que Dieu ne fait peut-être pas tout, et qu'il faut prendre en compte
d'autres facteurs possibles (exemple : le beau temps peut être provoqué aussi
bien par les nuages et les vents que par Dieu... qui «commande» peut-être
aussi aux nuages!). L'évolution du sujet sera donc provoquée par une crise
cognitive, due à la difficulté d'articuler l'action de l'Absolu et celle de
l'homme.



LE COURANT NEO-PIAGETIEN EN PSYCHOLOGIE RELIGIEUSE 211

Stade 2 : Do ut des (donnant donnant)

Un sujet «niveau 2» conseillerait à Paul d'offrir à Dieu une prière de

repentance et de s'engager «à ne plus recommencer», manifestant ainsi qu'il
prend au sérieux des événements qu'il considère comme des avertissements
divins.

Le schéma suivant indique que la personne dispose de moyens pour
influencer l'Absolu et que cette influence peut viser à modérer des sanctions
et/ou à obtenir des faveurs (caractère préventif). Il y a place pour des échanges,
voire des marchandages, en paroles et en actions. En conséquence le bonheur
ou le malheur, la réussite ou l'échec sont interprétés partiellement en fonction
de l'activité régulatrice de l'homme; ils révèlent que ses sacrifices ou prières
ont suffi (ou non) à normaliser ses relations avec Dieu.

Ilya crise (et donc passage possible au stade suivant) lorsque le sujet réalise

qu'il n'a aucune prise sur certains événements, que sa prière «reste souvent
sans réponse» évidente et qu'il doit apprendre à assumer ses responsabilités
lui-même dans les domaines qu'il maîtrise.

Stade 2

actif
reconnaissance

actif

Sujet absolu

relation
do ut des

réciprocité
bipolaire

sujet

Comportement

préventif

Absolu
Dieu

nomme

obéissance
recompense

A A

activité du sujet:
atténuation et évitement
des sanctions

attente/pression

actif

désobéissance
homme nomme

actif punition

Stade 3: Déisme

La position déiste tend à séparer totalement les domaines de l'homme et de

l'Absolu; elle va jusqu'à séparer l'Absolu lui-même de tout domaine
d'intervention. A ce niveau, la personne est seule responsable d'elle-même et il ne lui
importe plus d'influencer un Absolu dont à la limite on ne peut plus rien dire

(agnosticisme).



212 FRANCIS GERBER

«Que Paul ait un accident de voiture n'a rien à voir avec sa promesse non
tenue. Il aurait fort bien pu partir en Afrique et y mourir de malaria. En fait, il
est vraisemblable que cet accident est dû à un mécanisme inconscient d'au-

topunition».
Le schéma rend compte de cette prise en charge totalement autonome du

moi:

Stade 3

aucune intervention
directe de Dieu:
affirmation abstraite
de la pure facticité
d'un Absolu

causalité
non subjective:

hasard

Absolu
Dieu

.L.
conscience de

la différence
Dieu/homme
sacré/profane

destin 1 1

homme

attitude
d'attente -

structure
solipsiste du moi

autodétermination
responsabilité propre

décision propre

Il peut y avoir passage au stade 4 lorsque l'homme réalise «qu'il n'est pas à

l'origine de tout» et qu'il doit y avoir dans le monde simultanéité de forces
immanentes et transcendantes. La crise est gérée par la négation des positions
extrêmes, dans l'idée qu'il faut bien apprendre à penser ensemble l'homme et
Dieu.

Stade 4: Responsabilité humaine et plan de salut divin

A ce niveau, le sujet renonce à résoudre abstraitement le problème de la
théodicée; il considère que «Dieu n'intervient pas directement et personnellement

en toute chose, mais que sa présence n'est pas exclue de l'accident de
voiture... à condition de bien comprendre qu'il est là comme un Dieu



LE COURANT NÉO-PIAGÉTIEN EN PSYCHOLOGIE RELIGIEUSE 213

d'amour et aussi d'impuissance, qui nous laisse agir sans constamment
nous corriger» (Oser, Gmünder, op. cit., 1984, pp. 99).

Dieu est donc compris comme condition de possibilité de toute décision et
de toute action humaines, pleinement responsables. Le sujet pour sa part se

situe à l'intérieur d'un plan universel (histoire du salut, évolution cosmique,
providence divine, royaume de Dieu) qui «fixe sa liberté» et la garantit.

Si Dieu n'est pas directement agissant, il peut intervenir néanmoins dans la

nature, la culture, la capacité humaine d'aimer; ses interventions ont un
caractère parabolique.

Le schéma indique cette intégration de la liberté et de la responsabilité
humaines dans les limites d'un plan de salut:

Stade 4

fondement de
l'homme et
du monde

condition d'un agir
humain autonome

articulation de la ^
subjectivité propre
et de la réalité
extérieure, objective

Absolu
Dieu

homme

plan de
salut de

Dieu

dans les limites du plan
de salut, développement
libre de l'homme

Stade 5: Autonomie religieuse et intersubjectivité absolue

(ou communicativité)

A ce niveau, il n'est plus possible de réduire l'Absolu, fondement de la vie
et du monde, à un plan de salut qui n'existerait pas en relation immédiate avec
la liberté et l'autodétermination de l'homme. «Le lieu de l'Ultime comme
source des normes est transféré dans la communication humaine; c'est dans
le dialogue interhumain que Dieu se donne à reconnaître comme source
d'exigence» (Le Bouédec, op. cit. en note 2, interprétant Oser/Gmünder,
p. 101).



214 FRANCIS GERBER

Fritz Oser n'a pas trouvé parmi les personnes interviewées de sujets
satisfaisant aux critères du niveau 5; il rapporte néanmoins des extraits d'un
entretien avec un théologien, à propos du dilemme de Paul:

« Dans une situation extrême, Paul n'était pas responsable de la promesse
qu'il a faite. La volonté de Dieu ne doit pas être formulée de manière légaliste.
Elle doit être déchiffrée dans une perspective d'Evangile, selon les situations et
en fonction d'un critère décisif qui serait pour moi «le besoin que les autres
ont de moi» On n'enfermera donc pas Paul dans une fausse alternative
opposant la volonté de Dieu à l'amour qu'il porte librement à sa fiancée»
(p. 170-173).

Le schéma suivant suggère cette unité de l'amour de Dieu et de l'amour du
prochain :

Stade 5

Absolu
Dieu

liberté absolue

rend possible la

liberté de l'homme

'Absolu Dieu
«a pour but»
l'homme lui-même

ài

garantit la liberté
de l'homme

homme 4
1 homme

intersubjectivité

Unité de l'amour de Dieu et de l'amour du prochain
reconnaissance inconditionnelle de l'autre

amour comme sens profond de la liberté
(solidarité universelle)

liberté finie

Stade 6?

Il est difficile de définir le «plus haut» stade de l'évolution du jugement
religieux. Oser a construit un modèle théoriquement possible de sixième stade
mais sa réalité n'est attestée par aucune interview.

A ce niveau, l'homme serait orienté vers un modèle de communication
universelle et de solidarité avec l'autre; la reconnaissance de la liberté d'autrui,

qui pouvait encore être comprise au stade 5 dans une perspective léga-



LE COURANT NEO-PIAGETIEN EN PSYCHOLOGIE RELIGIEUSE 215

liste, serait envisagée ici de manière absolument indicative; l'homme s'origine
dans une promesse qui le rend capable d'affronter l'injustice, la souffrance, la

mort sans douter de l'Absolu, parce qu'il a fait l'expérience d'être reconnu
inconditionnellement par un Dieu qui se donne à connaître comme amour et
liberté absolue.

Remarques conclusives

C'est dans le domaine de la communication et de la formation chrétiennes

que les recherches de psychologie génétique devraient trouver leur meilleur
terrain d'application ecclésiale. Fritz Oser l'envisage et le démontre lui-même
à partir de sa pratique catéchétique. Dans l'ouvrage récent déjà cité (note 2),

l'équipe du Centre national français de l'enseignement religieux propose quelques

modèles d'application (pp. 198-212) à la formation des adultes; il serait

en effet regrettable de limiter le champ d'application à l'enseignement des

enfants ou à la catéchèse des adolescents.

Nous avons à disposition l'instrument (certes perfectible) d'une meilleure
compréhension du fonctionnement cognitif de l'homme en situation
«religieuse»; dans l'interaction pédagogique, nous vérifions la pertinence du dicton

scolastique : Quidquid reclpltur ad modum recipientis recipitur; l'auditeur
reçoit le message et le reconstruit de façon inconsciente en fonction du stade de

développement cognitif qu'il a atteint.
En pédagogie religieuse, cela signifie notamment que «c'est en travaillant

sur les représentations (qui sont à sa portée) que le catéchète peut œuvrer à

l'éducation de la foi (foi qui, comme telle, est insaisissable)», (Le Bouédec,
op.cit., p. 198). Il nous paraît en effet urgent de travailler à une définition
opérationnelle des objectifs de l'enseignement religieux; la perspective Pia-
get/Oser, loin de réduire la foi aux représentations que nous pouvons nous en

faire, offre un outil d'accès à la réalité des systèmes d'orientation affective et

cognitive des structures) qui sont partie prenante de l'expérience de foi, au
titre de condition nécessaire mais non suffisante.

Cette perspective nous paraît doublement libératrice: l'enseignant, d'une
part, ne se voit pas imposer des objectifs impossibles à atteindre (du genre:
susciter la foi chez ses élèves), objectifs «surhumains» et par conséquent

pourvoyeurs d'échecs et de culpabilité ; il échappe d'autre part au devoir de

«neutralité», de non-implication que certains systèmes scolaires imposent
aux maîtres de religion.

Former un apprenant, c'est donc l'aider à changer ses représentations en

sachant bien que l'objet dont on veut rendre compte (la foi) dépasse infiniment

les structures humaines qui l'accueillent.
Dans l'interaction pédagogique, ce modèle conduit à prendre réellement au

sérieux le travail des apprenants qui réorganisent constamment les messages



216 FRANCIS GERBER

qu'ils reçoivent, selon le schéma piagétien de l'assimilation et de l'accommodation.

La distinction fondamentale entre «contenu» et «structure» indique à

quelle prodondeur il faut intervenir (ou du moins viser) quand on souhaite

provoquer de réels changements chez les apprenants.
Au niveau des stratégies didactiques, l'usage des dilemmes favorise une

approche «par le vécu» de l'apprentissage des choses de la foi; il peut être
souhaitable que les élèves apprennent à raisonner théologiquement «sur des

cas plutôt que sur des textes», exception faite des nombreux textes bibliques
qui mettent le lecteur précisément en face de situations de dilemme!

«Le langage du vécu» parle bien dans la mesure où l'enseignant sait passer
du registre anecdotique à celui de la véritable narration.

La méthode encourage l'enseignant à ne pas craindre les conflits cognitifs,
dans l'idée que le développement des apprenants passe par des moments de

déstabilisation et de crise que l'enseignant a pour devoir d'accompagner et

non d'éviter.
Enfin, l'enseignant dispose ainsi d'un précieux instrument d'autocontrôlé

qui lui permet de mesurer le niveau de ses propres représentations, et de se

comprendre comme un être en situation de croissance et de transformation.

Ainsi le champ de la pratique (dans notre cas l'enseignement religieux)
constitue le lieu d'une rencontre possible et fructueuse entre la théologie et les

sciences humaines. L'époque du conflit entre ces disciplines paraît révolue;
nous vivons le temps de l'interrogation réciproque : il revient à la théologie
d'interroger les sciences humaines sur leur non-dit, leur projet de pouvoir et

d'action; il revient aux sciences humaines (sciences religieuses y comprises)
d'interroger la théologie sur la véritable incarnation de ses discours.


	Des structures et des hommes : le courant néo-piagétien en psychologie religieuse

