Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1988)

Heft: 2: Approches du phénomeéne religieux
Artikel: Une approche théologique des religions
Autor: Blaser, Klauspeter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381355

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381355
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 120 (1988), P. 179-194

UNE APPROCHE THEOLOGIQUE
DES RELIGIONS

KLAUSPETER BLASER

Ni les chercheurs en sciences humaines ni les théologiens ne savent exac-
tement ce qu’est «le religieux». La religion pousse comme les champignons:
certains se mangent trés bien alors que d’autres conduisent a la mort. Le méme
champignon religieux peut étre mortel pour les uns et trés sain pour les autres!
Cette diversité extraordinaire tant sur le plan de la quantité que sur celui de la
qualité! met en échec les tentatives de définition. Il n’existe en effet aucun
consensus entre les savants sur le phénomeéne religieux, et les interprétations
qui existent sont souvent trop occidentales ou chrétiennes. La religion a-t-elle
seulement une fonction anthropologique et existentielle ou est-elle le résultat
d’une révélation divine? Pourquoi nous heurtons-nous a cette diversité et a
cette ambiguité terrifiantes?

L’appréciation théologique du religieux et de la religion, voire des religions,
diverge tellement, elle aussi, qu’il serait téméraire et intellectuellement men-
songer de vouloir dégager une orientation commune de ces diverses orienta-
tions. La religion et les phénoménes qualifiés de religieux entretiennent-ils des
relations de continuité ou de discontinuité, de complémentarité ou d’antago-
nisme, d’inclusion ou d’exclusion par rapport a la religion chrétienne et au fait
chrétien?

C’est dire que je ne répondrai pas a la question de savoir comment la
théologie aborde le religieux. Tout au plus, je ticherai de montrer, a ’aide d’un
exemple, comment j’essaie de me situer personnellement et théologiquement
par rapport a cette problématique. Pour le systématicien, en effet, le probléme
du religieux se pose concrétement dans le dialogue éprouvant avec les reli-
gions vivantes. Le propos qui suit va se concentrer sur ce probléme, non sans
tenir compte d’autres efforts faits dans ce domaine. Pour subjectif qu’il soit, le
travail intellectuel se sait toujours précédé, donc redevable d’autres idées, et
cela est aussi, je crois, caractéristique d’'une méthode théologique sérieuse.

1. Dieu et les religions

Le Dieu dont la théologie chrétienne raconte 'automanifestation trinitaire
est-il aussi le Dieu dont parlent les religions? Leurs dieux sont-ils des mani-
festations de ce Dieu unique que le christianisme proclame?

I Cf. W. TRILLHAAS, Religionsphilosophie, Berlin, 1972, p. 30.



180 KLAUSPETER BLASER

Toute délicate qu’elle soit, cette problématique est évidemment vitale tant
pour ’existence pratique de la religion chrétienne dans un univers religieux de
plus en plus hétérogéne que sur le plan dogmatique. Que signifie, en effet,
I’existence d’autres croyances en Dieu pour la doctrine chrétienne de Dieu? La
religion humaine est-elle un chemin qui méne a Dieu et que I'on devrait
emprunter pour pouvoir parler adéquatement de ce Dieu?

A I’heure de la rencontre des cultures et des traditions religieuses et de leur
interpénétration mutuelle, tant le niveau pratique que le niveau fondamental
se rejoignent. En fait, le christianisme est aujourd’hui exposé non seulement a
la critique classique de la religion, mais encore a la critique phénoménologi-
que, sans parler de celle faite a son égard par les autres religions et leur
prétention absolue?. On se demande alors: est-il possible de soustraire a ces
critiques le langage particulier que tiennent la Bible et la théologie chrétienne
au sujet de Dieu? Est-il justifié d’affirmer avec Emil Brunner que «la réponse
de la foi chrétienne est seule digne de confiance»3?

Tout semble indiquer que tel n’est pas le cas; il n’y a en fait, répéte-t-on,
aucun phénomeéne, aucune figure, aucune pratique dans le christianisme qui
ne trouve d’analogies dans les autres religions. S’étant discréditée de plus par
son esprit de jugement, par les préjugés, les crimes et les guerres qu’elle a
produits ou cautionnés tout au long de son histoire, la foi chrétienne ne
représente pas vraiment une option. Qu’on ne nous parle surtout pas, dit-on,
de son caractere absolu!

Devant ce genre d’argument, on doit en tout cas reconnaitre qu’au fond ni
la Bible, ni la tradition ne nous fournissent des modéles qui résoudraient la
question de Dieu et des dieux et qui susciteraient notre adhésion aujourd’hui.
La polémique, les calomnies insidieuses, I’étiquette «idolatrie» et le blicher se
sont disqualifiés aux yeux d’une époque de tolérance et de liberté religieuse ; de
plus, tout cela est inexcusable pour des chrétiens qui se réclament de ’amour
du Christ. Par ailleurs, la référence aux traditions «libérales» dans la Bible (la
sagesse, Actes 17, la transculturation dans le Nouveau Testament) ou a I’apo-
logétique risque en tout temps d’aboutir a un relativisme pour lequel la vérité
se donne partout ou nulle part. Pour s’en sortir, on finira par chanter les éloges
du pluralisme. De prime abord, on ne voit guére comment on pourrait éviter
le choix entre un exclusivisme faisant de Dieu un étre outranciérement par-
ticulariste, et un pluralisme qui classe le Dieu chrétien parmi d’autres figures
du méme genre, encore que beaucoup réclament ce que Paul Knitter appelle
«a unitive pluralism of religions»*. Si nous vivons aujourd’hui dans une

2 Cf. H.J. LoTH, M. MILDENBERGER, U. TWORUSCHKA, Das Christentum im Spiegel
der Weltreligionen, Stuttgart, 1978.

3 Parole de Dieu et raison humaine, Lausanne, 1937, p. 37.

* No Other Name? A Critical Survey of Christian Attitudes Toward the World Reli-

gions, New York, 1985, p. 6s: «... we sense that if there cannot be one religion, neither
can there simply be many».



UNE APPROCHE THEOLOGIQUE DES RELIGIONS 181

situation de pluralisme religieux, I’avantage en est au moins que les chrétiens
sont contraints de se demander ce qu’ils sont et ce qu’ils veulent avant de
précher aux contemporains «le Dieu qui va de soi» de la société anciennement
chrétienne. Et, avant tout, ils doivent eux-mémes faire I’apprentissage de
I’autre dans toute son étrangeté, ce a quoi peu de chrétiens sont préts dans leur
étroitesse.

La mutation dans ce domaine détruit en tout cas les évidences simples. Elle
relativise le statut spécial de la Bible qui devient document de I’histoire
religieuse de ’humanité, quelle que soit par ailleurs son excellence sur le plan
spirituel et théologique. Quant aux religions, leurs traditions et leurs écrits
paraissent trop impressionnants, complexes et importants pour permettre une
simple disqualification du type «idolatrie», «superstition», «faux cultes»,
jugement qui prévaut dans certaines traditions missionnaires. Déclarer le
christianisme religion absolue prend valeur d’insulte vis-a-vis des adeptes
d’autres croyances. Soit.

Mais que faire de la prétention spécifique de la théologie chrétienne?
Comment affirmer malgré tout que le Dieu de Jésus-Christ est le vrai Dieu, le
Dieu de tous les étres humains et de tout étre humain? Est-ce une de ces
affirmations arrogantes de la foi chrétienne, qu’il s’agit enfin de réviser, ou
n’est-elle pas au contraire la conditio sine qua non de son existence et de sa
mission ?

On peut et on doit certes abandonner un certain vocabulaire, mais n’en
revient-on pas en fin de compte a ce concept de vera religio par rapport a
laquelle toutes les autres religions seraient des falsae religiones? Et comment
vivre cette prétention dans les circonstances qui viennent d’étre évoquées?
Voila la position du probléme.

Et c’est 1a que le débat entre «la situation de fait» et la question fonda-
mentale de la vérité se noue. Il n’est pas évident a priori, en effet, que le Dieu
de la révélation soit tout autre que les absolus de la philosophie, que les
transcendantalismes et les idéalismes, que les constructions de la métaphysi-
que ou de I’anti-métaphysique, que les projections de la conscience humaine,
bref, quelque chose d’autre qu’une mystification de ce que I'on imagine ou
desire. Mais pour la théologie chrétienne, cette altérité n’est pas un pur pos-
tulat. Aboutissement d’une analyse, elle dépend des contenus respectifs de ces
absolus. En tout état de cause, la théologie chrétienne ne se bat pas pour sa
propre vérité, mais pour la vérité de ce qui la constitue, son sujet. Si la
modestie est de mise, elle ne peut consister a admettre que «chaque peuple ou
civilisation a son dieu» et que «I’hindouisme est la meilleure religion pour les
Hindous, le christianisme pour les chrétiens»®. Solution qui serait a vrai dire
une capitulation devant la difficulté de la tache.

S Op. cit., p. 23. La célébre parabole de Lessing concernant les trois bagues repre-
sentant le judaisme, le christianisme et I'islam véhicule une legon analogue et un appel a

I'amour réciproque.



182 KLAUSPETER BLASER

On voit tout de suite que pour la théologie qui se fonde non sur des
extrapolations de type anthropologique, mais sur la manifestation de Dieu,
médiatisée dans I’histoire, le procés sera inévitable. Toute la question est de
savoir comment ce proces se fait, sur quel ton, avec quels moyens et dans quel
but. Une distinction nette entre les dieux de la religiosité de chacun et les dieux
trés concrets des religions historiques et vivantes du monde est a mettre en
ceuvre. Nous touchons ici a une matiére évidemment trés controversée, peut-
étre insoluble, énigmatique en tout cas. C’est pourquoi il faut passer en revue
différentes hypothéses.

2. Examen de quatre hypothéses possibles

Je ne parlerai pas ici des sentences populaires qui disent que «toutes les
religions sont relatives», que «toutes les religions se valent», ou encore
qu’elles ont toutes une origine commune dans le psychisme humain. Ces
attitudes ont bien siir aussi leurs avocats scientifiques®. Je m’abstiendrai
d’attribuer tel modeéle apparu dans le débat a telle théologie ou confession. En
définitive, lorsque I’on essaie de ramener les multiples approches théologiques
du probléme a des schémas relativement simples, en faisant abstraction des
nombreuses combinaisons possibles, quatre modéles principaux apparais-
sent.

a) le modele de complémentarité et d’accomplissement

Dieu se révéle dans 'envoi de Jésus-Christ de maniére définitive et complete.
1l n’est pas exclu cependant de faire I'expérience de Dieu, toujours et partout
présent, dans d’autres religions. Dans la mesure ou cette rencontre de Dieu est
authentique, elle témoigne du Dieu de la révélation chrétienne ou anticipe, dans
des formes religieuses diverses, le sens de histoire devenu apparent en Jésus-
Christ. Que les religions révélent Dieu, oui; qu’elles se présentent comme des
canaux de la grdce divine, éventuellement, qu’elles puissent donner le salut,
non.

Si, dans ce modéle, la religion chrétienne n’est pas exclusive, elle est
néanmoins unique. Les religions seraient toutes en quéte du salut sans par-
venir néanmoins a sa découverte, a 'exception, précisément, du christianis-
me, ou le réle de 'homme dans cette quéte serait consécutif a 'acte de Dieu,
alors qu’il serait constitutif du salut dans celle des autres religions?’. Dans ce
modele, les croyances non chrétiennes sont donc considérées comme une
sorte de préparation a I’Evangile, préparation positive ou négative. D’une
manicre ou d’une autre, il s’agit de la vieille doctrine du logos spermatikos,
répandue aussi bien dans la théologie catholique que dans le protestantisme

¢ Pour des plus amples informations, voir le livre de PAUL KNITTER.

~ 7 Selon le constat de C. H. RaTscHOW, Die Religionen und das Christentum, 1967,
cité par KNITTER, op. cit. p. 102.



UNE APPROCHE THEOLOGIQUE DES RELIGIONS 183

moderne. Cette vision des choses empécherait de mépriser ce qu’il y a de
meilleur chez les autres, tout en maintenant la prétention absolue et univer-
selle contenue dans la foi chrétienne. En s’inspirant d’Actes 17, 22, on pourra
méme parler, a propos des adeptes d’autres religions, de «chrétiens anony-
mes» (Rahner), d’«Eglise latente» (Tillich, Solle) et confesser avec le Concile
Vatican II que: «A ceux-la mémes qui, sans faute de leur part, ne sont pas
encore parvenus a une connaissance expresse de Dieu, mais travaillent, non
sans la grace divine, a avoir une vie droite, la divine Providence ne refuse pas
les secours nécessaires a leur salut. En effet, tout ce qui chez eux peut se trouver
de bon et de vrai, ’Eglise le considére comme une préparation évangélique et
comme un don de celui qui illumine tout homme pour que, finalement, il ait la
vie...» 8. Beaucoup de noms et de théories spécifiques illustrent cette position
(Althaus, Brunner, Tillich, Braaten, Lonergan, Schlette, Newbegin, Neill, M.
M. Thomas etc.). Les plus subtiles sont celles de Karl Rahner et de Wolfhart
Pannenberg.

Chez Rahner, nous lisons par exemple: « Méme dans I’histoire des reli-
gions non chrétiennes, I’historien chrétien des religions peut, hors de toute
prétention, observer, décrire et analyser les phénomeénes, tenter une interpré-
tation de leurs intentions ultimes, et quand, en toute primitivité, en toute
dépravation qui existe naturellement dans I’histoire religieuse, il voit 13 a
I'ceuvre le Dieu de la Révélation de ’Ancien et du Nouveau Testament, il ne
porte alors aucunement préjudice a la prétention d’absolu du christianisme»?.
Selon Rahner, en effet, la communication gracieuse de Dieu a ’homme par-
vient en Jésus a son point culminant. Cette position permet de mieux com-
prendre la théorie rahnérienne des «chrétiens anonymes», qui contient quatre

théses:
1. Le christianisme se comprend comme religion destinée a tous les hom-

mes et ne peut reconnaitre d’autres religions comme égales a coté de lui.

2. Jusqu’au moment ol ’Evangile commence a déterminer la situation
d’un homme, la religion non chrétienne de celui-ci contient des €léments de la
grace surnaturelle, grace accordée a ’'nomme a cause du Christ.

3. Il s’ensuit que la foi chrétienne ne rencontre pas un simple et pur
non-chrétien, mais un homme qui, a certains égards, est chrétien sans le
savoir, un «chrétien anonyme».

4. Des lors, I'Eglise ne sera pas le club des élus, mais I'avant-garde histo-
rique, qui exprime ce que ses membres espérent étre la réalité cachée en dehors
de la visibilité ecclésiale.

Quant & Pannenberg, il estime que les religions sont en lutte au sujet de la
totalité de la réalité, de son sens et de sa finalité. Tout en assignant une limite
critique aux autres religions, la révélation chrétienne s’inscrit elle aussi dans

8 Constitution dogmatique Lumen Gentium 1964, N° 16, cité d’aprés G. DUMEIGE,
La Foi catholique, 1969, p. 291.
? Cf. Traité fondamental de la foi, Paris, 1983, p. 183.



184 KLAUSPETER BLASER

I’épaisseur et dans ’ambiguité de I’histoire des religions. Le terme ultime de
leur quéte, c’est a la fois I'identité de Dieu, point oméga de leur anticipation
provisoire, et la destination de ’homme. Révélation et religion ne s’excluent
donc en aucun cas. «Il faut, écrit Pannenberg, traiter I’histoire de la religion
(...) comme histoire divino-humaine: histoire ou, dans le changement des
représentations religieuses, il s’agit a la fois d’une action de la réalité divine qui
se manifeste elle-méme, et de sa connaissance ou méconnaissance par les
hommes» (...). « Dans la mesure ou les hommes pratiquent la paix, le droit et
’amour, leur action réalise Dieu. La réalisation de soi par ’homme et la
réalisation de soi par Dieu sont donc identiques. Elles s’accomplissent dans un
seul et méme processus. La réalisation de soi par ’homme est la réalisation de
soi par Dieu, mais elle n’est atteinte que comme réalisation de soi par
Dieux» 10,

b) le modeéle de polarité et d’opposition

La religion fait partie de la nature pécheresse de I’homme, qui se crée sans
cesse des dieux selon ses normes et ses désirs. Il arrive ainsi a masquer idéo-
logiquement et religieusement tant sa propre nature que les conditions de sa vie
sur terre. Il y a donc dans toute religion quelque chose comme un essai d’au-
tojustification de la part de I’lhomme ou de la société. La révélation chrétienne,
elle, se démarque par la nature du discours propre de son Dieu, qui équivaut a
un jugement définitif prononcé sur ’homme religieux. Pour étre chrétienne, la
foi acceptera ce jugement, elle abandonnera la religion et la religiosité et
voudra rompre avec les idoles. Comme 'affirmait Calvin, le ceeur de I'lhomme
est une fabrique d’idoles.

Dans ce schéma, on reste trés critique vis-a-vis de toute intégration des
religions non chrétiennes dans un systéme chrétien et I'on affirme que la
Parole du Dieu vivant ne se confond pas avec les paroles des divinités exis-
tantes. Sur la base de certains textes bibliques ou en s’inspirant des Réforma-
teurs, on recherche plut6t la confrontation que la coexistence, avec les résul-
tats tragiques que 1’on connait, dans le calvinisme sud-africain ou le purita-
nisme américain, par exemple. Il est évident que ce schéma pourrait conduire
a un impérialisme chrétien et a tous les phénomeénes qui I’'accompagnent, si
'on ne dissocie pas rigoureusement la religion chrétienne de I’Evangile de
Dieu, en considérant celle-ci comme une religion, au méme titre que les
religions non chrétiennes. Cette position s’inscrit ainsi dans les mouvements
de pensée qui cherchent a instaurer une distance entre Dieu et ’homme en
refusant tout amalgame du divin et de ’humain. Il s’agirait d’affirmer le
scandale de la particularité contre toute prétention totalitaire et généralisa-
trice.

10 Cf. d’apres DENIS MULLER, Parole et Histoire, Genéve, 1983, p. 153 ss.; citation
p. 161 s.



UNE APPROCHE THEOLOGIQUE DES RELIGIONS 185

Mais alors, comment le Dieu de la révélation, le Tout Autre, se fera-t-il
comprendre dans ce monde fonciérement religieux, et comment y médiatiser
la prétendue exclusivité du Christ? Nous le sentons bien, cette position peut
avoir une double fonction. Soit elle devrait justifier la prétention du christia-
nisme; soit, au contraire, elle contribuerait a placer toute religion humaine,
méme chrétienne, sous le signe de la crise.

La premiere attitude a été largement celle du protestantisme traditionnel,
exporté ensuite par les missionnaires occidentaux. On la retrouve dans la
poléemique de certains cercles fondamentalistes contre I’effort de dialogue.
Dans la Déclaration de Frankfort de 1970, par exemple, nous lisons ceci:
«Nous rejetons la fausse doctrine selon laquelle les religions et les idéologies
représentent des chemins vers le Salut a c6té de la foi en Christ». Quant au
congres pour I’évangélisation, a Lausanne, en 1974, il a rejeté, lui aussi, «toute
sorte de syncrétisme et de dialogue impliquant que le Christ parle a travers
d’autres religions ou idéologies» !!.

Pour la deuxiéme attitude, on peut rappeler, a titre d’exemple, le célébre §
17 de la Dogmatique de Karl Barth. La religion nous dit ce que ’homme pense
de Dieu, la révélation nous dit ce que Dieu pense de ’homme. Ainsi, selon
Barth, religion équivaut a incrédulité. Cette thése, qui n’a cessé de provoquer
les cercles bien pensants, stigmatise en particulier les activités dites «chré-
tiennes» d’un christianisme embourgeoisé se vantant d’un Dieu du progrés et
exaltant ses idéaux culturels ou nationaux. L’argument barthien, précisons-le,
n’est pas a confondre avec celui des cercles évangéliques (comme le fait
Knitter), méme s’il aboutit, sur la base de la justification, a considérer la
religion chrétienne comme la vraie religion '2,

" Cf. KNITTER, op. cit., p. 79.

12 La vision barthienne des choses pose assurément un certain nombre de problémes.
Toujours est-il qu’elle est généralement mal comprise. Il est vrai qu’elle entraine une
rupture entre le fait chrétien (la révélation) et le fait religieux. D’aprés Barth, la foi
chrétienne n’est pas une forme supréme de religion, mais elle s’oppose a toute activité
religieuse en tant qu’écoute obéissante de la Parole en laquelle Dieu lui-méme se
manifeste. Cette obéissance n’est pas une possibilité psychique; elle est 'euvre de Dieu
en Phomme. La religion, elle, représente effectivement une possibilité de 'homme;
mais, quelle que soit sa forme, elle demeure une entreprise de ’homme qui cherche de
lui-méme a atteindre Dieu et donc a se le soumettre, a se le mettre a disposition.

Il faut cependant noter que Barth ne s’est pas tellement occupé des religions concre-
tes et il n’est pas vrai qu’il les disqualifie. En tout état de cause, Barth ne critique pas les
autres religions; il n’exprime pas non plus un constat relevant de la science des religions.
Il place toute religion sous le signe de la crise, ce qui équivaut a un jugement théologique
et non de valeur. Par ailleurs, le § 69 de la Dogmatique, en admettant qu’il existe des
vérités et des lumiéres en dehors de la foi chrétienne, semble reviser la position initiale.
On pourrait montrer comment Barth se rapproche du premier modeéle lorsqu’il situe la
différence entre croyants et non croyants sur le plan du savoir et non sur celui de
Iétre.



186 KLAUSPETER BLASER

c) le modele de I'évolution et de la subordination

Le christianisme n’est qu’une religion parmi d’autres, en tant que religion
personnaliste, il articule d’une certaine maniere la conscience religieuse qui
appartient a [’homme, cette rencontre avec l'absolu, devant lequel I’'homme se
trouve placé par son existence finie. Peut-étre est-il possible d’y voir la religion
la plus pure et la plus vraie, la réalisation la plus adéquate de la vérité reli-
gieuse.

Ce modeéle essaie de résoudre le probléme religieux de fagon historique ou
philosophique plutét que théologique et ecclésiale, mais il a exercé jusqu’a
aujourd’hui une grande fascination. Appartenant au courant du relativisme
historique du XIX¢ siécle, il n’est cependant pas aussi innocent qu’on le
croirait. Il suffit de rappeler le fait que les théories légitimant la supériorité du
christianisme coincident avec ’expansion coloniale de I’Occident, I’'apogée du
mouvement missionnaire et la domination des peuples non chrétiens, au nom
d’une civilisation supérieure et chrétienne. Cette convergence demanderait a
étre approfondie. De plus, I’axiome dogmatique de ce modele est discutable,
car le christianisme et la foi en Jésus-Christ sont-ils en principe réductibles a
une idée générale de la religion ? Est-il suffisant de croire et n’est-il pas vital de
savoir en qui ou ce que 1’on croit?

Depuis Schleiermacher, en effet, les religions concrétes ont été considérées
comme les degrés successifs du déploiement historique de la conscience
divine présente dans I’essence humaine elle-méme. Ernst Troeltsch (1865-
1923) en a été le théoricien le plus important. Vers la fin de sa vie, celui-ci a
toutefois abandonné la thése d’une religion absolue, ne considérant plus le
christianisme que comme une religion parmi d’autres et qui représenterait un
stade de I’évolution, un jour peut-étre dépassé. Deux textes de Knitter!?
illustrent cette attitude: «Le christianisme, écrit-il, doit étre compris non
seulement comme le point culminant, mais aussi comme le point de conver-
gence de toutes les tendances évolutives qui peuvent étre cernées dans la
religion. On pourra donc le désigner, contrairement aux autres religions,
comme synthese de toutes les tendances religieuses et comme dévoilement
d’une nouvelle mani¢re de vivre.» Et il ajoute: «L’étude des religions non
chrétiennes m’a persuadé de plus en plus que leurs prétentions naives a I’ab-
soluité sont en tant que telles authentiques. Je trouvai le bouddhisme et le
brahmanisme, en particulier, trés humanisants et spirituels, capables de tou-
cher la certitude intérieure et la dévotion de leurs adeptes exactement de la
méme maniére que le fait le christianisme.» Aujourd’hui, un savant aussi
connu que Raimundo Pannikar affirme que le Christ devrait naitre dans le
sein méme de I’hindouisme a I'instar de ’enfant Jésus dans le sein de Marie.
Apres avoir affirmé 'accomplissement de toute religion dans le Christ, Pan-
nikar rejette maintenant toute prétention de ce type. La relativité de toute

1 Citations tirées et traduites de KNITTER, op. cit., p. 28 et p. 30.



UNE APPROCHE THEOLOGIQUE DES RELIGIONS 187

révélation, quelle qu’elle soit, est d’ailleurs soulignée également par beaucoup
d’autres théologiens et philosophes 4. Somme toute, quand un chrétien fait
I’expérience de Jésus comme son Sauveur et le Sauveur de tous, il ne devrait
pas par la entendre «!’'unique Sauveur». Voila I’enjeu de cette position.

d) la solution du dialogue

Etant donné que les rapports entre les religions ont beaucoup changé dans le
monde actuel et que les religions se transforment sans cesse, le dialogue entre
elles s'impose. Dans cette situation la solidarité doit prévaloir sur I’'absolutisme,
la confiance sur la méfiance, 'espérance d’un avenir commun sur le retrait
dans un ghetto. Faisant écho a la communication de Dieu avec le monde, le
dialogue signifie que des hommes et des femmes partagent ensemble le mystére
et le sens de ['existence humaine, qu’ils participent au combat des uns et des
autres dans la souffrance, I'espérance et la joie. A ce titre, le dialogue est un
témoignage du régne de Dieu sur tous et sur toute chose et il incite chaque
participant a s’interroger sur le fondement ultime de son existence, tout en
ouvrant la possibilité de reconnaitre la vérité chez le partenaire.

On parle en effet beaucoup du dialogue interreligieux aujourd’hui. Il ne
s’agit pas d’un nouveau modéle qui s’ajouterait simplement aux précédents,
mais plutdt de I'indice d’une nouvelle situation culturelle et théologique.
Notons d’emblée que le dialogue ne vise pas une religion mondiale, ce qui
serait une idée rationaliste. A ’encontre du syncrétisme ou de I'impérialisme
religieux, le dialogue recherche plutét un unitive pluralism (Knitter), partant
d’un principe pratique (doing before knowing) et s’appuyant sur le fait que
Dieu voudrait étre proche des hommes.

Il est cependant vrai que ses bases théologiques ne sont pas toujours claires.
Ici encore, nous allons illustrer ce point de vue par deux citations, assez
différentes par ailleurs. Tout d’abord Paul Knitter écrit!é: «Les chrétiens,
lorsqu’ils s’approchent de personnes d’autres convictions religieuses, n’ont
pas besoin d’affirmer que Jésus apporte la révélation définitive et normative
(-..). Dans la rencontre avec d’autres religions, les chrétiens peuvent témoigner
de ce dont ils ont fait 'expérience et de ce qu’ils connaissent en Christ (...) sans
porter de jugement au sujet d’un possible dépassement ou accomplissement

4 R. PANNIKAR expose ce point de vue dans son livre The Unknown Christ of
Hinduism, 1964, revisé et élargi, New York, 1981. Autres livres caractéristique de cette
position: J. N. FARQUHAR, The Crown of Hinduism, London, 1915 (’hindouisme fait
partie de la religion chrétienne en tant que stade préliminaire); S. J. SAMARTHA, The
Hindu Response to the Unbound Christ, Bangalore, 1974. Sur ce sujet, cf. KNITTER, op.
cit., p. 37 ss., p. 44, p. 55, p. 152 ss.

15 A ce sujet, cf. mon livre La mission: dialogues et défis, Lausanne, 1983, p. 13-29;
cf. aussi My Neighbour’s faith and mine. Theological Discoveries through Interfaith
Dialogue, Genéve, COE, 1986.

' Op. cit., p. 205 et p. 219.



188 KLAUSPETER BLASER

d’autres religions par la révélation». « Dans le nouveau modele, la vérité ne
sera pas reconnue en tant qu’elle exclut ou absorbe d’autres vérités. Ce qui est
vrai se révelera plut6t par une capacité de se rapporter a d’autres expressions
de la vérité et de s’accroitre par ces rapports — bref: une vérité définie non par
exclusion, mais par relation.» Jiirgen Moltmann, d’autre part, qui consacre un
chapitre stimulant de son ecclésiologie au probléme qui nous occupe, résume
ainsi son argumentation!”: «Si la vocation spéciale de la chrétienté est de
préparer le temps messianique parmi les peuples et de frayer la voie a la
rédemption qui vient, aucune culture ne doit étre repoussée et aucune religion
ne doit étre détruite. Toutes au contraire peuvent étre accueillies et transfor-
mees charismatiquement dans la force de I’Esprit (...) En échange, les hommes
d’autres religions et les autres religions elles-mémes apportent un grand nom-
bre de possibilités et de forces qui ne doivent pas €tre réprimées par le chris-
tianisme, mais doivent étre remplies d’espérance. Alors, le dialogue des reli-
gions mondiales pourra aussi devenir un signe d’espérance pour ceux qui,
d’une maniére ¢lémentaire, et sans pratique expresse d’une religion, appellent
a grands cris la libération, la vie et la rédemption. Pour la chrétienté, le
dialogue avec les religions mondiales se rattache au cadre plus vaste de la
libération de toute création pour le Royaume qui vient.»

Cet examen nous ameéne a proposer maintenant quelques réflexions per-
sonnelles sur le sujet qui nous occupe ',

3. L’universalité de Dieu et le Dieu crucifié

Les theses qui vont suivre sont toutes de nature théologique et mettent
I’accent chaque fois sur I'un des aspects du probléme, ’aspect phénoménolo-
gique, sociologique, anthropologique et christologique. Mais pour les intro-
duire, une remarque d’ordre méthodologique s’impose, afin d’expliquer
I'orientation que nous allons suivre.

La question de la religion, du religieux et des religions pose globalement la
question du rapport Dieu-homme, de leur unité et de leur différence. L’ap-
préciation de la foi non chrétienne et, plus généralement, du religieux, va
dépendre ainsi de la formulation de ce rapport. Or la religion n’a-t-elle pas
tendance a fusionner avec le divin ou a le récupérer, 4 s’approprier Dieu ou a le
domestiquer? Il en va différemment dans la Bible, ou de tels efforts subissent
des critiques et des échecs. Pour pouvoir se former un jugement qui lui soit

17 J. MOLTMANN, L'Eglise dans la force de L 'Esprit, Paris, 1980, p. 216 s.

'* Les modeles de réflexion présentés correspondent dans une large mesure a ceux
qui sont établis par la science des religions,  savoir les modéles d’inclusion (sous forme
d’identification, de hiérarchisation ou de relativisation) et les modéles d’exclusion (sous
forme de juxtaposition, d’opposition ou de négation). Cf. C.-A. KELLER, « Le Dieu des
chrétiens et les dieux des religions», in: Revue d’Histoire et de Philosophie Religieuses,

1976, p. 509-523, et maintenant: Communication avec L’Ultime, Genéve, 1987,
p. 241 ss.



UNE APPROCHE THEOLOGIQUE DES RELIGIONS 189

propre et conforme, la théologie chrétienne doit se soumettre a cette critique
biblique. Le Dieu dont la Bible et, a sa suite, la théologie parlent, ce Dieu qui
sera 'avenir de tous se situe avant et en dehors de I'activité religicuse de
’homme. Il précéde la religion en tant que phénomeéne de ’histoire. La Bible
insiste en effet sur la différence régnant entre le partenaire divin et le parte-
naire humain, sur leur inégalité quant a ’initiative, tout en soulignant aussi la
réciprocité du don et de la réponse.

En exploitant cette différence, ne joue-t-on pas le jeu de la critique de la
religion? La démarche «barthienne» ne s’expose-t-elle pas précisément a ce
risque ? Pour moi, en effet, la critique de la religion est importante, par hon-
néteteé intellectuelle, mais aussi par devoir chrétien, encore que je sois parfai-
tement conscient qu’entre détracteurs et défenseurs de la religion le match
reste nul. Hormis sa double fonction, celle de I’épuration et celle du dévoile-
ment des secrets intimes de la religion !9, la critique de la religion représente
avant tout une instance de contrdle, un instrument servant a détecter le
religieux, voire le paganisme, dans mes propres affirmations, dans le vécu de
I’Eglise et dans le comportement des croyants. Méme si je connais bien les
arguments a faire valoir contre le § 17 de la Dogmatique de Barth, je ne puis
faire complétement abstraction de cette analyse perspicace du religieux; elle
est en effet une épine dans la chair pieuse. J’en tiendrai compte, tout en
pensant a la nécessité missionnaire du dialogue. A I’heure actuelle, je pense
pouvoir et devoir dire en cing points ce qui suit.

1. Tout comme elle est liée a I’espérance juive au départ, la foi chrétienne a
partie liée avec ’aspiration dont les projets religieux du genre humain sont
I'expression. Sans nier qu’elle soit redevable de la révélation d’un Dieu qui
remet ces projets en question, la foi chrétienne se sait néanmoins liée aux
religions dans la mesure ou celles-ci sont a la recherche d’une espérance et d’un
sens a donner au monde, a la vie sous I’emprise de la mort. Elle partage avec les
religions un destin commun puisque, sociologiquement, elle apparait comme
une religion parmi d’autres et que, théologiquement, elle poursuit le méme
but, le salut de ’homme, de la société, du cosmos, méme si son Dieu n’est pas
réductible 4 un sacré ou un absolu anonyme et méme si sa foi n’est pas
simplement produite par le besoin religieux. La foi chrétienne et les religions
ont partie liée également du point de vue de leur avenir. Sociologiquement,
Pavenir de ’humanité et I’avenir des religions semblent dépendre 'un de
Iautre. Théologiquement, cet avenir est celui de Dieu qui, 4 la fin de I’histoire
Inaugurée par Jésus-Christ, veut étre le « Dieu tout en tous». De méme que le
régne de Dieu ne pourra s’installer avant qu’Israél ne soit sauvé, de méme il ne
s’¢tablira pas sans que les religions, y compris le christianisme, se rendent a la
seigneurie du Christ, abandonnant leurs traditions et leurs valeurs particu-
licres. La rédemption du monde ne se fera pas sans la transformation des

19 Cf. W. TRILLHAAS, Op. cit., p. 24.



190 KLAUSPETER BLASER

religions. Dans cette perspective, la mission historique du christianisme n’est
pas de convertir les autres religions et de triompher d’elles. La foi chrétienne,
la prédication et le service de Dieu servent a la conversion des religions a notre
destin commun, qui est le Dieu de I’espérance et la glorification de ce Dieu.
Tout comme il y a déja dans le présent la critique de la déification de '’homme,
la mise a mort des faux dieux sera I’avenir de toutes les religions. Ainsi, ni
impérialisme chrétien, ni le fanatisme de la conversion ne font justice aux
religions non chrétiennes; seule I’attitude d’une immense espérance, grace a
Pavenir unique de Dieu, y parvient. L’interprétation des religions comme
manifestations de I'ultime et la confession du Dieu de Jésus-Christ comme
but de I’histoire convergent dans un geste eschatologique: Deus semper
major?°,

2. Il s’ensuit que tout absolutisme et triomphalisme doit étre remplacé par
le respect du sujet autre et étranger?!, voire par la solidarité avec lui. Nous
sommes en effet tous et toutes dans /e méme bateau: en tant qu’adeptes de
différentes croyances, nous reconnaissons que toutes les religions subissent les
mémes critiques, qu’elles sont placées devant les mémes exigences, qu’elles
partagent les mémes chances. Elles peuvent rester minoritaires, comme le
christianisme, ou tout a coup vivre un énorme réveil et une renaissance,
comme c’est le cas pour I’Islam et pour les religions orientales, ou encore subir
des transformations culturelles révolutionnaires (le christianisme devient-il
une religion non occidentale?). Et puisque derriére les religions institution-
nelles et établies avec leurs dogmes, leurs principes, leurs piétés et leurs pra-
tiques, il y a des hommes et des femmes qui croient, qui cherchent, qui
pleurent et qui espérent, la foi chrétienne ne pourra pas limiter sa solidarité a la
seule communauté chrétienne. Répétant que Dieu a entendu les cris de son
peuple, elle est solidaire des humains, donc aussi des bouddhistes, des musul-
mans et des animistes, et sa mission doit étre 'expression de cette solidarité
humaine. Enfin, la solidarité est théologique. Si en effet ’avenir de tous est le
Dieu vivant et vrai, si le destin de la communauté est le royaume, nous ne
pPOUVONS penser nos rapports avec ceux qui ne partagent pas la méme foi, nous
ne pouvons penser a leur sort gu’en fonction du but proposé a tous. Mais la
solidarité sera peut-étre ici conflictuelle, parce que la mission de la foi chré-
tienne est d’étre vigilante tout en étant solidaire: elle doit se demander et
demander a ses partenaires en quoi les systémes religieux oppriment ou libe-
rent; elle ne peut renoncer au témoignage prophétique, témoignage inquiétant
pour elle et pour tous. « Dans le dialogue, nous cherchons a savoir ou, dans une
religion ou idéologie, a lieu la lutte entre I'idolatrie et le renouveau et a y

20 On aura reconnu dans ce qui précéde 'influence de MOLTMANN (op. cit., p. 200 ss.)
mais aussi de PANNENBERG et de TILLICH.

21 Cf. par ex. H. WALDENFELS, Kontextuelle Fundamentaltheologie, Miinchen, 1985,
p. 397.



UNE APPROCHE THEOLOGIQUE DES RELIGIONS 191

participer. Cela ouvrira les yeux pour Christ», écrit Jacques Rossel 22, La
religion n’est en effet jamais une figure authentique et définitive de la connais-
sance révélée 23,

3. En raison du rejet de ’Evangile par les Juifs, le message chrétien, his-
toriquement parlant, a passé aux paiens. Mais qui sont aujourd’hui les paiens ?
Est-il possible que le Christ — et donc son Esprit — soit ailleurs que préci-
sément dans la foi orthodoxe, bien équilibrée, confortablement installée,
adhérant fideélement a ses principes et a ses formules dogmatiques? Serait-il
concevable que le salut se trouve ailleurs — chez les paiens ? La question peut
se poser, méme si, assurément, le paralléle n’est pas tout a fait satisfaisant. De
méme qu’on dit souvent que des groupes innovateurs seraient aujourd’hui la
vraie Eglise, de méme on devrait réfléchir a I'idée que Dieu pourrait faire
I'immense détour des religions pour opérer le salut de ceux qui se réclament
pieusement de lui. C’est en tout cas une idée que le christianisme primitif nous
suggere. Les paiens avaient a 'époque mieux compris que les administrateurs
officiels de Dieu qui Il est véritablement: Celui qui accepte les sans-Dieu.
Kisemann a beaucoup insisté sur ce détour par I’Eglise pagano-chrétienne au
profit du salut d’Israél; et Moltmann a ajouté que I’espérance messianique se
répand par la mission mondiale et par la réconciliation du monde. Quant 4 la
question encore plus radicale de savoir ce qui empécherait le Christ de
déployer sa vérité dans une autre expression religieuse que la seule expression
chrétienne, par une autre culture ou par une idéologie qui ne nous convien-
draient pas forcément, cette question est controversée a juste titre. Mais nous
ne pouvons exclure a priori que la vérité du vrai Dieu apparaisse encore
ailleurs que dans le christianisme. Cela n’enléve d’ailleurs rien a la promesse
de I’Eglise et a notre vocation de nous en tenir au seul Evangile. Il faut
apprécier ce parti pris dans sa signification positive pour les rapports entre
christianisme et religions, notamment dans le domaine d’une collaboration
pour la paix et la justice 2.

2 1n: Die christliche Mission und die anderen Religionen. Texte und Dokumente,
Nr. 5, Basel, s. d., p. 20.

23 Cf. W. Jogst, Dogmatik, vol. 1, Gottingen, 1984, p. 28-33.

24 ’Assemblée pléniére du Conseil Oecuménique des Eglises, réunie a Nairobi en
1975, dit & ce sujet: «Nous croyons qu’il ne faut pas seulement nous écouter les uns les
autres, mais que nous devons également savoir ce que disent au sujet de Jésus-Christ et
de ses disciples, les hommes d’autres religions et ceux qui n’en ont pas. Bien que nous ne
puissions pas nous mettre d’accord sur la présence du Christ dans les autres religions ni
sur la fagon dont elle se manifeste, nous croyons cependant que Dieu n’a pas voulu qu’il
existe une génération ou une société ou Il n’ait pas de témoins. Nous ne pouvons pas non
plus exclure la possibilité que Dieu s’adresse aux chrétiens, de I’extérieur de I’Eglise.
Tout en nous opposant a toute forme de syncrétisme, nous affirmons la nécessite
d’engager le dialogue avec des hommes et des femmes d’autres religions et idéologies,
afin de parvenir a une meilleure compréhension mutuelle et a une réelle collaboration
sur le plan pratique», in: Briser les barriéres, Paris, L’'Harmattan, 1976, p. 151.



192 KLAUSPETER BLASER

Il semble bien que le probléme «Dieu chrétien et dieux des religions» ne
sera pas résolu a I'avenir d’une fagon théorique et abstraite, comme le vou-
laient la plupart des modéles proposés dans le passé. Mais la question devient
d’autant plus brilante: de quelle maniére le Dieu de la foi chrétienne est-il
présent, présent méme la ou son nom n’est pas connu, ou son nom est méme
contesté? Je renvoie ici au Seigneur incognito, caché sous son contraire. Par
son Esprit, il est présent chez les hommes et les femmes d’autres croyances et
convictions, présent méme la ou Il est contesté par la piété, la souffrance, le
non-sens, les atrocités, I'incroyance et I’existence d’autres religions. La raison
de I’espérance et du dialogue réside dans le fait que Jésus est mort pour tous, et
donc aussi pour ceux qui le rejettent. Dés lors, on ne cherchera plus a tout prix
a découvrir dans d’autres religions les traces de la foi chrétienne, du christia-
nisme ou du Dieu biblique, et cela dans le but d’établir la religion chrétienne
comme point culminant et absolu de I'histoire religieuse. On ne se mettra
jamais d’accord sur ces convergences. Toutefois, ce que l1a foi chrétienne peut
et doit souligner, c’est ceci: Dieu est chez les hommes et les fermmes d’autres
religions et convictions. Par son Esprit, I’Esprit du Christ, Il s’y trouve tou-
jours avant que nous puissions entrer en dialogue avec eux, témoigner devant
eux ou étre solidaires d’eux dans le service. Et parce qu’il est auprés des
humains, Dieu n’apparait pas dans une uniformité ennuyeuse, mais dans la
multiformité et la vitalité de I’histoire. C’est répondre peut-étre aussi a la
question embarrassante de savoir pourquoi les non-chrétiens font, avec d’au-
tres motivations, mais souvent avec plus de succes, les mémes choses que les
chrétiens. Il faut s’en réjouir. La présence de Dieu aupres des humains, et en
particulier aupres des hommes et des femmes d’autres croyances ou sans
croyance du tout, est une présence cachée. Son incognito est I’'Esprit du Christ,
raison de ’espérance pour tous et de la solidarité avec tous. Aucune analyse
comparative des religions humaines ne serait capable de susciter cette espé-
rance et cette solidarité.

4. La reconnaissance d’autres croyances exigée par la tolérance moderne et
par les droits de I’homme ne signifie pas une perte d’identité, le début du
syncrétisme et ’'abandon du souci de la vérité. Au contraire: ce respect invite
au témoignage, au dialogue, au culte du Dieu eschatologique. Perdre le centre,
remarque Moltmann, signifie perdre notre sens d’orientation. Perdre I’hori-
zon entraine la pétrification. Si la théologie, la foi et I'Eglise ne cherchent pas
uniquement leur conservation et ne voient pas a I’horizon leur propre accom-
plissement seulement, elles entrent en relation avec leurs partenaires histori-
ques non identiques a elles (et donc éloignées du Dieu de la révélation) et
developpent une «eschatologie relationnelle.» L’espérance de la foi chré-
tienne s’exprime en rapport avec et par rapport a Israél (dont elle provient),
aux peuples (qu’elle doit servir) et 4 ’humanité et a la nature (dont elle fait
partie). On peut espérer que la foi chrétienne deviendra pour d’autres «un
catalyseur critique» (Kiing), faisant découvrir aux hommes d’autres croyan-



UNE APPROCHE THEOLOGIQUE DES RELIGIONS 193

ces des idées, des valeurs et des principes «chrétiens». Mais elle recoit autant
qu’elle peut donner. Le dialogue transformerait ’agressivité en respect.

Mais cela va plus loin. Le dialogue est /ui-méme espérance, c’est-a-dire
témoignage d’un Dieu qui est amour et qui dans la force de son amour souffre,
afin de délivrer. Ce n’est donc pas un Dieu apathique et agressif que les
chretiens évoquent dans le dialogue. Sa passion pour les autres se traduit par
I'ouverture aux autres. Sa vulnérabilité se traduit par les blessures et les
cassures que le dialogue entraine. Une mission impérialiste, impérieuse est
toujours un signe d’impassibilité. Bien que le dialogue ne vise pas un mélange
des cultures et des religions, son but ne peut étre que d’éveiller les divers dons
et possibilités religieuses pour le royaume et la libération humaine. Si nous
avons dit que, par la puissance de I’Esprit, le Christ est chez les hommes et les
femmes d’autres croyances, et s’il est vrai que les religions contiennent aussi
des potentiels dynamiques et créateurs, nous pouvons maintenant ajouter que
le méme Esprit peut intégrer, transformer et dresser les religions et leurs
charismes en vue du royaume. Le dialogue fait partie du projet de libération et
devient signe d’espérance pour ceux qui se battent pour la vie et son avenir; il
fait partie du projet de paix, du schalom.

5. Tout ce que nous venons de dire avait trait a la crédibilité de la foi
chrétienne et était, a ce titre, théologiquement central. Mais nous n’avons pas
encore précis€ comment il faut «résoudre» la question de la vérité entre
I’Evangile et la religion, fiit-elle chrétienne ou non. Le changement de voca-
bulaire est significatif. L’Evangile, bien qu’il soit bonne nouvelle, nous est au
fond contraire, car il présente et contient une pierre d’achoppement plus
grosse que toutes les pierres d’attente que les religions formeraient en vue de
leur éventuel accomplissement dans le christianisme. La tendance religieuse
de ’'homme, celle des religions, consiste a écarter cette pierre d’achoppement :
la vérité est une personne, une personne qui porte un nom particulier. Que
dans le dialogue, le témoignage et le service chrétiens, ce soit Jésus-Christ,
Seigneur incognito du monde, qui est I’absolu et non pas le christianisme ou la
civilisation chrétienne, voila qui ne peut que faire scandale (car le christia-
nisme absolu n’est pas un scandale, il est une absurdité¢). Mais cela est pro-
bablement encore trop général. En réalité, la pierre d’achoppement pour Juifs
et Grecs, chrétiens et non-chrétiens, c’est le Dieu crucifié. Par 13, nous signa-
lons le point de différence trés concret et trés direct entre le Dieu de la Bible et
les dieux de la religion. Le Dieu crucifié est aussi trop souvent le grand absent
des entreprises de dialogue. Alors que la promesse de la délivrance peut
engendrer une histoire commune des religions et une solidarité entre elles, la
croix, par laquelle cette histoire commence et par laquelle le statut de ’espé-
rance est clairement indiqué, les oppose a I’Evangile chrétien. Voila la raison
profonde de la solidarité conflictuelle et de I'iconoclasme que ce message
provoque. Ecce homo - ecce deus! Selon le Nouveau Testament, la connais-
sance du vrai Dieu et de la vraie humanité se fait dans le Crucifié, ce qui a



194 KLAUSPETER BLASER

amené Calvin a dire: le Crucifié est le miroir au travers duquel nous connais-
sons Dieu et nous nous connaissons nous-mémes. 2> Car la croix rend mani-
feste la misére de la solitude humaine et, avec elle, 'amour qui accepte les
hommes dans leur misére. C’est parce qu’il s’identifiait avec les sous-hommes
de son temps que Jésus annongait le droit de la grace pour les exclus et les
injustes. Le Crucifié n’appartient a aucune classe, a aucune race ou a aucun
peuple. Frére des méprisés et des déclasseés, il entre dans la société humaine la
ou les statuts sociaux et culturels ne jouent plus aucun role, 1a ou les hommes
sont unis dans leur misére. Voila 'universalisme chrétien et non pas le
monothéisme, dont la devise est: un dieu — une humanité. Dieu est devenu
humain, disait Luther, pour transformer des dieux orgueilleux et malheureux
en des hommes véritables. De méme, la croix démanteéle le syncrétisme dont
nous sommes tous imprégnés lorsque nous considérons Dieu comme un
monarque (comme pouvoir, romain), comme un législateur (comme avoir,
juif), comme une clarté rationnelle (comme savoir, grec). Ce sont la des
extrapolations de ’homme qui se sait ou se veut dieu, ignorant par la sa vraie
humanité, ses limites.

La croix sépare donc la foi de la superstition et de la religion en tant
qu’entreprise autojustificatrice, le christianisme, des religions. Combien de
fois des non-chrétiens comme Marx et Nietzsche ont pourtant dii rappeler le
christianisme a ’ordre de la croix. Le souvenir de la croix est en effet un
souvenir dangereux pour toute Eglise établie et pour toute religion, car il
conteste les images esthétiques et pieuses qu’elles se font de Dieu, que nous
nous faisons de Dieu. Le messianisme pourrait en étre une, tout comme le
Dieu au-dessus des dieux, le Dieu synthétique de toutes les religions, égale-
ment. On voit facilement la fonction idéologique de telles images. La puis-
sance de la résurrection, elle, n’apparait que dans la faiblesse de la croix,
P’amour de Dieu que dans I’échec de Dieu. C’est ici, dans cette dure vérité, que
cesse la religion et que commence la foi.

Le représentant des sciences humaines dira sans doute et avec raison que
c’est la encore une variante du religieux. C’est pourquoi il faut conclure en
soulignant que la différence entre I’Evangile et les religions est de I’ordre de la
confession et non du constat objectif et neutre. Pourtant, me fiant a une parole
de Hendrik Kraemer, je postulerai que toute révélation est spéciale. Ainsi, non
seulement les religions sont non réductibles I’'une par rapport a autre, mais
encore la foi chrétienne, au sens d’un pari sur ’Evangile et non sur une
pratique religieuse, est différente et spécifique. L’Evangile dit ce que ’homme
ne saurait dire par lui-méme. S’il n’en était pas ainsi, ’existence de I’Eglise, de
la théologie et de la prédication n’aurait aucun sens. Malgré toutes ses reli-
gions, malgré une histoire chrétienne millénaire, le monde ne connait pas le
Dieu de la grace, ce Dieu inédit, surprenant, cette pierre d’achoppement.

5 Cf. J. MOLTMANN, L’Homme, Cerf-Mame, 1974, p. 29ss. ot référence est faite a
Luther et Calvin.



	Une approche théologique des religions

