Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1988)

Heft: 2: Approches du phénomeéne religieux
Artikel: Religion et science des religions
Autor: Keller, Carl-A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381353

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381353
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 120 (1988), P. 147-160

RELIGION ET SCIENCE DES RELIGIONS

CARL-A. KELLER

Etant donné les nombreuses définitions que les savants proposent du mot
«religion», on a 'impression qu’il s’agit plutdt d’un concept flou et discutable,
en tout cas discuté, voire méme contesté. En plus, la «religion» est apparem-
ment un concept spécifiquement européen et relativement récent en ce qui
concerne ses acceptions les plus courantes!. Car si nous nous tournons vers
des civilisations autres que la notre dans ’espoir d’y découvrir des concepts
analogues, nous sommes embarrassés: aucune autre «religion» ne semble
posséder un terme qui rende tant soit peu ce que nous ressentons plus ou
moins clairement, plus ou moins confusément, en pronongant le mot «reli-
gion». Alors que chez nous le terme en est venu a désigner un domaine de la
vie privée qui ne comporte en principe aucune prise sur la vie publique, les
termes qu’on pourrait citer dans les langues d’autres civilisations englobent
toujours la totalité des activités humaines. Que ce soit mispat, «droit», «ordre
social et cosmique institué par Dieu», gabbalah, «tradition (englobante)» ou
encore emunah, «confiance (qui informe toute I’ceuvre des humains)» en
hebreu; islam, «reddition a Dieu de tout ce qu’il a donné, din, «religion (en
tant qu’organisation totale de I’existence)», sari'a, «organisation de la vie
sociale et privée par la Révélation» en arabe2; dharma, «ordre cosmique qui
soutient et organise I'univers, la société et I’existence individuelle», sampra-
daya, «transmission, tradition (du dharma)» en sanscrit; tao, « Voie, ordre,
vie de I'univers et de toutes choses», ou shinto, « Voie des kami (des innom-
brables forces qui se manifestent dans la nature)» en Extréme-Orient — tous
ces termes, s’ils comprennent assurément aussi, en un sens, ce que nous
entendons par «religion», ont néanmoins une portée beaucoup plus large. Ils
embrassent en effet tous les aspects de I’existence humaine, individuelle aussi
bien que sociale, et s’étendent jusqu’au kosmos tout entier. Dans toutes ces
civilisations, la «religion» a par conséquent un aspect éminemment concret,
presque matériel, et juridique autant que politique et économique. S’expri-
mant souvent comme une « Voie», elle implique en outre un cheminement et
un processus de transformation de I’étre, en conformité étroite avec le «che-
minement» de I'univers. Les langues auxquelles on vient de faire allusion

' Cf. le livre trés instructif de MICHEL DESPLAND, La religion en Occident — Evo-
lution des idées et du vécu, Montréal, Fides, 1979 (Héritage et Projet, 23).

2 On pourrait encore signaler les termes milla, «religion», «communauté religieu-
se», voire « nation», et sunna, «coutume», «loi», et en particulier la pratique religicuse
intégrale de Muhammad.



148 CARL-A. KELLER

possedent également des termes désignant les aspects d’intériorité des ensem-
bles «religieux» et la pratique spécifiquement individuelle, mais celle-ci n’est
jamais en rupture avec la totalité du systéme.

Ces constatations ameénent une premiére conclusion: la science des reli-
gions doit se méfier du concept de «religion» tel qu’il s’est développé en
Occident. Elle sera attentive aux notions qui caractérisent la pratique et la
réflexion au sein d’un nombre aussi vaste que possible de sociétés, de civili-
sations et de personnes individuelles. C’est pourquoi notre science ne s’ap-
pelle pas «science de la religion», mais «science des religions».

Ajoutons immédiatement une seconde conclusion. Vu que chaque religion
— islam, bouddhisme, hindouisme, christianisme, etc. — se présente comme
une prodigieuse accumulation de faits, de pratiques et de théories relatifs a la
vie communautaire, sociale, politique et économique, sans oublier la vie
intérieure, psychique et «spirituelle» de chacun de ses membres en tant que
personnes individuelles, la science des religions apparait de prime abord
comme une science pluridisciplinaire. L’étude d’une religion — et par consé-
quent aussi I’étude de la pratique religieuse individuelle — nécessite la mise en
ceuvre d’approches diverses. La science des religions s’applique en effet a
analyser la vie religieuse des sociétés et des individus que la pratique religieuse
individuelle relie a la société; elle a donc un aspect sociologique. Elle se penche
sur des systémes de droit, et elle a par conséquent un aspect juridique. Elle
s’efforce d’élucider des phénomenes d’ordre psychique, et de ce fait elle ne
saurait se passer d’une approche psychologique. En plus, elle interprete des
systéemes de doctrines, des ensembles cohérents d’affirmations concernant
I’homme, le monde, les événements et ce qui dépasse et fonde tout cela; elle
fait donc immanquablement des percées dans les domaines de la philosophie
ou de la théologie. Remarquons d’ailleurs qu’en science des religions, il n’est
guére possible de distinguer «théologie» et «philosophie»: toute réflexion
«religieuse» reléve en fait des deux. Et par-dessus tout, nous verrons au cours
du présent article que la science des religions doit en tout premier lieu élaborer
une conception philosophico-théologique de ses propres fondements et justi-
fier ainsi sa spécificité et sa place dans I’évolution des sciences. Malheureu-
sement, il faut bien admettre que ce dernier aspect de son entreprise, a savoir
la mise au point de ses présupposés philosophiques, des a priori qui régissent
sa démarche, est le plus souvent négligé.

Cet aspect me parait laissé en friche, ou insuffisamment développé, dans le
livre le plus récent sur la science des religions, livre qui par ailleurs offre une
magistrale introduction aux multiples tiches de cette discipline. Je me fais un
plaisir tout particulier de présenter cet ouvrage ici puisqu’il est signé par mon
successeur dans la chaire de science des religions a I’'Université de Lausanne:



RELIGION ET SCIENCE DES RELIGIONS 149

Jacques Waardenburg 3. L’auteur est singuliérement qualifié pour rédiger un
ouvrage sur ce théme puisqu’il a a son actif de nombreuses publications sur ce
sujet, notamment sur ’histoire de la science des religions — des publications
dont nul ne sous-estime la valeur. Il est aussi ’éditeur de deux importantes
collections de monographies traitant des problémes de méthodologie en
science des religions*. De ce fait, Jacques Waardenburg est au courant de tout
ce qui se pense et se dit a propos des aspects théoriques de notre discipline. On
ne s’é¢tonne donc pas de constater qu’il aborde avec circonspection, fort d’'une
information extraordinairement vaste et pénétrante, la plupart des problémes
qui se posent au chercheur désireux de s’initier a 1’étude scientifique des
religions. C’est donc avec des sentiments de gratitude et d’admiration que je
présente ici son livre, non sans le prier de bien vouloir me pardonner si je ne
peux pas le suivre sur toute la ligne.

Jacques Waardenburg brosse a tour de réle le tableau de quatre types de
recherches qui, dans leur ensemble, constituent la science des religions:
recherches historiques, comparatistes, contextuelles et herméneutiques. L’ap-
proche historique, dont il analyse avec perspicacité les procédés et les princi-
paux résultats, fait percevoir les religions comme des grandeurs changeantes.
Cette espéce de non-permanence des religions en tant que systémes de doc-
trines et de pratiques risque évidemment de désécuriser les fidéles qui sont
convaincus de la valeur quasi éternelle de ce qui donne sens a leur vie.
Poursuivie pour 'instant principalement dans le monde occidental, ’appro-
che historique deviendra peut-étre un jour I’ceuvre commune de spécialistes
appartenant aux civilisations les plus diverses. C’est du moins I’espoir de
Jacques Waardenburg.

En ce qui concerne "approche comparatiste, ’auteur décrit les divers
niveaux et orientations d’une tentative de comparer les religions entre elles. 11
approfondit notamment les problémes de I’étude phénoménologique (dont la
Hollande a été le lieu d’origine et I'un des centres les plus en vue).

L’étude contextuelle, elle, prend appui sur les sciences de ’homme: eth-
nologie, sociologie, géographie, éthologie (en tant que science des comporte-
ments humains) etc. Parlant de la psychologie, I’auteur souligne I'intérét, pour
la science des religions, de chacune de ces diverses tendances. Il attire notam-

3 JACQUES WAARDENBURG, Religionen und Religion — Systematische Einfithrung in
die Religionswissenschaft, Berlin/New York, Walter de Gruyter, 1986 (Sammlung
Goschen, 2228). — L’exposé dont le présent article est la mise en forme définitive a été
prononcé avant la nomination de Jacques Waardenburg a la chaire de science des
religions de I’Université de Lausanne. Je suis persuadé que le fait d’avoir conservé la
structure originelle et de défendre des vues qui ne s’accordent pas entiérement avec
celles de Jacques Waardenburg ne saurait porter atteinte 4 une amitié qui, en ce qui me
concerne, se double d’une admiration sincére et reconnaissante pour la personnalité et
les compétences de mon successeur.

4 Les deux collections sont: Religion and Reason et Religion and Society, les deux
chez Mouton, Le Hague/Paris/Berlin.



150 CARL-A. KELLER

ment P'attention sur 'influence des «roles religieux» et des «modeéles reli-
gieux» sur la formation et la transmission de la pratique. Ensuite, il passe en
revue divers aspects de la vie religieuse communautaire et ajoute une esquisse
des principaux «réles» et de ceux qui en sont chargés. Une introduction a la
vie religieuse des peuples sans écriture termine le chapitre.

On ne peut que se féliciter de disposer d’un livre qui, a la fois succinct et
complet, introduit de maniére aussi magistrale a I’étude des faits religieux. En
science des religions, ni I’enseignement ni la recherche ne sauraient renoncer a
recourir, ne serait-ce que de maniére éclectique et critique, aux méthodologies
présentées si lucidement par Jacques Waardenburg.

Je suis obligé de m’arréter un peu plus longuement a I’approche hermé-
neutique, car c’est 1a que j’éprouve quelque difficulté a adopter sans réserve les
propositions de ’auteur. Voici d’abord son point de vue. En science des
religions, le terme «herméneutique» désigne la tentative de comprendre la
signification des faits religieux. Pour Jacques Waardenburg, une religion est
un systéme de signes qui interprétent le réel (p. 40). C’est donc une sorte de
langue dont les éléments sont constitués par ’ensemble des faits religieux
(p. 36). Ces derniers sont des faits en soi dépourvus de signification, mais
interprétés dans une optique religieuse. Plus précisément, les religions sont des
systémes de signes qui, interprétés dans des catégories religieuses, interprétent
le monde dans ces mémes catégories et permettent a la communauté de
s’orienter dans le monde et de trouver sa voie dans le dédale des événements et
des contingences. Les religions sont des «systémes d’orientation», Orientie-
rungssysteme (p. 34). Précisons encore que le caractére religieux de ces sys-
témes consiste principalement dans la référence a une ou plusieurs grandeurs
«autres» investies d’une autorité «absolue» (pp. 34s, 236 etc).

Dans cette approche (qui s’inspire largement de ’herméneutique philoso-
phique), il convient de mettre I'accent sur le fait de linterprétation. Le cher-
cheur est en présence de signes que la communauté elle-méme interpréte dans
le cadre de sa tradition religieuse. Ces interprétations s’ajoutent les unes aux
autres, car I'interprétation « premiére», «traditionnelle», fait ’objet de nou-
velles interprétations, autrement dit: de relectures. Les signes eux-mémes
sont, bien entendu, susceptibles de plusieurs interprétations. L’interprétation
herméneutique des religions analyse successivement toutes ces interpréta-
tions. Dans le détail, la démarche herméneutique préconisée par ’auteur est la
suivante: ’herméneute commencera par une description exacte du signe en
lui-méme, moyennant les analyses historiques, comparatistes et contextuelles
présentées dans les chapitres précédents du livre; a ce stade de son travail,
I’herméneute fera dans toute la mesure du possible abstraction des interpré-
tations religieuses offertes par les fidéles; dans ce sens, la démarche hermé-
neutique est d’abord «démythologisante, désidéologisante et dé-théologi-
sante» (p. 207). L’herméneute poursuivra son enquéte en s’interrogeant sur les
besoins de la communauté en question, les perplexités et les angoisses aux-



RELIGION ET SCIENCE DES RELIGIONS 151

quelles le signe utilisé est censé apporter une réponse. A cela s’ajoute ’examen
des rapports entre ce signe et la tradition globale de la communauté. Enfin,
I’herméneute essayera de déceler les significations religieuses implicites (c’est-
a-dire: regues spontanément, souvent inexprimeées) et explicites (attestées par
des documents, des textes) du fait. Il le fera dans une perspective anthropo-
logique: a travers I’étude des faits et des systémes, et de leurs multiples
significations, le spécialiste espére mieux connaitre I’étre humain. C’est en
fonction de ce désir que ’herméneute s’efforce de dégager les intentions qui
président aux actes religieux, ainsi que les intéréts qui sont en jeu. Enfin,
constatant qu’un systéme de signes pouvant étre considéré comme religieux
comporte en principe une ou plusieurs références auxquelles ’homme «reli-
gieux» concéde une validité absolue (p. 236), ’herméneute étendra sa recher-
che a des systémes qui ne sont pas généralement rangés sous I’étiquette «re-
ligion», mais qui comportent des références de validité absolue et qui per-
mettent de s’orienter. Ce sont la des «religions implicites», telles les idéologies
«profanes» qui sont en réalité des systémes religieux qui s’ignorent 5. Cette
derniére conclusion rejoint le point de départ de Jacques Waardenburg: il était
d’emblée préoccupé de trouver un concept de religion aussi ouvert que pos-
sible et, surtout, non «religieux» au sens courant du terme (p. 17). Telles sont
les théses de I'auteur.

L’approche «herméneutique» se définit comme la tentative de saisir la
signification des faits religieux. C’est donc ici que se posent les vrais problémes
de méthodologie en science des religions. Car c’est ici que le chercheur touche
au cceur méme de la pratique religieuse et qu’il est confronté a I’'objet véritable
de son projet. Si les approches historique, comparatiste et contextuelle peu-
vent a la rigueur se pratiquer en dehors du champ propre de la science des
religions, la question herméneutique constitue sans aucun doute la spécificité
de cette discipline. Si ’historien, le sociologue, I’ethnologue, le psychologue
sont certes en mesure de décrire et d’expliquer des faits religieux en partant des
prémisses de leurs disciplines respectives (c’est-a-dire en réduisant le plus
souvent les phénoménes a des conditionnements historiques, sociologiques
ou psychologiques), le représentant de la science des religions, lui, entend
dépasser ces méthodologies en développant des stratégies grace auxquelles il
espere mettre a nu des significations.

La démarche herméneutique proposée par Jacques Waardenburg permet-
elle de comprendre et d’expliciter toute la signification des pratiques religieu-
ses? Il me semble — et je le dis avec tout le respect que je dois a son travail, qui
m’inspire la plus haute estime — qu’il ne va pas assez loin.

Pour Jacques Waardenburg, ’étude herméneutique des religions est essen-
tiellement 1’étude des diverses lectures que les fidéles font de leur systéme

5> En ce qui concerne I'inclusion de ces «religions non religieuses», JACQUES WAAR-
DENBURG avoue sa dette envers GEORG SCHMID, qui a développé ce théme dans plu-
sieurs livres.



152 CARL-A. KELLER

religieux et des signes qui le composent. Se pose alors la question de savoir si
cette étude se distingue des approches historique, comparatiste et contextuel-
le ? Est-elle une approche différente ? Il semble que non. La lecture que le fidele
offre de sa religion se cristallisera toujours dans des documents, faute de quoi
il ne serait pas possible de la connaitre. Il s’agira dans I'immense majorité des
cas de textes soit écrits, soit communiqués oralement. Ces textes devront
nécessairement &tre soumis a des analyses philologiques, sémantiques, histo-
riques et surtout contextuelles. Jacques Waardenburg attire lui-méme I’atten-
tion sur cette nécessité, notamment dans les trois premiers points de son
programme. En quoi consiste alors la démarche proprement herméneutique,
qui fera apparaitre la signification du document?

L’auteur répondra probablement que la spécificité de I’étude herméneu-
tique consiste en ce que le chercheur se concentre sur I’intention qui a guideé la
rédaction du document, c’est-a-dire sur les attentes, les espoirs, les certitudes
qui ont présidé a son élaboration. On objectera que ce sont la des points de vue
que toute recherche littéraire, historique ou contextuelle se doit de prendre
trés au sérieux. Lorsqu’on étudie un auteur quelconque, religieux ou profane
— poéte, historien, journaliste, prophéte, théologien, mystique ou philosophe
—, on n’aura pas terminé le travail avant d’avoir dégagé les intentions de
’auteur en question, la finalité de son projet, la nature de ses certitudes ou de
ses sentiments, voire méme les non-dits qui se cachent entre les lignes et
derriére les mots. L’effort herméneutique préconisé par Jacques Waardenburg
semble donc se réduire a I’analyse préherméneutique des documents. Au bout
de I’effort, on aura identifié une intention «religieuse», mais aura-t-on com-
pris la signification du document? Qu’est-ce qu’on entend, en fin de compte,
par «signification»?

Il y a plus. On peut se demander si les présupposés qui déterminent 1’ap-
proche scientifique de Jacques Waardenburg sont aptes a conduire jusqu’au
cceur des pratiques religieuses. Personnellement, je ressens dans sa position
une certaine ambiguité, peut-étre méme la crainte d’étre trop généreux dans
I’appréciation positive de la religion et d’aller a ’encontre des principes de
rationalité scientifique actuellement en vigueur. Voici quelques indices de
cette ambiguité:

L’auteur souligne a plusieurs reprises que la religion renvoie constamment a
des grandeurs «autres» chargées d’une signification inconditionnelle, «abso-
lue» (pp. 30s. 34s. 39. 236). Il met en évidence la Wirklichkeit der Religion qui
n’apassonfondement dansle donné empirique (p. 24 ;cf. p. 162), etil faitétatdu
role que cette Wirklichkeit doitjouer dans la recherche scientifique (pp. 27-29).
Il admet aussi que la Vérité vécue et expérimentée par les hommes religieux
«demeure une question plus ouverte qu’on ne ’admet en général» (p. 232).
Enfin, il exige qu’on «se débarrasse de ’habitude de considérer les manifes-
tationsreligieuses, passées et présentes, en tant que telles comme des illusions,
puisque «il y a un élément de vérité en toute imagination vécue» (p. 253).



RELIGION ET SCIENCE DES RELIGIONS 153

Ces citations attestent une sensibilité certaine pour le cOté «irrationnel»,
«transcendant» de la vie religieuse. Mais cette sensibilité est tenue en échec,
voire méme oblitérée, par le souci qui se fait jour, dans I’intérét d’une recher-
che scientifique, de ramener cette dimension «autre» a une intentionalité
humaine et a ’expression d’un comportement de ’homme.

Ainsi, 'auteur déclare d’emblée qu’il désire parler de la religion comme
d’un fait humain (p. 9). Il se forge un concept de «religion» qui n’est pas
lui-méme «religieux» (p. 17). Il précise que la recherche en science des reli-
gions ne porte pas sur «une idée ou une substance métaphysique de la reli-
gion» (p. 18) et il semble préconiser une origine humaine de la religion (p. 81).
Dans son exposé, il ne se réfere qu’a des phénomenes humains (pp. 58s), ce
qui fait que «l'interprétation scientifique (de la religion) ne coincide jamais
avec les interprétations des croyants» (p. 63). Si la science des religions
n’envisage pas l’existence d’une «substance métaphysique» de la religion,
elle présente en revanche un intérét anthropologique (pp. 39. 231ss), car
«les formations religieuses contiennent des significations qui ont été
découvertes par des humains» (p. 232). Cest donc I'’homme qui est au
centre de I'’enquéte; les grandeurs «autres», «absolues», n’y entrent qu’en tant
qu'éléments d’un systéme de signes découvert et mis au point par des
hommes.

Cette orientation strictement anthropologique de la science des religions
nous oblige a poser la question de la spécificité de celle-ci. A lire I'ouvrage par
ailleurs si riche de Jacques Waardenburg, on a I'impression que la science des
religions se contente de combiner les diverses approches des sciences humai-
nes - histoire, ethnologie, sociologie, psychologie, comparatisme — en privi-
légiant toujours I’analyse des comportements religieux. Elle apparait comme
une science humaine qui, utilisant les méthodes et les résultats des autres
sciences humaines, met I’accent sur la description et ’explication des inten-
tionalités religieuses. Cela revient encore a dire qu’elle est au fond une division
de chacune des sciences humaines: un chapitre des études historiques, paral-
lelement aux chapitres sur I’histoire des institutions ou des arts, un chapitre de
la sociologie - comme sociologie de la religion, parallélement aux sociologies
de la connaissance, de la vie artistique etc. —, une psychologie de la religion,
comme il y a une psychologie de I'’enfant, de la personne agee, ou de la
personne tout court. La spécificité de la science des religions ne résiderait pas
non plus dans la démarche herméneutique, car celle-ci se définit, comme nous
'avons montré, comme I’application des méthodes utilisées dans les sciences
humaines, a ’analyse des relectures d’un donné religieux.

La science des religions a-t-elle une spécificité ? Des caractéristiques qui la
distinguent nettement des sciences humaines et qui légitiment sa place au sein
de I'Université? Des caractéristiques qui rendent justice a la spécificité de la
pratique religieuse, tout en sauvegardant sa prétention d’étre une science,
c’est-a-dire un systéme cohérent, rationnel de connaissances?



154 CARL-A. KELLER

IL

Commengons par rappeler que Jacques Waardenburg considére les syste-
mes religieux comme des systémes de signes, autrement dit, comme des
langues (p. 36 et passim). Ce point de départ est aussi le nétre; nous ’avons
développé, par exemple, en 1977 lors de la séance de fondation de la Société
suisse pour la science des religions®. Que faut-il entendre par «langue» ? Pour
Jacques Waardenburg, un systéme religieux est un «systéme d’orientation»
qui permet a ’homme religieux de se situer et de «s’orienter» dans le monde.
Sans doute. Une langue est toujours une grille de lecture de univers; elle
interpréte 'univers, 'ordonne, le rend intelligible, et par conséquent permet
au locuteur de s’orienter. Mais une langue n’est pas qu’un systéeme d’orienta-
tion. L’orientation n’est méme pas sa fonction premiére. Le role principal
d’une langue est de permettre ’échange de messages. C’est 13, pourrait-on dire,
la «vocation» d’une langue, sa véritable raison d’étre. Disposant d’une langue
commune, les humains ont la possibilité de se faire entendre, d’exprimer leurs
craintes, leurs désirs et leurs projets, et de capter les pensées et les réponses des
autres. A y regarder de prés, on s’apergoit que c’est uniquement en tant
qu’instrument de communication qu'une langue est aussi instrument d’orien-
tation. Car la langue nous est communiquée par ceux qui nous précédent, et
avec elle les informations grace auxquelles nous nous «orientons» dans la vie.
La communication est premiere. Faute de communication, nous sommes
incapables de nous orienter.

Les religions sont des langues. C’est dire que ce sont des systémes de signes
destinés a véhiculer des messages, a servir de moyen de communication.

En renvoyant a notre communication de 1977, nous précisons immeédia-
tement: Les religions sont des langues pluridimensionnelles. Elles sont certes
aussi des langues «naturelles», mais elles comportent en outre un ensemble de
signes d’ordre social (la communauté religieuse est structurée de maniére
signifiante), un ensemble de signes d’ordre gestuel (des rites), un ensemble de
signes d’ordre esthétique (des symboles visuels et auditifs) et un ensemble de
signes d’ordre conceptuel (un systéme de doctrines), ainsi qu’un ensemble
d’attitudes psychiques signifiantes, une structuration appropriée de I'intério-
rité, des sentiments, des orientations de I'intentionalité. Les religions se pré-
sentent comme des langues complexes. C’est a I’aide de tous ces «codes» -
social, gestuel, esthétique, conceptuel, émotionnel - que se produit la com-
munication religieuse. C’est sur I’ensemble de ces codes que se profile un
message religieux.

Les religions, des moyens de communication. Mais qui sont les partenaires
de ces échanges de messages ? La réponse ne fait pas ’'ombre d’un doute : a c6té

¢ « Définition et méthode de la science des religions» (1977), publié, avec des théses

en allemand, dans le premier Bulletin de la Société suisse pour la science des religions

(1978). Le texte frangais est réédité dans Communication avec I'Ultime, Genéve, Labor
et Fides, 1987.



RELIGION ET SCIENCE DES RELIGIONS 155

des messages que les hommes religieux échangent entre eux, lors d’un dialogue
intra- ou interreligieux, dans ’enseignement et la transmission de la «langue»,
lors de rencontres de toutes sortes, on observe surtout, c’est-a-dire en tout
premier lieu, des interactions entre les locuteurs humains - les pratiquants
d’une religion - et certaines grandeurs «autres», «transcendantes», «sur-
humaines», «ultimes», «non empiriques». Ce dernier terme est sujet a cau-
tion; car dans la communication religieuse, les grandeurs «autres» devien-
nent précisément «empiriques» puisqu’elles se font connaitre. Ces grandeurs,
ce sont des esprits, des ancétres, des dieux, Dieu, un absolu, «’autre versant
du réel», la «nature véritable des choses», 1a vacuité. Aussi disparates que ces
grandeurs puissent paraitre, ce sont des entités qui se manifestent, qui par-
lent, qui se communiquent, qui se donnent, qui se livrent a I’expérience
humaine.

La communication proprement religieuse est toujours bilatérale. Les gran-
deurs «autres», loin d’étre de simples signes dans un systéme de signes appelé
une «religion», sont les véritables partenaires de la communication, les répon-
dants des humains, leurs interlocuteurs. Comme elles se sont manifestées
autrefois, elles continuent a se faire connaitre de ceux parmi les humains qui
leur envoient des messages.

Voici quelques exemples.

Lors d’un «culte de possession», une communauté religieuse invoque un
ou plusieurs «esprits». Elle est organisée de maniére appropriée, avec des
chefs, des sacrificateurs, des musiciens, des femmes susceptibles d’étre pos-
sédées, etc. Elle exécute des gestes signifiants, prononce des paroles signifian-
tes, et le psychisme de chaque participant est d’une maniére ou d’une autre
orienté vers I’attente de la réponse de I’esprit. Le ou les esprits répondent
effectivement en prenant possession de certains participants choisis, en leur
imposant un comportement signifiant et en parlant a travers eux. Nous som-
mes en présence d’une communication bilatérale entre une communauté
religieuse et ses grandeurs «autres». Comment 'interpréter ? L’attitude scien-
tifique consiste-t-elle a déclarer péremptoirement qu’il s’agit de phénoménes
qualifiés autrefois d’«hystérie» ? de dérangements psychiques? de décharges
de tensions latentes de ’'inconscient? d’une extériorisation spectaculaire des
tensions qui agitent la communauté et ses membres, individuellement et
collectivement? d’une sorte de performance théitrale minutieusement mise
en scéne? d’un culte «liturgique»? Il me semble qu’une attitude vraiment
«scientifique», c’est-a-dire «objective», honnéte, non ethnocentrique, donc
ouverte a la compréhension des choses, se contentera de prendre acte du fait
qu’un échange de messages a lieu entre une communauté religieuse et certai-
nes grandeurs «autres» appelées «loa» ou «esprits». La compréhension de ce
qui se passe lors d’un culte de possession dépend du refus du chercheur
d’appliquer souverainement a ce phénomeéne les principes interprétatifs des
sciences humaines.



156 CARL-A. KELLER

Autres exemples. Fort de sa connaissance d’Allah qui s’est manifesté par
les prophétes et, en dernier lieu, par Muhammad, le musulman ose invoquer
son Dieu. Celui-ci lui répond, soit en lui accordant des certitudes (yagin), soit
en lui disant, grace a une sorte d’illumination, ce qu’il doit faire (“ilham), soit
encore en lui expliquant quelque vérité fondamentale de I’existence et de la
religion (hatir). La communication est bilatérale, entre le musulman et son
Dieu.

Communication bilatérale aussi dans d’autres religions. L’adepte de Shiva
cherche a son tour son Dieu. Il chante, fait des études, écoute I’enseignement
du maitre, offre pija etc. Shiva lui répond, soit en prenant possession de lui,
sur le mode des cultes de possession, soit en lui apparaissant sous la forme
d’un guru qui devient le lieu de Sa présence. — Le bouddhiste aspire a I'«éveil»
ou au moins a I'un des divers grades de celui-ci, a la perspective de la non-
substantialité des choses, c’est-a-dire de la «vacuité». Il médite, étudie les
Ecritures, observe les préceptes, prononce des formules, se concentre sur
I’expérience qu’il souhaite faire. En plus, il compte sur l’assistance des
Bouddha et des Bodhisattva. Enfin, la « Vérité véritable», dont il espére faire
I’expérience, «se donne» a lui; il vit un événement contingent qui vient d’un
«ailleurs». — Le chrétien, lui, s’adresse au Pére céleste, par I'intermédiaire du
Saint-Esprit, en comptant sur la grace du Seigneur Jésus-Christ, et il regoit
I’assurance de la grace qu’il recherche, ainsi que des réponses concretes a ses
prieres. Il se sent accepté par Dieu et découvre partout les traces de son
Seigneur qui I'accompagne a travers les vicissitudes de I’existence.

Nous pourrions continuer. Ot que nous tournions nos regards scrutateurs,
nous sommes obligés de nous rendre a I’évidence: la vie religieuse consiste en
un échange de messages entre des humains et certaines grandeurs «autres».
Nier ce fait serait contraire a 1’esprit scientifique.

Se pose alors la question décisive: comment interpréter ces faits? Peut-on
se contenter de ’observation brute, sans autre commentaire ? Faut-il céder a la
tentation d’ignorer le probléme fondamental - qui est de définir I'identité des
partenaires non humains du dialogue - et de se limiter a une analyse des
comportements humains? Faut-il suspendre le jugement en ce qui concerne
les grandeurs «autres» ou les considérer implicitement ou explicitement
comme les produits d’une imagination débridée, donc comme des illusions ?
Ou faut-il aborder autrement la question?

Traditionnellement, la science des religions emboite le pas aux sceptiques
et aux critiques. L’évolution de ’esprit européen, culminant dans le criticisme
de Kant et dans la victoire du positivisme mécaniste dans toutes les sciences
«officielles», lui interdit de considérer comme «réelles», ou vivantes, ou
simplement «existantes», des grandeurs «non empiriques», c’est-a-dire des
entités qui ne tombent pas sous le coup d’une analyse quantifiable et d’une
explication mécaniste (basée rigoureusement sur des relations de cause a
effet). Qu’on le veuille ou non, une telle attitude est toujours, et quels que



RELIGION ET SCIENCE DES RELIGIONS 157

soient les nuances et les distinguos de I’argumentation, une critique, voire une
négation, de ’essence méme de la vie religieuse. Car celle-ci consiste, nous le
répétons, dans le dialogue entre ’homme religieux et la grandeur «autre»,
«ultime», avec laquelle il entre en communication - et qui répond a son
attente. Et on se demande encore une fois si une telle attitude, qui commence
par nier le phénoméne qu’on prétend expliquer, peut étre reconnue conforme
aux exigences de la recherche scientifique.

Rejetant toute approche du dialogue religieux qui négligerait la prise en
considération de I’existence des partenaires «autres» de ’homme, nous pro-
posons dans un premier pas ’acceptation méthodologique de leur existence.
La clart¢ de la méthode et ’honnéteté scientifique exigent de prendre le
phénoméne au sérieux et d’analyser le dialogue dans ce qu’il prétend étre: une
véritable rencontre entre deux grandeurs différentes. Cela signifierait qu’on se
garde de toute réduction du dialogue a une explication unidimensionnelle;
qu’on décrive attentivement la nature du partenaire non humain comme du
pratiquant humain et que, le cas échéant, on s’efforce de comprendre la
«vacuité» ou I'«absolu» qui se donnent au méditant.

Toutefois, pareille acceptation méthodologique de I’existence des gran-
deurs «autres» est encore insuffisante. En procédant de cette fagon, le cher-
cheur fait semblant de croire a la réalité d’un vrai dialogue, alors qu’en fait il
reste sceptique. La méthode a ’avantage de ne pas occulter le phénoméne de
I’échange de messages, mais aboutira-t-elle 4 une compréhension en profon-
deur de la rencontre religicuse ? Ne faut-il pas oser faire un pas de plus dans
’évaluation positive des grandeurs «autres»?

Face au phénomeéne de ces grandeurs qui se manifestent, qui parlent, qui
prennent possession de certains humains en les marquant de leur personna-
lité, ou qui les transforment par la force de leur altérité radicale, la science des
religions, respectueuse de sa spécificité qui la distingue des sciences humaines,
reconnaitra I’existence d’un monde autre, non matériel, non ssumis a ’ana-
lyse quantifiante, mais multiple et structuré, formé par ’ensemble des gran-
deurs «autres».

La tache spécifique de la science des religions nécessite en effet une nou-
velle démarche philosophique. Il s’agira de rien moins que de dépasser le
paradigme matérialiste et mécaniste qui domine encore la recherche scienti-
fique. Ce paradigme rend inapte a comprendre la vie religieuse, il interdit
Paccés a I'incorruptible densité de la rencontre religieuse. Il faut, avec réso-
lution et fermeté, se mettre a développer un nouveau paradigme, un para-
digme qui n’exclut pas, mais qui inclut le Transcendant, '« Autre», la «va-
cuité», Dieu, les dieux et les esprits, bref: le versant invisible des phénomé-
nes.

La nécessité d’un tel paradigme s’impose presque brutalement, au moment
ou le chercheur se trouve en présence d’un pratiquant fervent. Quand celui-ci
lui dit que le Christ lui parle ou que le Saint-Esprit le conduit, que Dieu éclaire



158 CARL-A. KELLER

son existence ou qu’Allah le dirige grace a Sa Parole, que Shiva le libére des
contraintes du samsara ou qu’Amida lui donne certitude, consolation et joie,
que ’Absolu s’est dévoilé a lui ou qu’il a connu I’éveil a la vacuité des choses
—, quand il est en présence d’affirmations de ce type, le chercheur ne saurait se
dérober a sa tache: essayer de situer ces grandeurs, de comprendre leur irré-
ductible spécificité et d’en offrir en fin de compte une sorte de synthése.
Celle-ci prendrait alors la forme d’une hypothese relative aux structures du
monde «autre». Elle aboutirait a une morphologie de I'Ultime.

Dans ’accomplissement de cette tache, la science des religions peut s’ap-
puyer sur les enquétes et les réflexions auxquelles les pratiquants des religions
se sont livrés depuis fort longtemps. Les grandes religions en particulier -
bouddhisme, hindouisme, judaisme, christianisme, islam — offrent une riche
moisson d’apergus divers, de découvertes et de connaissances étayées de ces
dimensions «autres» —, des connaissances dont la science des religions peut
s’inspirer afin de jeter les bases d’une nouvelle investigation, sérieuse, rigou-
reuse, de ce versant caché, et pourtant infiniment proche, de I'univers et de
I’homme.

Ainsi comprise, la science des religions ferait ceuvre de pionnier. Elle se
placerait a la téte des sciences qui avancent vers une nouvelle perception du
monde. Il ne fait pas de doute que le paradigme positiviste, qui domine encore
la recherche scientifique, est en train de changer. Une insatisfaction se fait
remarquer, dans les sciences de la nature aussi bien que dans les sciences de
I’homme. Le rejet sans appel, en tant qu’objet d’une investigation scientifique,
de tout ce qui dépasse le mesurable, le quantifiable, le matériel, le refus
d’accorder une quelconque réalité au Transcendant, sont en train de céder le
pas a une attitude plus ouverte et plus prudente. Les physiciens se heurtent aux
limites de I’explication matérialiste et mécaniste des phénoménes; ils se
trouvent devant des faits sur lesquels les modéles traditionnels d’explication
n’ont pas de prise. Au sein des sciences humaines, des voix se font entendre
qui réclament une approche des phénomeénes plus lucide, plus critique a
I’égard des présupposés idéologiques du paradigme actuel, une approche
moins réfractaire a ce que la science positiviste stigmatise comme «irration-
nel». Dans le cadre de cet article, il n’est pas possible d’approfondir conve-
nablement ce théme. Mais je ne peux pas m’empécher de citer au moins une
importante collection d’essais qui éclaire cette problématique d’une lumiére
singuliérement crue: Der Wissenschaftler und das Irrationale’. Les quatre

"H. P. DUERR (éd.): Der Wissenschaftler und das Irrationale - Beitrdge aus Ethno-
logie und Anthropologie, Philosophie und Psychologie, Frankfurt am Main, Syndikat,
(1980) 19852. Cf aussi SIMON GLYNN (éd.): European Philosophy and the Human and
Social Sciences, Aldershot, Gower, 1986. - Pour ce qui est de la sociologie en particulier,
cf. FRIEDRICH H. TENBRUCK, Die unbewdltigten Sozialwissenschaften, oder: Die Ab-
schaffung des Menschen, Graz, Styria, 1984. - La liste des ouvrages émanant des milieux
des sciences humaines et remettant en question les fondements mémes de celles-ci
pourrait &tre considérablement allongée.



RELIGION ET SCIENCE DES RELIGIONS 159

volumes de cette collection réunissent les contributions d’un nombre impres-
sionnant d’ethnologues, de sociologues, de psychologues et de philosophes.
Les auteurs estiment tous qu'une attitude moins crispée face a cette autre
dimension des phénomeénes est non seulement souhaitable, mais possible. Ils
envisagent aussi une nouvelle prise en compte philosophique de ce problé-
me.

De cette vaste mine d’informations, je retiens ici deux exemples. Tout
d’abord, celui de notre compatriote Werner Zurfluh, biologiste et ethnologue.
Zurfluh espére qu’une philosophie naitra un jour qui « montrera les points ou
un paradigme scientifique est ouvert sur la Transcendance et ou il peut étre
ouvert sans peine a la Transcendance»?. Et il ajoute:

«Dans un paradigme scientifique qui ne permet aucune ouverture sur la

Transcendance, la nature humaine est livrée a des critéres d’évaluation qui

sont inhumains»®.

De son c¢6té, le psychiatre Stanislav Grof travaille a I’élaboration d’un
«nouveau paradigme englobant» qui comporterait

«des dichotomies complémentaires a trois niveaux: du kosmos, de ’'indi-

vidu et du cerveau humain. L’univers aurait un aspect phénoménal,

déployé, et un aspect transcendant ou non déployé. Au niveau de I'indi-
vidu, nous aurions d’un c6té le concept de machine biologique, d’inspira-
tion newtonienne et cartésienne, et d’autre part le concept d’un champ
illimité de la conscience. La méme dichotomie complémentaire se retrou-
verait au niveau de la double fonction du cerveau: le cerveau a en effet une
fonction linéaire et digitale, comparable au fonctionnement d’un ordina-
teur, et une fonction holographique travaillant sur le mode de la simulta-
neité» 10,

L’élaboration d’un tel paradigme est urgente, selon S. Grof, en vue de
I'analyse adéquate des recherches récentes sur la nature de la conscience.

On ne manquera pas de noter les correspondances entre de telles préoc-
cupations et les idées des « Gnostiques de Princeton», du physicien Fritjof
Capra, et du chimiste lausannois Pierre Feschotte!l.

C’est en se fondant sur un paradigme scientifique de ce type, qui restera
ouvert sur la Transcendance, que la science des religions est invitée a pour-
suivre ses travaux. Ce faisant, elle balisera la voie qui conduira a I'indispen-
sable et inévitable dépassement du paradigme matérialiste et mécaniste.

8Vol. I, p. 135.

?Vol. I, pp. 152s.

" Vol. IV, p. 233.

' RAYMOND RUYER, La gnose de Princeton .- Des savants a la recherche d'une
religion, Paris, Fayard, 1974. FRITIOF CAPRA, Le tao de la physique (1975), Paris, Sand,
1985, avec une Postface: «Révision de la nouvelle physique». PIERRE FESCHOTTE, Les
illusionistes - Essai sur le mensonge scientifique, Lausanne, Aire, 1985.



160 CARL-A. KELLER

Ce dépassement est en effet inévitable. Dans la conscience culturelle de
sections de plus en plus larges de nos populations, I’ancien paradigme est déja
percu comme inopérant. Il suffit de faire allusion a la puissante vague de fond,
formée des courants les plus divers, qui surgit parmi nos contemporains et
qu’on désigne globalement par le terme « New Age» !2. C’est la valorisation de
I'«irrationnel», du «transpersonnel», du «mystique» et de toute espece
d’«ésotérisme». Redécouverte aussi de pratiques religieuses occultées par la
civilisation matérialiste: chamanisme, pratiques archaico-élémentaires,
voyages extra-corporels etc. etc... Pour le paradigme scientifique qui domine
encore la vie intellectuelle, tout cela reléve de I'obscurantisme le plus abject. Et
il est certain que le charlatanisme et la fumisterie se sont taillé une place
enviable au sein de ce conglomérat de mouvements parfois contradictoires.
Mais il ne faut pas oublier que « New Age» compte aussi des scientifiques et
des philosophes tout a fait sérieux! Et que cette tendance qui marque la vie
culturelle de notre temps est I'expression d’une recherche sincére et d’une
aspiration quasi existentielle a une intelligence moins étriquée du réel.

En adoptant un paradigme scientifique qui n’exclut pas la Transcendance,
la science des religions sera en mesure de développer des critéres valables pour
mettre un peu d’ordre et de clarté dans cet amas de phénomenes hétéroclites,
que ’explication positiviste s’obstine a réduire a une simple réaction viscérale
contre une intellectualité rationaliste devenue insupportable. S’il s’agit assu-
rement d’une réaction, celle-ci présente pourtant 'immense avantage de
renouer avec un savoir ancien et universel qui rend accessible une dimension
de I’étre qui échappe — et qui échappera toujours — aux tenants du paradigme
matérialiste.

Ainsi comprise, la science des religions est la science pilote de I’avenir.
Elucidée, enrichie et encouragée par elle, la pratique religieuse elle-méme
redeviendra communication avec 1’Ultime, avec le Transcendant, et Voie
royale pour ’'homme vers la reconstitution de sa propre plénitude. Cariln’y a
de plénitude que dans I’association avec la Plénitude qui précéde, englobe,
vivifie et assume pleinement la finitude de ’homme. Et «Plénitude» n’est
qu’un autre terme pour I’Ultime.

Ainsi comprise, la science des religions est une sorte de théologie fonda-
mentale. Elle jette les bases philosophico-théologiques (et «empiriques»!) sur
lesquelles la théologie chrétienne pourra construire son édifice. Car le chrétien
a de fortes raisons de penser — et de le dire courageusement — que tous les
mystéres de I’Ultime s’éclairent a la lumiére de Jésus-Christ.

12 Cf. GERT GEISLER (éd.), New Age - Zeugnisse der Zeitenwende, Freiburg/Breisgau,
Hermann Bauer, 1984 - une collection représentative de textes originaux. Par ailleurs, la
littérature est excessivement riche et variée. Cf aussi, en francais: MARIE-FRANCE
JAMES, Les précurseurs de I'Ere du Verseau, Montréal, Editions Paulines, 1984.



	Religion et science des religions

