
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1988)

Heft: 2: Approches du phénomène religieux

Artikel: Le phénomène religieux : une approche psychodynamique de sa
composante collective

Autor: Gilliéron, Edmond

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381352

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381352
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 120 (1988), P. 137-146

LE PHENOMENE RELIGIEUX: UNE APPROCHE
PSYCHODYNAMIQUE DE SA COMPOSANTE

COLLECTIVE

Edmond Gilliéron

Introduction

1. Je ne suis pas de ceux qui considèrent que la psychanalyse donne des

réponses parfaitement adéquates sur le phénomène religieux.
2. Je suis de ceux, en revanche, qui pensent que la psychanalyse offre une

ouverture intéressante sur les besoins religieux de l'homme.
3. Je pense que la psychanalyse s'est égarée en réduisant la religion à un

phénomène pathologique, à savoir la névrose obsessionnelle.
4. Il me semble plus adéquat de comprendre certaines pratiques thérapeutiques

de type religieux à partir des données psychanalytiques, pratiques qui
visent essentiellement à calmer les angoisses de mort. Mais, à mon avis, il est
nécessaire de ne pas confondre ces pratiques thérapeutiques avec le phénomène

religieux lui-même qui, selon moi, doit être compris comme un
phénomène collectif, beaucoup plus qu'individuel.

Survol historique

Un survol historique très sommaire peut permettre de mieux saisir la

position psychanalytique par rapport à la religion. J'aimerais également
discuter le sens de son apparition dans la médecine.

De fait, les relations entre l'Eglise et la psychothérapie sont aussi anciennes

que la médecine elle-même et il a fallu des millénaires pour que l'on assiste à

une claire distinction entre les deux (il n'est cependant pas certain que cette
distinction soit si claire à l'heure actuelle encore). Le terme même de

«psychothérapie», qui semble dater du début de notre ère, se trouve dans la
littérature des Pères grecs de l'Eglise, utilisé dans le sens de « méthode destinée
à ramener les âmes à Dieu». Les historiens de la médecine (Ch. Lichtenthae-
ler, Ellenberger) ont d'ailleurs mis en évidence le fait que les pratiques médicales

des sociétés dites primitives étaient presque essentiellement psychothérapiques,

en ceci qu'elles visaient à calmer les angoisses de l'homme beaucoup
plus qu'à traiter de véritables maladies. Elles se fondaient sur une pensée

magique, où le symbole était tout-puissant, confondu avec la réalité (image
confondue avec un objet ou avec une personne). Cette médecine cherchait



138 EDMOND GILLIÉRON

surtout à apaiser les esprits, bien plus qu'à traiter des maladies organiques ou
psychiques. Dans cette approche du monde, le corps n'était pas séparé de

l'esprit. Pour le «primitif», «corps et âme, santé et maladie, étiologie et

thérapeutique, individu et société sont essentiellement liés»1. Il s'agissait
donc d'une médecine globale, mais essentiellement subjective. Avec les
civilisations orientales des quatrième et troisième millénaires avant Jésus-Christ
et la naissance de cultures urbaines, on nota l'apparition de véritables
professions médicales et l'introduction d'une certaine rationalité en médecine.
Cette rationalité posera un important problème: lorsque l'homme se met à

raisonner, on le sait, il doit faire en quelque sorte abstraction de ses sentiments
et doit prendre une distance émotionnelle par rapport à l'objet qu'il étudie.

Ainsi, lorsque l'on se mit à étudier rationnellement le corps du malade, on finit
par oublier un peu son âme: en effet, tout se passait comme si, contraint
d'oublier ses propres émotions dans l'examen du malade, le médecin en

oubliait que le malade avait aussi un esprit. C'est ainsi que la phase archaïque
de la médecine marque le début d'une tendance à séparer médecine du corps et

traitement de l'âme. A cette époque, deux médecines furent pratiquées
parallèlement: la médecine profane et la médecine sacrée. Selon Ellenberger2, la

première se révéla plus efficace dans le traitement des maladies organiques et
la seconde dans celui des troubles d'ordre affectif et mental, raison pour
laquelle la psychothérapie appartint essentiellement aux religieux pendant des

millénaires, et cela, jusqu'à l'apparition de la psychanalyse. Or, si l'on veut
comprendre la position psychanalytique, il me semble important de la situer,
elle aussi, dans le contexte de l'évolution de la pensée occidentale depuis le

Moyen Age. Je ne suis ni philosophe ni historien, et l'on voudra bien excuser le

schématisme de mes propos qui n'ont d'autre but que de tenter de tracer une
ligne directrice générale parmi les courants contradictoires des derniers
siècles. Il me semble ne pas me tromper en disant que la Renaissance marque, par
rapport au mysticisme qui régnait au Moyen Age, un tournant fondamental,
orientant l'homme vers un positivisme de plus en plus marqué. En effet,

l'apparition de l'humanisme aux XIVe et XVe siècles met l'homme et ses

réalisations au centre de sa réflexion : il vante les valeurs humaines, renoue
avec les traditions anciennes d'observation et d'expérimentation, prône les

vertus de la raison, etc. C'est à cette époque que le Polonais Copernic (1473-
1542) remet en question le système de Ptolémée (90-168) admis par l'Eglise.
En cela, Copernic retrouve certaines intuitions de Pythagore (500 ans av.
J.-C), comme on le sait. Cette orientation vers les valeurs humaines ne fait
que s'accentuer dans les siècles suivants et jusqu'à aujourd'hui: le culte de la
raison (siècle des lumières, XVIIIe) et le culte de l'imagination et des passions

1 C. Lichtenthäler, Histoire de la médecine, Fayard, Paris, 1978, p. 49-72.
2 H. Ellenberger, A la découverte de l'inconscient. Histoire de la psychiatrie

dynamique, SIMPE-Ed. Villeurbanne, 1974.



UNE APPROCHE PSYCHODYNAMIQUE 139

(romantisme, début du XIXe) sont deux aspects fondamentaux de cette
tendance à centrer toutes les valeurs sur les réalisations humaines. La révolution
industrielle et ses acquis n'ont fait qu'augmenter le sentiment de puissance de

l'homme et accroître son goût pour les choses terrestres au détriment des

choses célestes.
Sans entrer dans la complexité des phénomènes en jeu, j'ai voulu surtout

situer la psychanalyse dans l'évolution de la pensée occidentale des siècles

derniers et montrer qu'elle est probablement une manifestation ultime de

cette tendance qui consiste à élever au rang de valeur suprême l'homme et ses

réalisations. La psychanalyse peut être considérée, à mon avis, comme le fruit
de la rencontre des lumières et du romantisme; elle vise, en quelque sorte, à

concilier raison, imaginaire et passion. C'est là son originalité, mais le ciel en
est exclu. C'est probablement pourquoi les concepts psychanalytiques sont
traités, par certains, comme autant de dogmes et que Freud est élevé à un rang
divin : même la religiosité de l'homme s'attache à la Terre.

Freud, par l'invention de la psychanalyse, introduit une certaine rationalité
dans le traitement des maladies affectives: en cela il réconcilie raison et

passion. Jusqu'alors, les médecins nourrissaient l'espoir d'asseoir la psychiatrie

sur de solides bases biologiques, fondement de toutes leurs études. Or,
Freud, pour parvenir à ses fins, à dû partiellement y renoncer et, paradoxalement,

inventer une sorte d'anatomie psychique (les «topiques») et une sorte
de physiologie psychique (principes de fonctionnement psychique : points de

vue économique et dynamique). Il a aussi montré qu'on pouvait traiter
l'homme, de manière rationnelle, par des procédés purement psychologiques.
Ainsi la médecine s'emparait d'un domaine jusque-là réservé presque
exclusivement aux religieux, pour aussitôt rétablir un certain clivage corps-esprit.
En un sens, après avoir voulu tout expliquer par des phénomènes biologiques,
on en est venu à tout regarder au travers de lunettes psychologiques.

Psychanalyse et religion

Lorsqu'on aborde la question de la religion sous l'angle psychanalytique, il
convient donc de ne pas oublier que cette perspective est essentiellement
égocentrique et rationnelle. Il s'agit donc d'un point de vue univoque et, si la

psychanalyse peut avoir parfois donné l'impression d'envahir des domaines
qui ne sont pas les siens, c'est qu'il existe une tendance instinctive chez

l'homme à se prendre pour le centre du monde.
Freud discute le fait religieux dans trois principaux ouvrages: Totem et

Tabou, Moïse et le Monothéisme et l'Avenir d'une illusion. Ce dernier texte
montre le plus clairement l'optique freudienne: la religion est une «illusion»
construite sur le modèle des névroses infantiles et destinée à disparaître avec
l'évolution de l'humanité. Freud se dit «assez optimiste pour croire que



140 EDMOND GILLIÉRON

l'humanité surmontera cette phase névrotique, tout comme tant d'enfants, en
grandissant, guérissent d'une névrose similaire »3. Ce rationalisme freudien se

lit aussi dans cette autre citation: «Le temps où sera établie la primauté de

l'intelligence est sans doute encore immensément éloigné de nous, mais la
distance qui nous en sépare n'est sans doute pas infinie»4.

Dans ses elaborations, Freud fait intervenir différentes notions :

1. Celle des contraintes sociales et des nécessités culturelles qui limitent les

libertés individuelles, mobilisant ainsi l'agressivité de l'homme en raison des

frustrations qu'elles imposent.
2. La faiblesse de l'homme face à la nature toute-puissante qui lui impose

ses lois, la mort en particulier, dont les signes annonciateurs sont les maladies
et les accidents. La nature confronte donc l'homme à son impuissance, et

l'homme, pour se rassurer et se consoler, réagit en lui donnant un visage
«humain»; il personnifie ainsi les choses de la nature: c'est la pensée animiste
et magique. Dans cette forme de pensée, l'imaginaire est confondu avec la
réalité : si l'on donne à un arbre, au soleil ou à tout autre phénomène un visage
humain, on finit par croire que cet arbre, ce soleil ou tout autre phénomène est

«réellement» un personnage.
La religion aura donc cette double fonction: aider l'homme à maîtriser

l'agressivité provoquée par les frustrations liées à la vie en groupe et maîtriser
l'angoisse de mort issue des sentiments d'impuissance.

Pour mieux saisir le parallèle qu'il établit entre névrose infantile et religion,
Freud discute les aléas des désirs de l'enfant (les désirs sont liés à la notion de

plaisir et cette dernière est liée à la sexualité, comprise dans un sens assez

large); il précise que les désirs suivent «la voie des besoins narcissiques et
l'attachent aux objets qui assurent leur satisfaction. Ainsi la mère, qui satisfait
la faim, devient le premier objet d'amour et certes de plus la première
protection contre tous les dangers indéterminés qui menacent l'enfant dans le

monde extérieur; elle devient, peut-on dire, la première protection contre
l'angoisse. La mère est bientôt remplacée dans ce rôle par le père plus fort, et ce

rôle reste dévolu au père durant tout le cours de l'enfance...»5. Ainsi le

parallélisme est dessiné entre la position religieuse et l'attitude de l'enfant à

l'égard de ses parents: la religion est donc fonction de «l'angoisse humaine en
face des dangers de la vie», angoisse qui «s'apaise à la pensée du règne
bienveillant de la Providence Divine»6. Par ailleurs, la religion aide les hommes

à vivre ensemble en ceci qu'elle valorise l'altruisme aux dépens de

l'agressivité et de l'égocentrisme, ce qu'expriment très bien des injonctions du
type «tu aimeras ton prochain comme toi-même, tu ne convoiteras pas la

3 S. Freud, Malaise dans la civilisation, Paris, PUF, 1973, P. 76.
4 Op. cit., p. 77.
5 S. Freud, Op. cit., p. 43.
6 Ibidem.



UNE APPROCHE PSYCHODYNAMIQUE 141

femme de ton prochain», etc. Il s'agit là de commandements allant à

l'encontre des désirs primitifs de l'homme. Freud dit qu'ils ont une fonction
défensive, visant à favoriser des «formations réactionnelles» comparables à

celles caractéristiques de la névrose obsessionnelle. On ne saurait donc être

plus clair. Pour Freud, la religion est une «maladie», une «illusion» dont la
société devra guérir: la raison devra l'emporter. Commeje l'ai dit plus haut, les

valeurs terrestres sont les valeurs suprêmes.

Critiques des positions freudiennes : de la nécessité de considérer la religion
comme un phénomène collectif

Indéniablement, dans les ouvrages cités plus haut, Freud évoque les liens
unissant ou opposant l'homme à son environnement. Il y discute les rapports
entre contraintes externes imposées par la civilisation et contraintes internes
imposées par les besoins physiologiques des individus, ou leur «impuissance»
face à la nature, etc. Par exemple, Freud tend à présenter, dans ses écrits,
l'établissement du Surmoi comme l'intériorisation de contraintes sociales;

par ailleurs, on sait qu'il lie le «tabou de l'inceste» à l'histoire hypothétique du
«meurtre originel du père». Ainsi il lie à un acte, le meurtre, l'origine de la
culture : la culture se fonderait sur un renoncement à l'agir. L'ouvrage Totem
et Tabou se termine d'ailleurs par la phrase «au commencement était l'acte.»
C'est au moment où l'homme renonce à utiliser la force et le meurtre pour
assurer son pouvoir qu'il découvre la puissance de l'imaginaire et, par là, la
culture. Cependant, Freud ne suit pas cette voie jusqu'à son terme et considère
plutôt les formations culturelles d'un point de vue essentiellement subjectifet
individuel. C'est cela qui semble l'amener à comparer la religion à la névrose
obsessionnelle, maladie individuelle par excellence. C'est ce qui lui permet
pratiquement de considérer le phénomène religieux comme une manifestation

pathologique, ce qui le conduit à souhaiter que la raison l'emporte sur la

religion. Il n'empêche que toutes ces elaborations, extrêmement intéressantes
en soi, n'en comportent pas moins un biais important: on y décrit des
phénomènes sociaux dans les mêmes termes que les phénomènes individuels,
biais que chacun s'accorde à reconnaître maintenant.

Je crois pourtant que, si le psychanalyste veut apporter quelque chose dans
le domaine socio-culturel, il ne saurait se contenter d'observer la société

depuis son cabinet d'analyste, au travers de l'élaboration de son contre-
transfert et de la compréhension des mouvements inconscients de son patient,
puis d'une comparaison plus ou moins hasardeuse avec des phénomènes
sociaux, mais qu'il doit «élargir» son champ d'investigation et confronter les

données issues de la cure analytique à celles obtenues de l'observation directe;
par exemple, les phénomènes sociaux ou familiaux visibles, confrontés à la

problématique du complexe d'Œdipe. C'est en quoi l'étude psychanalytique



142 EDMOND GILLIÉRON

du fonctionnement des groupes ou des familles peut apporter un certain
éclairage, par l'appréhension des différences autant que des similitudes entre
les phénomènes psychiques individuels ou collectifs.

Pour ma part, je me suis beaucoup intéressé aux rapports unissant
psychanalyse individuelle et psychologie collective, plus particulièrement aux
traitements de famille ou de groupe, ce qui, je pense, a été source d'enrichissement,

y compris pour mon écoute psychanalytique: on ne peut être
psychanalyste derrière le divan et changer de personnalité dans un autre cadre. Je

crois plutôt que le psychanalyste, face à une famille ou à un groupe, est conduit
à se référer non seulement à ce qu'il connaît du fonctionnement intrapsychi-
que, mais aussi aux différences qu'il perçoit dans ce nouveau contexte. Il
entend ce qui transparaît de l'inconscient des individus composant le groupe,
mais il devrait encore percevoir les mouvements du groupe dans son ensemble.

Cette situation nouvelle par rapport à la cure analytique incite à l'observation

de phénomènes psychiques spécifiquement collectifs qui devraient être

l'objet prioritaire de l'attention du psychanalyste intéressé par les phénomènes

culturels. En ce sens, les phénomènes religieux, idéologiques ou mythiques,

phénomènes typiquement collectifs à mes yeux, prennent une autre
valeur que celle d'une simple élaboration intrapsychique individuelle. Je ne
crois donc pas qu'on puisse simplement les comparer à la pathologie individuelle

; on doit en analyser la portée sociale, la fonction sociale avant de les

désigner comme phénomènes pathologiques nocifs. Je les crois plutôt
indispensables au maintien de l'équilibre de la collectivité. De fait, à mon avis,
toutes ces formations participent à Yhoméostasie sociale. C'est là que je
m'éloigne des positions freudiennes. En effet, mythe, religion et idéologie sont
des phénomènes différents, qui me paraissent traduire des aspects différents
de l'organisation sociale, éventuellement même des niveaux différents
d'organisation collective7. D'ailleurs, de nombreux malentendus me semblent
issus de confusions entre ces formations que sont mythes, religions ou
idéologies, de même que l'on confond trop souvent le phénomène religieux (en tant
que formation psychique collective spontanée) et l'Eglise qui, elle, est
institution.

Penchons-nous, par exemple, sur ce que j'appelle phénomène religieux. Si

vous observez le fonctionnement d'ensemble de personnes réunies pour une
raison ou pour une autre, vous verrez très rapidement apparaître des phénomènes

comparables à un comportement religieux: un climat d'entente
commune se crée où certains membres se mettent à soutenir des idées semblables,
souvent sans le moindre argument rationnel, idées qui prennent plus la forme
de croyances que de simples propositions. Si un contradicteur se manifeste, il
provoque un tollé chez les défenseurs de l'idée commune. Et l'on assiste donc à

7 Cf. mon article: «La fonction des mythes dans l'équilibre des groupes. Quelques
hypothèses», in: Revue européenne des sciences sociales et Cahiers Vilfredo Pareto,
T. XVIII, 53:97-120, Genève, Droz, 1980.



UNE APPROCHE PSYCHODYNAMIQUE 143

la répétition d'interventions sous une forme de plus en plus ritualisée, sans
qu'aucune n'apporte d'élément nouveau par rapport à l'idée primitive et sans

que l'on perçoive ce dont il est véritablement question, à savoir le besoin
d'établir une cohésion «groupale» rassurante pour chacun, cela sur la base
d'une croyance commune. Je prétends qu'aucun groupe n'échappe à ce
phénomène, même pas les groupes de psychanalystes. Il n'est pas question d'entrer

dans le détail ici, mais je tiens surtout à insister sur le fait qu'il me paraît
nécessaire de considérer les formations psychiques collectives comme le reflet
de besoins fondamentaux des sociétés, quelles qu'elles soient, et cela pour
soutenir une thèse : ces formations sont la base de l'équilibre entre satisfaction
des besoins égoïstes individuels et satisfaction des besoins de cohésion de la
société dans son ensemble.

De fait, il est bien connu que lorsque se rassemblent des personnes qui
vivent ensemble pendant une certaine durée, apparaît un mouvement de

cohésion du groupe ; des liens affectifs sont noués. La psychanalyse «groupale»

a montré que cette cohésion est toujours fondée sur des idées communes,
sur une mythologie commune où les membres peuvent reporter leurs propres
désirs. Il s'agit là d'un phénomène psychodynamique typique des groupes. On
a vu que Freud fait allusion à ce phénomène, mais qu'il le considère comme un
phénomène pathologique de nature infantile. Pour ma part, je crois qu'il s'agit
en réalité d'un phénomène universel et inévitable, qui traduit le fonctionnement

nécessaire de toute collectivité. Ces formations psychiques collectives
sont le fruit de la rencontre des personnes constituant le groupe, le résultat
inévitable du groupement. Ce sont ces fantaisies «groupâtes» qui permettent
aux gens de vivre un sentiment de cohésion et de solidarité et qui offrent à

chacun ce que l'on pourrait appeler un «plaisir d'appartenance». Ce plaisir
provient du fait qu'être membre d'un groupe puissant et bon augmente le

sentiment de sa propre puissance et de sa propre valeur.
Très schématiquement, en ce qui concerne les nations et la culture, je

distinguerai trois formations psychologiques collectives caractéristiques :

1. les religions, qui ont pour fonction de donner une description des liens
unissant l'humanité au cosmos;

2. les mythes et les légendes, qui donnent une description des origines d'une

nation;
3. les Idéologies, dont la fonction est de justifier des comportements poli¬

tiques.

Chacune de ces productions a ses propres caractéristiques, mais toutes
donnent à la population un sens de sa propre unité dans la mesure où, comme
je l'ai dit, chaque équilibre groupai, chaque équilibre national est fondé sur des

fantaisies communes compensant les frustrations individuelles. Ces fantaisies

communes expliquent l'origine des nations, justifient des comportements et

glorifient l'existence des collectivités en tant que telles.



144 EDMOND GILLIÉRON

Chacune de ces fantaisies collectives doit d'ailleurs être renforcée par des

comportements collectifs typiques : les sacrements pour les religions, les rites

pour les mythologies nationales, les slogans pour les idéologies.
D'un point de vue psychologique, je pense que les mythes et les religions

sont des formations normales indispensables à l'équilibre collectif, et qui ont
l'énorme avantage sur les idéologies d'établir une claire distinction entre ce

qui est de l'ordre psychique et ce qui est de l'ordre de la réalité concrète

externe. Par exemple, la croyance en un Dieu tout-puissant qui protégera
l'humanité de tous ses maux ou tout au moins qui offre la sécurité, la sérénité

et la paix, mais dans un mondefutur, implique que Dieu appartient clairement
à une réalité non terrestre, non concrète, au domaine de l'imaginaire, à savoir
à la réalité psychique; la religion demande donc à chacun de croire, sans

vérifier, l'existence «réelle» de Dieu. On croit au Paradis, on croit à la vie
éternelle, mais tout cela est réservé à un autre monde. Sur Terre, on travaille à

gagner cette vie éternelle. Quant à la mythologie d'un peuple, elle raconte les

origines de la nation : c'est le passé, c'est la naissance de la collectivité qui est

due à tel ou tel héros (Guillaume Tell pour le Suisse, par exemple). Là encore,
les héros ne sont plus de ce monde. Ils existent dans les souvenirs de la nation,
souvenirs qui se fondent d'ailleurs, la plupart du temps, sur des événements

historiques concrets, mais fortement embellis par l'imaginaire social. Là

encore, la réalité présente n'est pas en cause, sauf dans des rituels tels que la
Fête Nationale du 1er août, par exemple. En revanche, à mon avis, les Idéologies,

lorsqu'elles ne traduisent pas simplement les idéaux d'une nation, sont,
elles, des formations pathologiques, dans la mesure où elles promettent le

paradis sur terre, ce qui est impossible, on le sait bien, et ce qui oblige les

politiciens à dénier les réalités terrestres, à faire comme si les ennuis actuels du
peuple étaient liés à un ennemi externe. En cela il s'agit de formations
éminemment dangereuses, ferments de la plupart des guerres modernes.

De la position du psychiatre dans la société moderne

Face à des questions aussi vastes que celles des religions et des formations
collectives, le psychiatre ne saurait qu'être modeste. Lorsqu'il en vient à

traiter de tels sujets, il outrepasse évidemment le cadre de sa pratique
professionnelle. Mais n'oublions pas que la médecine se situe en porte-à-faux de

la plupart des autres disciplines, disciplines que l'on ne saurait sans autre
négliger. Ainsi en est-il du phénomène religieux. Hors les délires religieux ou
les crises mystiques classiques, il est encore d'innombrables autres situations
où le psychiatre est confronté aux convictions religieuses de ses patients. Ces

convictions le mettent souvent dans l'embarras, car il ne sait comment y
répondre. En contrepoint, le médecin lui-même est souvent considéré comme
un dieu par ses malades, ce qui lui donne une autorité considérable et peut
favoriser son action thérapeutique. Mais il en vient parfois à croire aux pro-



UNE APPROCHE PSYCHODYNAMIQUE 145

jections de ses malades et à se prendre un peu lui-même pour une divinité,
attitude qui traduit alors paradoxalement sa méconnaissance du profond
besoin religieux de l'homme. Cet embarras et ce risque de se prendre pour une
divinité me paraissent inhérents à l'évolution positiviste de la médecine, dont
j'ai parlé plus haut: à vouloir tout ramener sur terre, on y fait aussi descendre
les Dieux. Le corollaire en est que les vertus de l'inconnaissable sont déniées

par la médecine. Les dieux modernes se nomment technique, économie
ou efficacité. Mais alors, comme au temps des médecines primitives où les

objets pouvaient être divinisés, la médecine moderne en arrive à diviniser sa

propre activité : retour de l'irrationnel dans ce qu'on avait voulu rendre trop
rationnel.

Par sa formation scientifique, le psychiatre n'échappe pas au positivisme.
Lui aussi est amené à centrer sa réflexion sur l'homme et son existence, en
oubliant peut-être les questions de transcendance. En ce sens, il ne saurait
considérer le phénomène religieux que d'un point de vue très partiel et « terre à

terre», si l'on peut dire. Pourtant, plus encore que les «biologistes purs», il se

doit d'essayer d'intégrer, dans sa réflexion, les facteurs irrationnels (sinon
comment comprendrait-il la folie?). En ce sens, d'un point de vue très rationnel,

j'ai voulu comprendre le rôle du phénomène religieux. Pour ce faire, il ne
s'agit pas seulement de connaître les lois du fonctionnement psychobiologique
de l'homme, mais aussi de savoir comment s'établit l'équilibre psychologique
collectif, puisqu'il semble bien exister des formations psychiques plus
spécifiquement collectives. Pour ce faire, il est indispensable, je crois, de ne pas
s'intéresser seulement aux soubassements psychologiques de tel ou tel
comportement ou, au contraire, à leurs soubassements psychodynamiques et

inconscients, mais de comprendre les rapports unissant biologie, psychologie
et culture. Pour cela, on s'en aperçoit de mieux en mieux, on doit renoncer aux
systèmes habituels de pensées qui, comme on le sait, sont de type causaliste

linéaire, pour passer à un modèle de causalité circulaire de type homéostasi-

que. Ainsi, on ne dira plus: «au commencement était ceci ou cela, ce qui a

provoqué ceci ou cela», etc. ni «tel événement est cause de tel événement qui,
lui-même, est encore cause de tel événement qui, lui-même, aboutit à ce que
nous sommes maintenant». On se référera plutôt à un modèle d'action et de

rétroaction en disant: «si l'on provoque tel déséquilibre à tel endroit, en

réaction, on assistera à tel changement dans cet autre endroit; si telle ou telle
maladie organique apparaît, les conséquences psychologiques seront celles-ci,

ou, dans tel ou tel type d'équilibre social, on risque de trouver telle ou telle
manifestation psychologique individuelle, etc.». Il s'agit là d'une sorte de

raisonnement écologique, si l'on peut dire. Ce modèle, plus «systémique»,
permet de mieux saisir les rapports unissant biologie, psychologie ou culture.
C'est en ce sens que, pour ma part, j'ai tenté de décrire le phénomène religieux
comme formation collective participant à l'équilibre du groupe, groupe dont
l'appui est indispensable à l'équilibre psychique individuel.



146 EDMOND GILLIÉRON

Conclusion

Je n'ai bien sûr que survolé très sommairement le problème. Il s'agissait

surtout, comme on me l'a demandé, de poser quelques jalons pour une
discussion et un approfondissement éventuel de l'un ou l'autre des points abordés.

J'ai surtout cherché à montrer les limites de l'approche psychodynamique
des problèmes religieux, mais aussi à en montrer certaines possibilités.
L'important, je crois, est qu'il me semble indispensable de considérer l'homme
comme un être à la fois biologique, psychologique et «groupai». Chacun de

ces aspects participe à un équilibre général. De ce point de vue, la religion peut
être considérée comme un phénomène collectifjouant un rôle dans cet
équilibre. Mais il va sans dire qu'il ne s'agit là que d'un point de vue très partiel,
rationnel, qui néglige, comme je l'ai mentionné, toute la dimension de

l'inconnaissable.


	Le phénomène religieux : une approche psychodynamique de sa composante collective

