Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1988)

Heft: 2: Approches du phénomeéne religieux

Artikel: Une approche sociologique du champ religieux
Autor: Campiche, Roland J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381351

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381351
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 120 (1988), P. 123-136

UNE APPROCHE SOCIOLOGIQUE
DU CHAMP RELIGIEUX*

ROLAND J. CAMPICHE

Larticle indéfini retenu pour le titre donne le ton d’une communication
qui se situe sur le terrain de I’épistémologie et de la méthodologie. Il véhicule
un message fondamental. Il n’existe pas de démarche sociologique univoque,
rassemblant sous un méme chapeau I’ensemble des acteurs sociaux qu’on
nomme «sociologues». On repére tout au plus des écoles et des groupes dont
I’analyse de la société est marquée a la fois par le contexte géographique et
temporel, le choix idéologique, ’accumulation progressive de la connaissan-
ce... Cependant, I’hétérogénéité théorique, qui n’est d’ailleurs pas propre a la
sociologie, ne signifie pas que la discipline est constituée simplement par
I’addition des écoles et des individus sociologues. Au niveau de la méthode, il
existe un certain nombre de régles dont le respect ou le rejet délimite peu ou
prou le cercle de I'in-groupe. Nous reviendrons sur ce point.

Si I’établissement d’une taxinomie des approches sociologiques est possi-
ble et souhaitable, bien qu’elle soit fragile et provisoire, elle n’est pas suffisante
pour dénouer I’épineux probléme des biais introduits par le sujet observant
dans I’analyse de son objet. Ces biais, reconnaissons-le, sont inévitables. Le
nier serait postuler ’objectivité, comme hypostase. Je ne tomberai pas dans le
piege d’affirmer une sociologie scientifique et neutre. Je laisse ce discours aux
idéologues. En revanche, je reconnais la nécessité de respecter les régles men-
tionnées, qui permettent au chercheur de ne pas perdre de vue I’objectivité
comme horizon heuristique et qui facilitent au lecteur le décryptage et la
relativisation des interprétations sociologiques des phénomenes de société.
Parmi ces régles, il en est une a laquelle le chercheur en sciences humaines ne

* 11 s’agit de la version écrite d’un exposé prononcé le 5.1.1987 dans le cadre de la
semaine interdisciplinaire de la Faculté de théologie de Lausanne, consacrée a une
confrontation des méthodes appliquées en théologie et dans les sciences humaines, pour
la saisie des phénoménes religieux. En rédigeant cet article, j’ai tenu compte de la
discussion qui a suivi ainsi que des remarques et suggestions formulées par mon col-
laborateur et ami C. Bovay.

Rappelons que les participants a la semaine interdisciplinaire disposaient d’un
dossier formé de textes de référence censés représenter ou compléter le point de vue de
I'orateur. Ce dossier comprenait: F. HOUTART et A. ROUSSEAU, ouvr. cité, note 21,
77-79; D. HERVIEU-LEGER, ouvr. cité, note 11, 224-227 ; Peter BERGER, La religion dans
la conscience moderne, éd. du Centurion, 1971, 278-279; Pierre BOURDIEU, ouvr. cité,
note 29, 44-47,



124 ROLAND J. CAMPICHE

saurait se soustraire et qui consiste a dire — et premiérement a se dire — les
motifs qui le conduisent a scruter tel champ a I’aide de la lunette que lui fournit
telle discipline. Je vais me livrer a cet exercice, d’autant plus facilement qu’il
va me permettre d’entrer dans le vif du sujet en faisant émerger entre autres
deux problémes: celui du rapport entre la sociologie de M. Tout-le-monde et
celle du professionnel, d’une part, celui de la possibilité pour un chercheur qui
participe au champ religieux qu’il étudie de produire une analyse qui réponde
aux canons de la discipline sociologique, d’autre part. Cette possibilité vient
d’étre sérieusement questionnée par Bourdieu a propos du champ reli-
gieux. !

1. IMPLICATION DU SUJET ET OBJECTIVITE

Jai terminé en 1960 mes études de théologie protestante en éprouvant une
impression que je ne pouvais alors exprimer qu’'en des termes abrupts et
généraux, a savoir I'impression d’avoir acquis un savoir non articulé au
contexte de I’époque, ou plutdt un savoir lié a une société statique, immuable,
m’apparaissant en décalage prononcé avec la société d’alors. En conséquence,
j’ai décidé d’acquérir une deuxiéme formation: la sociologie. L’exercice du
ministére pastoral (1962-64) dans un secteur urbain déshérité, apres un stage a
la campagne, a attiré mon attention sur un certain nombre de faits sociaux et
suscité des questions dont certaines m’habitent encore aujourd’hui:

— le caractére fondamentalement inégalitaire de notre société, tant au plan
social — remarque toute banale — qu’au plan culturel, observation qui a
des incidences importantes pour ’approche du champ religieux occiden-
tal, en raison de la connivence du christianisme avec une culture «secon-
daire» ;2

— la multiplicité et la prégnance des problémes sociaux: alcoolisme, conflits
familiaux, endettement, prostitution de mineurs..., m’obligeant a reconsi-
dérer la nature et le contenu du ministére pastoral;

— la confrontation avec des demandes religieuses exprimées en termes non
seulement non théologiques, mais encore hétérodoxes, en particulier pour
les rites de passage, demandes qui ont été classées ultérieurement sous le
label de religion populaire?, ou de religion triviale?, appellations toutes
deux fortement connotées;

I Cf. Pierre BOURDIEU, «Sociologues de la croyance et croyance de sociologues», in
Archives de sciences sociales des religions, 63.1, Paris 1987, 155-161.

2 Cf. Emile PIN, Pratiques religieuses et classes sociales dans une paroisse urbaine
St-Pothin a Lyon, Spes, Paris 1956, 291.

3 Cf. pour un bref état de la situation Karel DOBBELAERE, The Secularization Debate,
conf. présentée a I’Annual Meeting of the Association for the Sociology of Religion in
New York, 29.8.1986, polycopié, 64 p.

4 Cf. Karl-Fritz DAIBER, «La religion dans le roman-feuilleton allemand », in Socia/
Compass, XXXIV/1, 1987, 109-128.



UNE APPROCHE SOCIOLOGIQUE DU CHAMP RELIGIEUX 125

— le constat paralléle de la marginalisation de I’institution paroissiale et de la
reconnaissance sociale accordée au personnage pastoral. Cette notation
ambivalente, entre autres, m’a incité par la suite a choisir une attitude trés
réservée face aux theses les plus radicales de la sécularisation, particulié-
rement a I’égard de celle postulant la lente, mais inexorable éradication de
la religion. L’hypothése d’un réaménagement en cours du champ religieux
s’est imposée, car elle est la plus vraisemblable en fonction de I'observa-
tion de terrain;?®

— la découverte d’une population profondément marquée par un systéme de
valeurs pessimiste ou la notion de fatalité exprimait assez exactement son
sentiment d’impuissance face a un univers dont la maitrise lui semblait
impossible. ¢
Ces constatations m’ont conforté dans le choix d’une discipline dont le

maitre mot est la compréhension du phénomeéne qu’elle aborde. Comprendre

est 'objectif premier de la sociologie. Il suppose passion et méthode. Bourdieu

a raison de stigmatiser les sociologues de la religion qui subordonnent la

seconde a la premiére pour se livrer insidieusement a une défense de la religion

sous le couvert de la scientificité des sciences humaines. Mais il s’égare quand,
posant le probléme de I’investissement dans I’objet, de ’adhérence liée a une
forme d’appartenance, il voit dans le fait que I'institution religieuse organise la
croyance un quasi-empéchemnent a 1’élaboration de ce qu’il appelle une

«sociologie scientifique du champ religieux»’.

A la limite, seul le sociologue qui a biographiquement échappé a I'institu-
tion religieuse serait en mesure de répondre a cette exigence de scientificité.
Outre que Bourdieu apparait ici fortement impressionné par le modéle ins-
titutionnel catholique, il oublie que toute institution sécréte et organise ses
croyances. Par quel «miracle» le sociologue de I’éducation, par exemple, ne
serait-il pas conditionné d’une fagon ou d’une autre par le «mythe» de 1’école
laique et de sa valeur supréme: ’égalité. Bourdieu rend service aux sociolo-
gues de la religion lorsqu’il leur montre que leur passion peut déformer
outrageusement leur objet d’étude #; il les dessert lorsqu’il laisse percer une
méfiance qui pourrait faire croire, paradoxalement, que la sociologie de la
religion serait un domaine a part de la sociologie, moins crédible parce que
soumis automatiquement aux intéréts d’observateurs impliqués. Une affir-
mation telle que: «La sociologie scientifique de la religion présuppose I’ob-
jectivation aussi compléte que possible du champ a I'intérieur duquel elle se
produit et de la position dans ce champ de celui qui la produit» n’est recevable

5 Cf. Pierre BOURDIEU, « Genése et structure du champ religieux », in Revue frangaise
de sociologie, XII, 1971, 295-334.

¢ Cf. Roland J. CampIcHE, Urbanisation et vie religieuse, Payot, Lausanne 1968,
190.

7 Cf. Pierre BOURDIEU, art. cité, note 1, 156ss.

8 Cf. Pierre BOURDIEU, art. cité, note 1, 160.



126 ROLAND J. CAMPICHE

que si elle s’applique a toute sociologie. Elle ne peut non plus comporter pour
le chercheur I'interdiction de participation a son champ d’étude, sans quoi
toute sociologie deviendrait impossible! Elle requiert en revanche une atten-
tion redoublée pour la question méthodologique, de fagon a résoudre I’équa-
tion difficile d’une nécessaire «désacralisation» de la méthode tout en res-
pectant 'impossible «désacralisation» du chercheur?.

Ces quelques notes biographiques auront permis, je I’espére, de faire res-
sortir clairement les obstacles que le sujet observant — quelle que soit d’ail-
leurs sa discipline scientifique — dresse lui-méme devant ’approche objective
de son objet. On peut les résumer de la maniére suivante.

1° Le sociologue est un ¢lément de la société. Il est dedans. 11 lui est donc
difficile de prendre une distance critique par rapport a ce qu’il voit et par
rapport au réquisit légitime du lecteur qui voudrait savoir qui dit quoi.

2° Le sociologue lui-méme est un produit social exposé a I’'influence de la
sociologie spontanée '°, c’est-a-dire I’opinion que M. Tout-le-monde a de la
sociéte et de ses crises, comme a I’emprise d’une idéologie ou a la fascination
d’une théorie sociologique spécifique. A noter que la propension de chaque
individu a interpréter les faits sociaux rend particuliérement difficile la com-
munication du savoir sociologique, qui soit apparait évident — «Tout le
monde sait ¢a!» — soit semble incongru, voire subversif — «Cela ne corres-
pond nullement a la réalité!»

3° Le sociologue est un agent social. Il peut I’étre de fagons diverses, par
exemple:

— en acceptant un mandat de recherche qui comporte inéluctablement ses
contraintes explicites ou implicites;

— en orientant ses recherches pour répondre a son souhait de changer la
société ou I'institution qu’il explore...

2. LA RELIGION COMME OBJET D’ANALYSE

Les réserves formulées actuellement quant a la possibilité d’une approche
sociologique du champ religieux, en raison de I'implication du chercheur, ne
doivent pas nous faire oublier que les résistances a une telle analyse sociolo-
gique se sont situées d’abord du c6té de I’objet. On pourrait formuler I’hypo-
thése que réserves et résistances sont, a tout bien considérer, de la méme
nature et qu’elles expriment chacune a leur maniére une retenue ontologique
face a 1a transcendance, ce qui en fait paradoxalement des alliés objectifs. Mais
laissons cette question €pineuse aux psychologues!

9 Cf. Roland J. CAMPICHE, «Sectas y nuevos movimientos religiosos (NMR), diver-
gencias y convergencias», in Cristianismo e Sociedad, Mexico, N° 93, XXV/3, 1987,
9-20.

10 R. LuccHINI et Ch. RIDORE ont bien abordé ce point, rendant son développement
superflu: cf. Culture et Société, Univers, Fribourg (Suisse) 1979, 73ss.



UNE APPROCHE SOCIOLOGIQUE DU CHAMP RELIGIEUX 127

Comme I’a bien rappelé D. Hervieu-Léger!!, il a fallu attendre ’émergence
de la modernité pour que la religion devienne un objet a penser. Tant que
celle-ci s’identifiait a I’ordre du monde, ’absence de distance rendait son
étude impossible. En revanche, I'apparition d’un type nouveau de rationalité
a progressivement battu en bréche la pertinence de la religion comme prin-
cipe organisateur du monde et du systéme sociétal, ainsi que de ses sous-
systémes économique, politique, social, culturel. La relativisation du pouvoir
ordonnateur et légitimateur de la religion ouvrait ainsi la voie a son
analyse.

Cette relativisation se manifestera peu a peu dans la transformation du
rapport entretenu par ’homme avec la nature, d’une part, et dans celle de sa
conception de ’organisation sociétale ainsi que de sa place en son sein, d’autre
part. En soumettant la nature a sa force créatrice et productrice, ’homme
brisait un tabou et faisait de la nature un espace d’expériences et de conquétes
qui témoignent de son pouvoir et non plus de la volonté immuable de Dieu.
De méme, en admettant une pluralité de systémes d’organisation sociale, il
renonce a croire en I’existence d’un ordre social transcendant et se reconnait
une capacité d’instituer.

De tous les traits de la modernité, I’affirmation de I’individu me parait a la
fois le plus significatif et le plus signifiant pour notre propos. La revendication
du droit a I’épanouissement et a 'autonomie individuelle qui 'accompagne
conduit aussi bien a la mise en question d’une norme extérieure que des
allégeances a un groupe, a une famille, & une communauté religieuse... L’in-
dividu est ainsi en condition de choisir s’il veut admettre ou non I’autorité
d’un Dieu sur son existence propre. Cette liberté est d’autant plus réelle que la
relativisation du systéme d’organisation étatique s’accompagne d’une disso-
ciation entre la sphére de la vie publique et celle de la vie privée, ou I’on tend
toujours plus a cantonner Dieu. Que cette dissociation se soit effectivement
opérée ou qu’elle constitue une pure construction de ’esprit est un probléme
que nous ne pouvons pas aborder ici. Il importe cependant de mentionner son
importance pour toute théorie moderne de la religion 12,

En constituant la religion en objet, la modernité non seulement permet son
étude, mais encore crée les conditions d’existence de la sociologie. Celle-ci
peut désormais afficher sa légitimité scientifique, puisqu’un espace est libéré
pour le développement d’arguments non métaphysiques donnant un sens au
monde social. Cet espace reste cependant un enjeu. Il ne faut pas deés lors
s’étonner que la sociologie se soit formée en essayant d’é¢lucider la question des
rapports entre la religion et le développement de la société moderne et qu’elle

Il Cf. Daniéle HERVIEU-LEGER, Vers un nouveau christianisme?, Cerf, Paris 1986,
196ss.

12 Cf. K. DOBBELAERE, Secularization, A multi-dimensional Concept, «Current
Sociology», vol. 29, nb 2, Sage, London 1981, 84.



128 ROLAND J. CAMPICHE

ait conclu assez massivement a I'incompatibilité a terme entre la religion et le
monde moderne 3,

Ainsi I’histoire méme du développement de la sociologie fournit une des
clefs pour interpréter le sens et la portée du terme de sécularisation, qui
constitue indéniablement le concept autour duquel se sont forgées pratique-
ment toutes les conceptions modernes de la religion, qu’elles plaident pour son
universalité et sa pérennité ou qu’elles contiennent une interrogation sur le
délai et les modalités d’une éviction dans I’histoire des comportements et des
attitudes religieux.

3. PEUT-ON DEFINIR LE CHAMP RELIGIEUX?

Jai traité du phénoméne religieux jusqu’ici comme si la définition du
concept «religion» allait de soi. Or, s’il est un débat actuel parmi les socio-
logues, c’est bien celui qui tourne autour du choix d’une définition, voire de la
possibilité méme de définir le champ «religion» 4. Il ne s’agit évidemment
pas d’un probléme nouveau, mais il se pose dans un contexte neuf. Max
Weber, qui I’avait affronté en son temps, ’avait résolu d’une maniére a la fois
expéditive et astucieuse, en écrivant au début de sa Religionssoziologie: « Dé-
finir la religion dans ce qu’elle ‘est’ est impossible au début d’une étude
comme celle-ci. Tout au plus pourra-t-on le tenter a la fin.» !> Pour Weber,
apparemment, I’observation de terrain, au fil des données accumulées, devrait
fournir la définition recherchée. En fait, Weber utilisait une définition impli-
cite que Parsons, dans son introduction a la traduction anglaise de la Reli-
gionssoziologie, résume ainsi: «conceptions d’un ordre supranaturel, fait
d’esprits, de dieux ou de forces impersonnelles..., dont la nature et les activités
donnent d’une certaine maniére sens a l'inusité, aux aspects de ’existence
frustrants et impénétrables a la raison» !6. En faisant ainsi référence a Weber,
J’aimerais simplement souligner que toute tentative de scruter un champ, quel
qu’il soit, est précédée peu ou prou d’une réflexion tendant a définir les
contours de ce champ. Dans ce sens, la démarche consistant a considérer
comme religieux ce que les personnes interrogées sur le terrain désignent
comme tel a ses limites. Il n’est certes pas sans intérét de découvrir ce que nos

13 Cf. Daniele HERVIEU-LEGER, ouvr. cité, note 11, 187.

14 On lira a ce propos avec intérét I'article de Daniéle HERVIEU-LEGER : «Faut-il
définir la religion ? Questions préalables a la construction d’une sociologie de la moder-
nité religieuse», in Archives de sciences scciales des religions, 63.1, Paris 1987, 11-30;
ainsi que celui de K.-F. DAIBER, art. cité, note 4: I"auteur parle de «religion chaque fois
que se trouve symbolisé le probléme de I'attitude face aux contingences de la vie et ot
I’on cherche a trouver ou a proposer des solutions a ce probléeme» (p. 110).

15 Max WEBER, Economie et Société, t. 1, Plon, Paris 1971, 429.

16 T. PARSONS, «Introduction», in M. Weber, The Sociology of Religion, Beacon
Press, Boston 1963, XIX-LXVII, XXVIII, ma traduction.



UNE APPROCHE SOCIOLOGIQUE DU CHAMP RELIGIEUX 129

contemporains dénomment religion, religieux, sécularisation... Une telle ana-
lyse permet de vérifier la pertinence sociale des notions qu’on manie. En se
contentant de cette seule source, on risque cependant de se trouver en présence
d’un concept éclaté en mille significations et, par conséquent, dans I'impos-
sibilité de procéder a des comparaisons. De plus, les présupposés des cher-
cheurs, qui nolens volens influent sur le contenu de la définition, resteront
masqueés.

Une définition est donc nécessaire, mais laquelle? Le recours a une défi-
nition fonctionnelle de la religion présente un autre type de danger, celui de
diluer I’objet, voire de le faire disparaitre, en qualifiant de religieux tout
systeme qui vise a donner un sens a ’existence humaine. Pour M. Yinger!7,
par exemple: «La religion est un systéme de croyances et de pratiques grace
auxquelles un groupe peut se ‘coltiner’ (struggle) avec les problémes ultimes de
la vie humaine.» Une telle définition est donc inclusive. Elle permet d’attri-
buer le label de religieux aussi bien au communisme qu’au nationalisme, a la
science qu’au systéme de croyance théiste. Outre son imprécision et sa limi-
tation a un groupe, la définition contient le postulat d’une religiosité univer-
selle. Il n’y a pas d’alternative proposée pour la fonction décrite, par consé-
quent tous les systémes de signification sont religieux '®. On remarquera au
passage I'influence exercée par le théologien Tillich, dont la notion d’ultimate
concern a été reprise par de nombreux sociologues ameéricains. Cette notation
m’ameéne a souligner 'importance des problémes épistémologiques posés a la
sociologie de la religion en raison de ses fréquents emprunts au vocabulaire de
la théologie.

Une définition fonctionnelle de la religion est d’autant plus problématique
aujourd’hui que la religion ne constitue qu’un des systémes d’explication du
monde proposés pour répondre a 'appétit de sens de nos contemporains. Pour
saisir la spécificité du phénoméne, d’autres auteurs ont préféré se tourner vers
une définition exclusive, qui rende compte a la fois de sa diversité et de son
unicité. Dans cette perspective, on relévera la définition que K. Dobbelaere, a
la suite de R. Robertson, qualifie de substantielle, exclusive et réelle, a savoir:
«Un systéme unifié¢ de croyances et de pratiques relatif a une réalité supra-
empirique, transcendante, qui unit tous ceux qui y adhérent en vue de former
une seule communauté morale.» 1

11 s’agit la d’une définition possible, en attendant d’autres essais qui par-
viendront a mieux articuler I'exigence d’une mise a plat de I’'objet avec celle de
«spécifier ce qu’est, sociologiquement parlant, le proces religieux de la conju-
ration sociale de I'incertitude... dans les conditions particuliéres qui sont celles

17 The Scientific Study of Religion, Macmillan, New York 1970, 7.
18 Cf. Karel DOBBELAERE, ouvr. cité, note 12, 36.
19 OQuvr. cité, p. 38, ma traduction.



130 ROLAND J. CAMPICHE

de la modernité.»2° Mon propos n’étant pas de plaider en faveur d’une défi-
nition de la religion, mais de faire ressortir les problémes de méthode relatifs a
I’approche sociologique du religieux, je vais énumérer par conséquent les
conditions a remplir pour qu’une définition de la religion soit recevable dans
la perspective des sciences sociales des religions.

Tout en répondant a I’exigence de substantialité, la définition doit demeu-
rer ouverte, ¢’est-a-dire que son opérationalisation ne doit pas étre incompa-
tible avec une constante réévaluation commandée par la nécessité de replacer
sans cesse I’objet dans son contexte social, culturel et temporel.

Deuxiemement, cette définition attribuera un espace a ’objet, dont ’au-
tonomie et la logique propre doivent étre respectées.

Troisiemement, la définition ne cherchera pas a dire ’essence du phéno-
meéne religieux. Ce faisant, elle évitera de sombrer dans les jugements de
valeur. Elle se centrera sur ses composantes sociales pertinentes, sur des
dimensions observables?!.

La définition, quatriémement, n’éludera pas les rapports entretenus par les
systémes religieux et la structure des rapports sociaux. Elle n’empéchera pas
de mettre en perspective les croyances adoptées par des groupes sociaux avec
la position sociale de ces groupes, permettant ainsi de relier des termes:
ambition premiére de la sociologie 22. Ce faisant, la sociologie est attentive a la
fonction intégratrice possible d’une vision du monde unitaire. Elle respectera
la capacité de la religion de fournir des justifications d’existence, qui pourront
se modifier en fonction de I’'appartenance sociale des intéressés.

En premiére analyse, la définition de Dobbelaere semble satisfaire a ces
quatre conditions. Elle laisse en particulier la possibilité d’aborder et d’inter-
préter le phénomeéne sur le terrain du social. En deuxiéme analyse, cependant,
on peut se demander en quoi sa référence a une «réalité supraempirique» se
différencie fondamentalement du « probléme ultime de la vie humaine» figu-
rant dans la définition de Yinger. La discussion continue.

4. UN OBJET COMPLEXE, CHANGEANT ET CONSTRUIT

Définir le champ d’étude est une chose relativement aisée. Procéder a
I’analyse proprement dite en respectant la régle de la méthode scientifique est
un exercice autrement délicat. Il s’agit dans cette perspective d’élaborer un
ensemble de propositions systématiques permettant d’analyser et de com-

2 D. HERVIEU-LEGER, ouvr. cité, note 11, 28-29. On attend avec intérét la tentative
de définition annoncée par I'auteur, et cela d’autant plus que D. Hervieu-Léger voit avec
lucidité qu’elle devra écarter les séductions d’une conception religieuse de la science
(«Donner une explication sans reste») et celles de I'irrationalité liée a ’observation de
I'irréductibilité du religieux.

' Cf. Frangois HOUTART et André Rousseau, L’Eglise force antirévolutionnaire?,
€d. ouvri¢res, Paris et éd. Vie ouvriére, Bruxelles, 1973, 77-79.

2 Cf. ibid.



UNE APPROCHE SOCIOLOGIQUE DU CHAMP RELIGIEUX 131

prendre le champ religieux, sur la base de ’observation et de I’expérience, tout
en canalisant la subjectivité des chercheurs et en évitant le piége des jugements
de valeur. Pas moins!

Essayons de cerner les obstacles que rencontre le chercheur tout au long de
sa démarche. Si nous nous plagons du c6té de I’objet de I’analyse, les difficultés
a affronter peuvent étre ramenées a trois principales: la réalité socio-religieuse
est complexe, changeante et construite.

1° La réalité socio-religieuse est complexe

Un exemple servira a illustrer cette difficulté. Au premier abord, une Eglise
apparait comme une organisation. En fait, il s’agit d’une institution, formant
un systéme complexe dont I’organisation n’est qu’une composante. Or celle-ci
est dé¢ja difficile a décrypter, puisqu’il s’agit d’un réseau de groupements aux
statuts et aux fonctions différents, groupements dont les relations a ’ensemble
sont diverses et souvent imperceptibles. Qu’on pense a I’organisation classi-
que des Eglises cantonales protestantes: groupement paroissial — paroisse —
regroupements de paroisses (type arrondissement) — Eglise cantonale.

De plus, ce systéme est régulé, c’est-a-dire qu’il dispose d’une série de codes
dont la nature varie. Ils peuvent étre:

— juridiques (Constitution, lois, réglements...);

— doctrinaux, sous la forme, par exemple, des liturgies (celles d’installation
sont particulierement riches en éléments codés) ou des catéchismes, qui assu-
rent peu ou prou la régulation du croire.

Ce systéme, enfin, est animé par des acteurs aux roles et statuts différen-
ciés: clercs - laics, dont les caractéristiques donnent une dimension spécifique
a I'exercice du pouvoir au sein de I'institution ecclésiastique. Cette complexité
pourrait étre aussi démontrée en analysant la multiplicité des variables qui
viennent influencer le comportement religieux. Ces variables ont souvent été
réduites a des indicateurs socio-démographiques, alors que la recherche de
terrain souligne I'importance d’autres dimensions d’ordre socio-culturel, par
exemple: la socialisation, ’expérience, 'intégration, etc.

2° La réalité socio-religieuse est changeante

Reprenons ’exemple de la composante organisationnelle de I'institution
ecclésiastique. Le systéme presbytéro-synodal en vigueur dans les Eglises
cantonales de Suisse romande n’a rien de commun avec la «monarchie»
cléricale qui prévalait par exemple 2 Neuchatel avant I’adoption par le Grand
Conseil de la loi du 29 novembre 1848. De plus, le systétme adopté au
XIXe siécle sous la pression conjuguée des idées libérales et, secondairement,
de celles du Réveil, fonctionne aujourd’hui de fagon autre qu’a son origine. La
transformation des rapports avec I’Etat, de méme que le processus de laici-
sation des institutions ont induit 4 une dynamique de développement orga-



132 ROLAND J. CAMPICHE

nisationnel et bureaucratique qui a modifié le systéme institué au siécle der-
nier?:,

Le changement n’est pas seulement sensible au niveau organisationnel. On
peut le percevoir également a propos du sens conféré aux pratiques religieuses.
Jusqu’en 1972, parexemple, le rituel de ’Extréme-Onction visait la remise des
péchés in extremis, in articulo mortis. Le nouveau rituel adopté par le Vatican
réintroduit I'idée de guérison corporelle. Il ne s’agit plus d’un rite de la der-
niére extrémité, mais d’'une onction des malades qui doit étre efficace hic et
nunc.

Le caractére changeant de la réalité socio-religieuse n’est pas propre a ce
champ. Comme on vient de le voir, il est généré par le rapport au contexte. Il
est par conséquent le résultat d’une interaction.

3° La réalité socio-religieuse est une réalité construite

La réalité socio-religieuse n’est pas une donnée brute, qui se révéle objec-
tivement a I’homme, indépendamment de sa subjectivité. L’homme pergoit,
nomme, pense la réalité, projette sur elle des significations, des sentiments,
des intentions. Il la transforme par son action (cf. supra, § 1).

Cette «reconstruction» de la réalité varie non seulement en fonction de la
discipline a laquelle se rattache le chercheur (anthropologie, ethnologie, phé-
nomeénologie, philosophie, sociologie, histoire...), mais encore selon la posi-
tion du chercheur en son sein (structuraliste, marxiste, ...) et son attitude a
I’égard du champ lui-méme, qu’il peut vouloir démythologiser, valoriser ou
au contraire dévaloriser.

La perception de I’objet par le sujet correspond donc a un proces qui
modifie le premier. L’objet est reconstruit, parfois jusqu’a la caricature.
Exemple: «Le Vaudois est instituteur, paysan ou fonctionnaire; il est protes-
tant.» Cette reconstruction n’est cependant pas illégitime. Elle fournit un
schéma analytique qui permet d’appréhender 1’objet sans prétendre le saisir
dans son entier ou ’expliquer dans toutes ses composantes. Il s’agit d’un outil
de travail susceptible de bien faire ressortir la dimension sociale et culturelle
du religieux.

Ces trois traits fondamentaux constituent autant d’angles d’attaque pour
¢tudier un champ qui se révéle ainsi tridimensionnel: institutionnel, histori-
que et socio-culturel. L’élaboration d’une théorie sociologique générale du
religieux suppose ’articulation de cette triple approche. 1l s’agira toujours
d’une théorie hypothétique, sujette a constante révision, ainsi que de théories
partielles dont I’apport de connaissances est provisoire. Pour ce faire, il
importe cependant que trois conditions soient remplies, 4 savoir:

B Cf. R. J. CAMPICHE, F. BAATARD, G. VINCENT et J. P. WILLAIME, Notables, mili-
tants ou simples paroissiens: les cadres locaux du protestantisme franco-suisse (titre
provisoire), a paraitre 1988.



UNE APPROCHE SOCIOLOGIQUE DU CHAMP RELIGIEUX 133

1° que le chercheur, apres avoir explicité le choix de son domaine d’in-
vestigation et sa position par rapport a ce dernier (cf. supra 1), développe ses
hypothéses générales;

2° qu’il recoure a la théorie, c’est-a-dire a un «systéme hypothético-
deductif, constitué par un ensemble de propositions dont les termes sont
rigoureusement définis et dont les relations entre termes ou variables revétent
une forme qui peut étre mathématique». 2

Quelques commentaires s'imposent. Une telle théorie repose sur des pro-
positions qui ont été vérifiées empiriquement a plusieurs reprises. Suivant les
resultats, on pourra parler de lois tendancielles, de régularités provisoires
permettant de prévoir d’autres faits de méme type. L’existence des régularités
n’empéchera pas le chercheur d’étre attentif a la découverte d’éléments nou-
veaux qui pourraient démentir ou modifier le théme?s. L’objet soumis a
I'analyse est donc décomposé en de nombreuses variables, qu’il s’agit de
mettre en relation et de relier a la réalité concréte. Le choix de ces variables pas
plus que leur hiérarchisation n’ont une valeur absolue. Les termes auxquels on
recourt doivent étre rigoureusement définis (cf. supra 3), de facon a éviter les
picges de la polysémie et de l'interférence de la sociologie spontanée. En
formant un systéme, les propositions énoncées permettent de reconstruire
I'objet. La logique de cette reconstruction doit étre apparente. Il s’agit donc
d’une opération exigeante, provisoire, revisable.

3° qu’il fasse appel a des techniques d’observation adaptées a I’objet scru-
té. Les techniques doivent étre éprouvées et suffisamment explicitées pour
que 'observation en cause puisse étre répétée par d’autres chercheurs. Cette
derniére condition renvoie a un chapitre important de la méthodologie des
sciences humaines. La matiére est riche et toujours en chantier. Le recours aux
techniques d’observation est en effet une source inépuisable de créativité.

5. LA SECULARISATION: UN CONCEPT EXEMPLAIRE

Exemplaire non pas d’une perfection méthodologique enfin atteinte, mais
de l'inévitable intrusion du subjectif dans une démarche qui se veut objective.
Exemplaire aussi des problémes et des fluctuations de I'interprétation du
champ religieux en fonction du contexte, de la mode et des faits. Exemplaire
enfin du travail de la sociologie sur elle-méme, qui essaie tant bien que mal
d’avancer vers cet horizon d’objectivité qui reste son idéal.

L’étude de la religion supposait qu’elle soit reconnue comme une réalité
positive et historique, capable de se structurer, de produire des normes et d’en
contrdler I'application. Autrement dit, 1l fallait aux chercheurs un terrain pour

2 R. ARON, cité par Pierre BOURDIEU, Le métier de sociologue, Mouton-Bordas,
1968, 301. .

2 Cf. Roland J. CAMPICHE, «Stratification sociale, participation et sociabilité reli-
gieuse dans quatre contextes suisses». In Actes de la XIII¢ Conférence internationale de
sociologie de la religion, Lille 1975, 417ss.



134 ROLAND J. CAMPICHE

développer leur analyse selon leur propre méthodologie et leur propre épis-
témologie. Il leur fallait enfin prendre une distance pour faire valoir leur
propre projet de changement social (Marx, Comte, Durkheim, etc.) et pour
créer les conditions adéquates en vue de la réalisation des transformations
souhaitées. A noter que le projet ne conduit pas nécessairement a aller dans le
sens de I’histoire (cf. la critique de Teennies a ’encontre de la modernité).
Conjuguée a la poussée de la modernité (cf. supra 2), la revendication des
sociologues de disposer d’une autonomie d’analyse devait conduire inexora-
blement, presque indépendamment des faits qui I’explicitent, a I’affirmation
du concept de sécularisation, qui désigne plus qu’une idée; il est devenu
théorie et style de vie, ou I'autre face de la modernite.

L’analyse des conditions de production du terme «sécularisation»
m’ameéne a faire ces deux considérations:

1° La religion, parce qu’elle fait partie des instances possibles de légitima-
tion d’une société, est un enjeu de pouvoir. En d’autres termes, I’existence
d’une situation de concurrence entre différentes instances, pour fixer:

— le rapport homme-nature,

— la finalité et le mode de I'organisation sociale,

— le statut de I’individu a I'intérieur de la société,

a des incidences a la fois pour la définition méme de ce qu’est la religion et
pour I'interprétation des données qui en rendent compte.

29 Lediscours actuel sur la religion ne peut pas étre compris en dehors de la
structure sociale et de I’histoire. Il s’agit a la fois de I’histoire des termes et de
celle de leurs producteurs. La sécularisation ne peut étre saisie en dehors de ce
réseau. En effet, le champ religieux tel qu’il est étudié présentement I’est au
travers d’un capital de savoir et d’une somme d’interprétations de ce savoir.
Bref, on ne peut pas faire I’économie de la sociologie de la sociologie.
Ce «détour» nous conduit d’ailleurs au ceeur de la méthode en sciences
humaines.

Récapitulons les éléments qui ont contribué a cristalliser la conception
radicale de la sécularisation, fort discutée aujourd’hui:

— les traits constitutifs de la modernité: la rationalité techno-économique, la
séparation entre le public et le privé au plan juridique et économique, le
clivage entre le sujet et I'objet au niveau intellectuel;

— un certain nombre de faits observables: chute de la pratique, abandon des
rites de passage, désaffection des pélerinages, transformation ou nouvelle
hiérarchisation non orthodoxe des croyances;

— les transformations/adaptations opérées au sein méme des institutions
religieuses pour rejoindre le monde moderne, qu’Isambert 26 a qualifiées de
«sécularisation interne du christianisme».

% «La sécularisation interne du christianisme», in Revue frangaise de sociologie,
17/1976, 573-589.



UNE APPROCHE SOCIOLOGIQUE DU CHAMP RELIGIEUX 135

L’attitude ambigué des Eglises face aux tentatives de faire du dimanche un
jour ouvrable en constitue un bon exemple. Elles oscillent entre la volonté de
maintenir la sanctification du dimanche (mais défendent-elles vraiment une
norme religieuse ou une norme que E. Gruner appelle savoureusement biir-
gerlicher Erholungstag?'?), le souci de lutter contre le chdmage et I’objectif de
proner la qualité de vie, en exigeant de poser une limite au travail et de
disposer d’un espace de sociabilité totalement libre. Dans cet ensemble d’ar-
guments, il est difficile de décrypter ce qui est de I’ordre théologique et ce qui
est une concession a I’esprit du temps. La question de savoir si cette position
est juste et légitime n’est pas un propos de sociologue. Il lui appartient de
mettre en évidence la maniére dont un discours est percu et ses effets
sociaux.

Le concept de sécularisation est donc une construction ou faits et idéologies
s’interpénétrent étroitement. Il peut étre instrument de combat ou point de
départ d’une reconquéte. Le «retournement de conjoncture» auquel nous
assistons actuellement doit étre apprécié en tenant compte des deux considé-
rations figurant ci-dessus.

A quoi faut-il attribuer ce retournement qui se traduit par une transfor-
mation du discours sur la sécularisation2: aux modifications du champ reli-
gieux ou a celles du regard porté sur ce champ ? Une série de faits ont conduit a
réviser certaines conclusions. La montée des nouveaux mouvements religieux
(NMR), phénomeéne significatif mais quantitativement négligeable, qui a pris
de 'importance entre autres en raison de la fascination qu’il exerce sur et a
travers les médias, la politisation du courant évangélique fondamentaliste
(nouvelle droite chrétienne), d’un coté, la perte de la crédibilité de la ratio-
nalité scientifique et technique, de I’autre, ont favorisé I’éclosion d’un climat
nouveau, d’un regain d’intérét. Un espace s’est ainsi ouvert pour repenser des
théories qu’on croyait acquises.

Ce regain, il faut bien le reconnaitre, est plus récent dans les pays latins, ou
les milieux intellectuels sont plus marqués par des idéologies qui affirment le
caractére obsoléte de la religion, que dans les pays anglo-saxons, ou pourtant
la laicisation des institutions publiques est entrée dans les mceurs, comme
c’est le cas aux Etats-Unis. Dans ces pays cependant, la survivance de grou-
pements religieux importants, le maintien d’un taux de pratiques élevé ont
constamment intrigué les chercheurs et les ont conduits a réviser, remodeler,
reformuler a plusieurs reprises leurs hypothéses concernant la sécularisa-
tion.

7 Die Frage der Sonntagsarbeit in den eidgendssischen und kantonalen Arbeiter-
schutzgesetzen im 19. und beginnenden 20. Jahrhundert, manuscrit, Wabern, 6 p., 1.

28 Cf. Roland J. CAMPICHE ED., Sécularisation et religion : la persistance des tensions,
Actes de la XIX® Conférence internationale de sociologie des religions (CISR), Tiibin-
gen 1987.



136 ROLAND J. CAMPICHE

On pourrait aussi avancer que le choix d’une pédale douce pour aborder le
religieux tient au changement d’attitude des sociologues face a cet objet. Il est
manifeste que les sociologues contemporains n’ont plus besoin de relativiser
le religieux pour exercer leur métier. La méfiance de certains a I’égard des
sociologues impliqués (cf. supra 1) ne signifie pas nécessairement I’adoption
d’une position radicale a propos de 1’obsolescence a terme du champ. L’atti-
tude dominante demeure cependant I'indifférence ou la neutralité face a un
champ qu’on considére peu ou prou comme marginal. D’autres, enfin, regret-
tent non pas la marginalité sociale du religieux, dont ils ne sont d’ailleurs pas si
surs, mais la marginalité du discours religieux par excellence qu’est la théo-
logie (conversation avec R. Bellah en 1986). Ils recherchent le dialogue avec
cette derniere. Pour eux le temps du mépris et des exclusions est terminé. Cette
notation me permet de nouer la gerbe et de conclure en reprenant la question
de I'implication du sujet observant, en mettant I’accent moins sur sa relation a
'objet que sur la finalité qu’il préte a la sociologie.

6. UNE DISCIPLINE EXIGEANTE POUR QUELLES FINALITES?

La longue marche vers I’horizon d’objectivité implique de la part du
chercheur une discipline dont j’ai tenté de décrire certains aspects méthodo-
logiques et épistémologiques. Le respect de cette discipline peut obéir a des
motifs fort différents. Quant a moi, je partage cette fois sans restriction ceux
proposés par P. Bourdieu?9.

Les trois motifs que je retiens et que je formule & ma maniére constituent a
mon sens une invitation et une ouverture au travail interdisciplinaire, parti-
culiérement avec I’éthique. Les voici:

1° Il vaut la peine de s’astreindre a la discipline pronée pour élargir le
champ de liberté de I'individu et des groupes en les rendant lucides. Le degré
auquel le monde nous parait déterminé dépend effectivement de la connais-
sance que nous en avons.

2° La connaissance d’une loi tendancielle donne une chance d’en contre-
carrer les effets. Quand on connait les ravages du fatalisme social, ce motif
prend tout particuliérement du relief.

3° La connaissance du plus probable rend possible la réalisation du moins
probable. On pourrait considérer cette derniére affirmation comme la 1égiti-
mation par excellence d’un travail interdisciplinaire théologie — sciences
humaines.

La sociologie n’est ni productrice de foi, ni a I'origine d’un désenchante-
ment iconoclaste. Elle procure un espace de liberté non pour choisir Dieu, ce
qui serait nier la grace, mais pour évaluer et épurer les raisons qui nous incitent
a refuser ou au contraire a choisir la vérité de Dieu plutét que celle des
hommes.

2 Cf. Questions de sociologie, éd. de Minuit, Paris 1980, 44-47.



	Une approche sociologique du champ religieux

