Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1988)

Heft: 1

Artikel: Etudes critiques : herméneutique : ontologie ou méthodologie? :
Quelgues questions a propos du livre de Paul Ricceur "du texte a
I'action”

Autor: Schouwey, Jacques

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381349

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381349
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 120 (1988), P. 75-87

ETUDES CRITIQUES

HERMENEUTIQUE:
ONTOLOGIE OU METHODOLOGIE?

Quelques questions a propos du livre
de Paul Riceur
«Du texte a ['action»*

JACQUES SCHOUWEY

L’ouvrage que nous offre aujourd’hui Paul Ricceur est la suite du Conflit
des interprétations (Paris, 1969). Recueil d’articles récents [1973-1986], il se
compose de trois parties visant a justifier le point de vue herméneutique de
l'auteur. La premiére partie, « Pour une phénoménologie herméneutique»,
tend a décrire I'origine, le développement et la tiche de I’herméneutique, et
permet a 'auteur de situer son propre projet par rapport a ses devanciers. La
deuxiéme partie, « De ’herméneutique du texte a ’herméneutique de I’ac-
tion», cherche a dégager le texte comme modéle ou paradigme de toute
interprétation. Dans la derniére partie, «Idéologie, utopie et politique»,
Ricceur articule les implications de I'utopie et de I'idéologie en politique,
insistant sur le fait qu’idéologie et utopie ne sont, primitivement, ni des
concepts exclusifs I'un de I'autre, ni des termes a connotation péjorative, mais
les termes-clés de toute action politique sensée.

Cet ouvrage est un véritable éclairage sur I'itinéraire philosophique de Paul
Ricceur; il ouvre aussi de nouvelles perspectives a la pensée de type hermé-
neutique. Nous voudrions ici: a) souligner le mouvement de Iouvrage de
Ricceur; b) analyser le rapport de Ricceur a ses devanciers.

A) «DU TEXTE A L’ACTION»: UN PROGRAMME

L’ouvrage de Ricceur propose un véritable programme philosophique,
dont il est difficile de rendre compte en quelques mots. Les trois parties du
texte constituent des centres de réflexion qu’il est possible d’isoler, mais

* PAUL RICEUR, Du texte a l'action; Essais d’herméneutique II (Collection Esprit),
Paris, Seuil, 1986, 414 p.



76 JACQUES SCHOUWEY

appartiennent en méme temps a un ordre bien précis et indiquent un mou-
vement qui va de la justification des présupposés d’une phénoménologie
herméneutique a la mise en ceuvre de cette pensée dans le monde contempo-
rain, et en particulier dans le contexte politique. Dans la premiére partie,
Ricceur élabore les principaux concepts d’une pensée herméneutique (nous y
reviendrons dans la deuxiéme partie de cette étude), cherchant a montrer par
la en quoi et comment la pensée philosophique contemporaine peut et doit
étre une phénoménologie herméneutique. La deuxiéme partie, « De I’hermé-
neutique des textes a ’herméneutique de I'action», effectue le passage du
théorique au pratique, de la compréhension d’un texte a I’action. Partant du
couple diltheyen comprendre — expliquer, Ricceur refuse de considérer cha-
cun de ces termes isolément et de les réduire a leur role de méthode des
sciences humaines pour I’'un et de méthode des sciences exactes pour I'autre; il
montre, au contraire, la dialectique générale qui a lieu entre expliquer et
comprendre (cf. p. 163-183) dans trois lieux majeurs contemporains: la théo-
rie du texte, celle de ’action et celle de ’histoire. Cette analyse le conduit a voir
dans le texte un bon paradigme pour I’action et dans celle-ci un bon référent
pour toute une catégorie de textes (p. 175). L’action sensée est alors considérée
comme un texte qu’il s’agit de comprendre et d’interpréter. Mais le paradigme
du texte signifie aussi que la compréhension dans les sciences sociales (de
I’action) n’est pas parfaitement identique a celle d’un texte (discours), qu’il y a
un hiatus entre le théorique et le pratique, qu’il faut une charniére pour
permettre le passage de I'un a I’autre; I'imagination joue ce rdle de charniére:
a) la fiction posséde une force heuristique qui permet de redécrire la réalité, en
allant méme jusqu’a 'utopie (a laquelle Ricceur consacre de nombreuses
réflexions); b) le pouvoir-faire présuppose toujours une fiction, ce que Ricceur
formule ainsi: «Pas d’action sans imagination» (p. 224); c¢) dans I'intersub-
jectivité et donc dans le champ social, 'imagination est la compétence qui
préserve ’analogie de ’ego: « Comme moi, mes contemporains, mes préde-
cesseurs et mes successeurs peuvent dire «je».» (p. 227) Si I'imagination
constitue ce lien entre le théorique et le pratique, elle ne dit cependant rien des
normes de 1’action, et c¢’est a une raison pratique qu’il faut s’adresser, raison
dont il faut préciser le concept. Ricceur consacre une étude dense («La raison
pratique», p. 237-259) a cette élaboration: il se distance des conceptions
actuelles (essentiellement anglo-saxonnes) qui décrivent la raison pratique a
I’aide des concepts de «raison d’agir» et de «raisonnement pratique» et qui
laissent dans 'ombre, a ses yeux, le caractére d’action réglée ou normée; il se
distancie aussi de Kant qui «moralise» a outrance le concept de raison pra-
tique en hypostasiant un seul aspect de I’expérience pratique, I’obligation
morale. A la critique de la raison pratique, transformée en savoir par Hegel,
Ricceur oppose une raison pratique congue comme critique (se référant au sens
aristotélicien de la vertu qui exige discernement, c’est-a-dire préférence, argu-
mentation, norme).



HERMENEUTIQUE: ONTOLOGIE OU METHODOLOGIE? 77

Nous tenons a remarquer ici qu’une des difficultés essentielles de la pensée
herméneutique — qui se veut compréhension de — réside justement dans son
application au secteur de I’agir humain. Les deuxiéme et troisiéme parties de
’ouvrage de Ricceur font tres bien voir cette difficulté et tentent une ouverture
en vue de sa résolution. La derniére partie, «Idéologie, utopie et politique»,
constitue une subtile analyse de ces concepts et vise a en montrer la signifi-
cation positive ainsi que la dévalorisation dont ils ont été victimes dans
I’histoire moderne et contemporaine. Loin d’étre des inversions du monde
réel, des perversions de la réalité sociale ou, comme cela apparait chez Marx,
des attitudes de méprise qui font prendre le reflet pour Ioriginal, I'idéologie et
'utopie sont pour Ricceur deux expressions de I'imaginaire social (cf. p. 379-
392) qui permettent I’action sociale, I’agir politique. Dans la derniére étude de
son ouvrage, « Ethique et politique», ’auteur cherche a préciser les relations
entre I’éthique, le politique et ’économique, affirmant que « L’Etat de droit est
en ce sens ’effectuation de 'intention éthique dans la sphére du politique»
(p. 403).

B) LE PROJET DE RIC(EUR DANS LE CONTEXTE
HERMENEUTIQUE

1. Phénomeénologie et herméneutique

Sans refaire I’histoire de I’herméneutique et sans identifier phénoménolo-
gie et herméneutique, Ricceur propose de souligner les relations de 1'une a
I'autre; il suggére la thése d’une interrelation : si la phénoménologie est I'in-
dispensable présupposition de ’herméneutique, elle présuppose toujours déja
une certaine herméneutique. Cette affirmation nous semble une thése majeure
de Ricceur, qui souligne I’apport de Husserl a la philosophie et les présupposés
de la phénoménologie. Si la tendance philosophique actuelle est de classer et,
par conséquent, de dissocier les mouvements les uns des autres, I’ceuvre de
Paul Ricceur vise a en montrer la proximité, voire la parenté. Nul syncrétisme
cependant ici, mais un seul souci: celui de la compréhension des niveaux de
parole. Les historiens de la philosophie auront beau jeu de montrer ’appar-
tenance de I’herméneutique au contexte phénoménologique, ils oublieront un
fait: la phénoménologie est d’emblée une herméneutique. Pour justifier cette
coappartenance, Ricceur énonce quatre considérations indiquant les présup-
posés phénoménologiques de ’herméneutique:

a) la question phénoménologique, portant sur /’étant, est traduite en hermé-
neutique par la question du sens de cet étant.

b) l'époché, 1a mise entre parenthéses, correspond a la distanciation hermé-
neutique.

c) le role essentiel du /angage, reconnu par la phénoménologie, se retrouve
dans I’herméneutique philosophique.



78 JACQUES SCHOUWEY

d) lexpérience historique, si importante pour Husserl, jouera aussi son role
dans I'optique herméneutique.

Mais, inversement, la phénoménologie posséde une présupposition her-
meéneutique: c’est la nécessité, pour elle, de concevoir sa méthode comme
Auslegung, comme explicitation, interprétation (cf. p. 62 et ss.).

Ainsi toute phénoménologie est herméneutique, et toute herméneutique ne
peut étre que phénoménologique: le sens est 4 comprendre, a interpréter.
Cette interdépendance indique le lieu du discours, de tout discours: [‘entre-
deux ou, sans avoir nécessairement lieu, le discours se dit ou se fait. Le dire est
un faire que I'interprétation doit expliciter: telle est la tdche de ’herméneu-
tique.

Tout dire et tout faire deviennent alors objets d’explicitation, d’interpreé-
tation, ’herméneutique constituant ainsi /a vraie part de I’activité philoso-
phique. Fait, événement, parole, texte: tout est soumis a interprétation; c’est
méme dans cette limite qu’ils deviennent ce qu’ils sont.

Le lien entre la manifestation et son sens ou sa signification pour celui qui
la regoit ou I’'interpréte devient alors la préoccupation majeure, voire unique,
de la philosophie qui se veut herméneutique.

2. Qu’est-ce que comprendre?

Ricceur voit dans la compréhension une interprétation; il fait le lien entre
ces deux activités que la pensée occidentale — soucieuse d’objectivité et de
rigueur, préoccupée par les distinctions clairement et franchement établies —
a eu soin de bien dissocier. Comprendre signifie trop souvent s ‘entendre sur, se
mettre d’accord sur, indépendamment de ce qui est en jeu. La compréhension
est alors une forme d’accord plus ou moins explicite entre les partenaires ou le
véritable enjeu demeure voilé dans la discussion officielle. Comprendre passe
alors pour une activité de décryptage réservée aux initiés d’un langage codé. La
phénoménologie herméneutique ou ’herméneutique philosophique tente une
percée en vue de la description des conditions de possibilité de toute compré-
hension et de ce qui fait qu'un «texte» est compris par un «lecteur», ce qui
autorise une compréhension correcte de ce qui est dit. A la fonction descriptive
s’ajoute la part normative: ’herméneutique vise aussi la meilleure facon dont
un dit peut étre requ ou compris. En ce sens, toute compréhension est inter-
prétation, cette derniére ne désignant pas une activité du sujet exploitant le dit,
mais I’activité que nous devons déployer pour comprendre le dit. Compren-
dre suppose ainsi toujours I'intelligibilité de ce qui se donne a comprendre (cf.
p. 27) et, en méme temps, un accord préalable sur ce qui est dit.

Désigner par herméneutique I’art de comprendre et d’interpréter suggére
souvent I'idée d’une activité intellectuelle parmi d’autres, comme inventer,
analyser, structurer, etc. Mais ’herméneutique se veut art de comprendre et



HERMENEUTIQUE: ONTOLOGIE OU METHODOLOGIE? 79

non seulement méthode de savoir. Et pourtant, aucun art de comprendre ne
peut se passer de méthode, ni aucune méthode d’une précompréhension:
entre «comprehension» et «méthodew, il n’y a pas opposition ou exclusion,
mais nécessaire complémentarité.

Répondre a la question «qu’est-ce que comprendre ?» implique toujours
que soit déja compris ce que ’on entend par «comprendre» et ainsi qu'on
admette qu’il y a quelque chose a comprendre.

Les propositions de Paul Ricceur oscillent entre une méthode de compré-
hension et le fondement de toute compréhension. Nous voudrions mainte-
nant analyser cette position herméneutique selon trois aspects:

A) la matiére a interpréter: le «texte».
B) la maniére de I'interpréter.
C) le milieu de I'interprétation: le «langage».

A. Qu’est-ce que le «texte»?

Considérant I’herméneutique comme la «théorie des opérations de la
compréhension dans leur rapport avec I'interprétation des textes» (p. 75),
Ricceur est amené a expliciter ce qu’il faut entendre par texte et le lien entre
compréhension et interprétation.

Chaque pensée posséde sa terminologie et s’effectue dans un cadre concep-
tuel bien circonscrit; les termes-clés y sont méme souvent tellement précisés
qu’il est inutile d’insister sur leurs significations possibles. Et pourtant nulle
part — et peut-étre de moins en moins encore de nos jours — un quelconque
concept essentiel n’est vraiment défini ni vraiment compris. Le texte
n’échappe pas a cette régle: qui peut dire ce qu’il est? qui peut en offrir une
compréhension exhaustive ou, pour le moins, suffisamment large, englobant
les multiples acceptions possibles?

Par «texte», on a souvent désigné le discours fixé par I’écriture (cf. p. 117);
qui dit texte dit écrit. Mais qu’est-ce que ’écrit? Est-ce le figé, le fixé une fois
pour toutes ? Est-ce, au contraire, ce qui, en tragant, indique, fait appel a autre
chose? Référent, signifiant, signifié, le texte déconcerte et interpelle. Mais en
quel nom? en son nom propre? ou au nom de quelqu’un ou de quelque chose
qui vient a se dire en lui?

Désignant parfois le dire, parfois le dit, le texte est ce qui appelle et suscite
réponse; il joue le premier réle dans la compréhension et dans la compré-
hension de soi. Ricceur va méme jusqu’a dire — avec raison — qu’il «n’est pas
de compréhension de soi qui ne soit médiatisée par des signes, des symboles et
des textes; la compréhension de soi coincide a titre ultime avec I'interpréta-
tion appliquée a ces termes médiateurs» (p. 29).

Signe, symbole et texte semblent donc des équivalents dans le processus de
compréhension; ils sont ce qui se donne a comprendre et ainsi ouvre a autre



80 JACQUES SCHOUWEY

chose. Le texte n’est alors texte que dans ce qu’il dit; par lui-méme et en
lui-méme, 1l n’est rien. Mais le texte interpelle et exige réponse, il est
appel.

Chez Ricceur, la priorité du texte comme écrit et trace sur le texte comme
simplement par/é semble acquise, méme si sa pensée présuppose une recon-
version de I’écrit a I’oral, ou plus exactement une fondation de I’écrit et de
’oral dans le parlé. Le texte n’est rien d’autre que ce qui — a quelque niveau
que ce soit (pensé, prononcé ou écrit) — ouvre le dialogue en interpellant.
L’auteur tient cependant a distinguer clairement le texte de I’écrit:

«Je propose d’organiser cette problématique autour de cing thémes: 1) I'ef-

fectuation du langage comme discours; 2) leffectuation du discours

comme @uvre structurée; 3) la relation de la parole a [’écriture dans le
discours et dans les ceuvres de discours; 4) I’ceuvre de discours comme
projection d’'un monde; 5) le discours et 'cuvre de discours comme
médiation de la compréhension de soi. Tous ces traits pris ensemble cons-
tituent les critéres de la textualité.

» On remarquera tout de suite que la question de I’écriture, si elle est placée

au centre de ce réseau de critéres, ne constitue aucunement la probléma-

tique unique du texte. On ne saurait donc identifier purement et simple-

ment texte et écriture» (p. 102).

Définir le «texte» est, comme on le voit, impossible, ou pour le moins
difficile; qui peut dire ce qu’est un texte? qui peut faire un texte sur le texte?
Mais il ressort assez clairement que par «texte», il faut entendre ce qui vient a
se dire ou se donne a entendre, sans que ’oral ou I’écrit joue le rdle prioritaire.
Ce qui prime, c’est ce qui se dit, ce qui est la et renvoie a autre chose que lui. Un
texte n’est ainsi jamais un simple donné, mais toujours déja un donné qui
appelle et interpelle, un donné qui donne a penser. On dira donc que le texte
signifie tout ce qui exige interprétation ou encore tout ce qui demande expli-
cation et sollicite ’attention du lecteur: le texte est ainsi quelque chose de (plus
ou moins) figé qui se donne a interpréter, parce qu’il parle de quelque
chose.

I1 est alors possible de voir, comme le fait Ricceur (cf. p. 175), une parenté
entre le texte et ’action, celui-la constituant un bon paradigme de celle-ci et
cette derniére étant un bon référent pour toute une série de textes.

B. Comment comprendre?

Comprendre présuppose I'intelligibilité de ce qu’il y a 4 comprendre mais
aussi quelqu’un qui soit a méme de «déchiffrer» ce qui est dit. La question est
alors: comment se passe la compréhension? Quelles sont les conditions de
possibilité de la compréhension ? Ricceur accepte les conditions énoncées par



HERMENEUTIQUE: ONTOLOGIE OU METHODOLOGIE? 81

Gadamer, tout en prenant parfois ses distances par rapport a son devancier;
nous voudrions ici simplement souligner I'un ou l'autre aspect de cette
parenté:

1. Il pourrait sembler que I'optique herméneutique défendue par Ricceur
cherche a proposer un modéle de lecture, une méthode d’interprétation de
tous les textes possibles ou envisageables, alors qu’elle ne fait — 4 I’instar de
la pensee gadamerienne — que décrire certaines conditions indispensables
pour que la compréhension puisse avoir lieu. Ni code de décryptage, ni
super-méthode, ni ontologie, la pensée de Ricceur se présente tout simple-
ment comme une réflexion sur les conditions de possibilité de toute com-
prehension. L’herméneutique ne saurait ainsi étre une fagon de saisir les
choses et de les interpréter, elle ne saurait correspondre a une vision pure-
ment instrumentaliste de la pensée et du langage, mais elle doit tenir
compte de ce qui se dit.

2. Si comprendre (ou interpréter), c’est «rendre proche le lointain» (p. 51),
c’est toujours aussi et déja répondre a la chose du texte (p. 54); interpréte
n’est jamais un étre perdu qui tomberait on ne sait d’ou pour apprécier les
choses, mais se trouve d’entrée de jeu au milieu des choses (p. 48-49).
«Comment comprendre ?» est alors la question herméneutique par excel-
lence, le «comment» ne désignant pas initialement une méthodologie,
mais indiquant a la réflexion la voie vers les conditions de possibilité de
toute compréhension. Comprendre signifie étre et prendre avec soi; mais
c’est ce qui se donne qui est @ prendre et a expliciter. Avant d’étre une
technique de déchiffrage ou de décryptage, avant de signifier une techno-
logie, une voie de recherche d’un signifié habilement dissimulé sous ou
derriére un signifiant, I’herméneutique est la lucidité de ’'homme présent
au monde: c’est la conscience présente a quelque chose et simultanément la
conscience d’étre consciente de...

Dans la ligne de I’herméneutique philosophique proposée par Gadamer,
Ricceur congoit I'interprétation comme I'interaction entre expliquer et
comprendre:

«Sur le plan épistémologique, d’abord, je dirai qu’il n’y a pas deux métho-
des, la méthode explicative et la méthode compréhensive. A parler stric-
tement, seule I’explication est méthodique. La compréhension est plutot le
moment non méthodique qui, dans les sciences de I'interprétation, se
compose avec le moment méthodique de I’explication. Ce moment précé-
de, accompagne, cloture et ainsi enveloppe ’explication. En retour, I’expli-
cation développe analytiquement la compréhension» (p. 181).

3. Sans proposer une véritable méthodologie de la compréhension, mais sans
se laisser non plus entiérement guider par les tendances ontologiques de,
’herméneutique, Ricceur souléve le probléme de la compréhension dans
’ensemble de ses dimensions: a la fois question ontologique et question
épistémologique, la compréhension ne peut étre réduite a I'un ou I'autre



82

JACQUES SCHOUWEY

aspect. On peut dire que le «comment» ne céde pas simplement la place au
«qu’est-ce», mais, inversement, le «comment» n’envahit pas la scéne de
I’herméneutique philosophique.

La lecture que fait Ricceur de I’herméneutique chez Heidegger peut servir
de legon a ce sujet; elle permet en tout cas de comprendre le lieu de discours
herméneutique selon Riceceur. Analysons cette lecture. Ricceur voit en
Heidegger un penseur qui a su radicaliser le probléme herméneutique,
quelqu’un qui a su ne pas limiter la question de la compréhension a des
questions de méthode mais a vu en elle /a question que doivent aborder les
philosophes. En dérégionalisant 'herméneutique, Heidegger procéde a une
radicalisation qui engage dans la voie ontologique, reléguant au second
plan les questions de type épistémologique (cf. p. 76). Dans I’ceuvre de
Heidegger, Ricceur voit deux déplacements par rapport a la pensée de
Dilthey: a) un déplacement de la problématique du plan épistémologique
au plan ontologique, le déplacement de la question de la méthode a celle de
I’étre; b) un déplacement de la problématique psychologique (relative a
autrui) a celle concernant le monde dans lequel vit ’homme (cf. p. 90-91).
Si Sein und Zeit indique assez clairement ce qu’entend Heidegger par
I’expression «sens de I’étre», le texte laisse planer un doute sur le lien entre
I’ontologie et I’épistémologie. Nous ne pouvons que suivre Ricceur dans
cette question, car la recherche du fondement ne dispense pas de la
réflexion sur la méthode de la compréhension. Cette aporie du lien entre
ontologie et épistémologie constitue aux yeux de Ricceur le nceud de la
pensée de Gadamer, développée dans Wahrheit und Methode (cf. p. 96).
Ricceur nous propose de cet ouvrage une lecture qui en est un bon résumé
(cf. p. 96-100); il en présente la structure de la maniére suivante:

«Dans la spheére esthétique, ’expérience d’€tre saisi est ce qui toujours
précéde et rend possible I’exercice du jugement dont Kant a fait la théorie
sous le titre du jugement de gotit. Dans la sphére historique, c’est la cons-
cience d’étre porté par des traditions qui me précédent, qui rend possible
tout exercice d’'une méthodologie historique au niveau des sciences humai-
nes et sociales. Enfin, dans la sphére du langage, qui d’une certaine fagon
traverse les deux précédentes, la co-appartenance aux choses dites par les
grandes voix des créateurs de discours précéde et rend possible toute
réduction instrumentale du langage et toute prétention a dominer par des
techniques objectives les structures du texte de notre culture. Ainsi, une
seule et méme thése court a travers les trois parties de Wahrheit und
Methode.» (p. 336). Le texte de Gadamer étudie la compréhension dans le
secteur de I’art d’abord, puis dans celui des sciences humaines et enfin dans
celui du langage, signifiant par 1a un approfondissement de la thématique,
mais aussi la condition la plus fondamentale de toute forme de compré-
hension. Les trois parties de Wahrheit und Methode sont trois cercles
concentriques de I’expérience humaine du monde, le dernier signifiant



HERMENEUTIQUE: ONTOLOGIE OU METHODOLOGIE? 83

I’expérience langagiére inhérente aux deux autres et indiquant le lien étroit
et peu définissable entre ’expérience langagiére et I’étre. Il nous semble que
Ricceur, en dépit d’une assez grande parenté avec Gadamer, ne tient pas
assez compte de la visée ontologique de I’herméneutique philosophique et
qu’il a tendance a réduire la problématique de Wahrheit und Methode a
’alternative entre méthodologie et ontologie; il voit dans le titre méme de
I’ouvrage de Gadamer une question: dans quelle mesure le titre « Vérité ET
Méthode» se justifie-t-i1? Ne faudrait-il pas intituler cet ouvrage « Vérité
OU Méthode»? Pour Ricceur, I’alternative sous-jacente a cet ouvrage est la
suivante: soit on adopte une attitude méthodologique et on perd la dimen-
sion ontologique, soit on opte pour une attitude de vérité et alors on
renonce a ’objectivité des sciences. Ricceur veut tenter le dépassement de
cette alternative (cf. p. 101); mais nous croyons pouvoir affirmer que si
Gadamer a parlé de « Vérite E7 Méthode», c’est bien pour montrer qu’il
n’y a pas opposition ou irréductibilité entre elles, mais relation de fonde-
ment. Ricceur affirme, certes, que Gadamer effectue la synthése de deux
mouvements: a) des herméneutiques régionales vers I’herméneutique
générale; b) de I’épistémologie des sciences de I’esprit vers ’ontologie;
mais il ne tient pas assez compte, a notre goiit, du mouvement méme
réalisé par Wahrheit und Methode, de I'unité de ce mouvement qui n’est
pas simplement une synthése de deux mouvements préexistants et que le
philosophe tenterait a posteriori d’assembler: il s’agit bien plutoét d’un
approfondissement du probléme de la compréhension, qui vise a en indi-
quer la portée ontologique universelle.

. Une derniére remarque s’impose sur les suggestions que contient ’ceuvre
de Gadamer pour le travail de Ricceur; trois traits peuvent étre releveés:
a) 'importance de la distance pour la compréhension et notamment pour la
compréhension historique: «L’histoire des effets est précisément celle qui
s’exerce sous la condition de la distance historique. C’est la proximité du
lointain...» (p. 99); b) la fusion des horizons est un indice de la dialectique
de la participation et de la distanciation; la finitude, qui empéche tout
survol et toute synthése finale dans la compréhension historique, montre
que la conscience située n’est pas enfermée dans un point de vue, mais
appartient 4 un horizon susceptible de s’élargir ou de se rétrécir, et que la
communication a distance de deux consciences difféeremment situées se
fait a la faveur de la fusion de leurs horizons, ce qui a pour conséquence que
nous ne sommes ni dans des horizons fermés, ni dans un horizon unique;
c) le caractére langagier de ’expérience humaine révéle que mon apparte-
nance a une tradition ou a des traditions passe par «l’interprétation des
signes, des ceuvres, des textes dans lesquels les héritages culturels se sont
inscrits et offerts a notre déchiffrement» (p. 100).

Ces trois thémes jouent un role essentiel dans I’élaboration de la pensée de
Ricceur, mais soulévent tout de méme I’'une ou ’autre question quant a la



84 JACQUES SCHOUWEY

parent¢ entre les deux herméneutes. Nous ne ferons que marquer les lieux

sujets a discussion:

a) le probléme de la distance et de son réle dans la compréhension ne
s’applique pas qu’au domaine historique, mais constitue le fait fonda-
mental de toute compréhension. La question est de comprendre tou-
jours mieux pourquoi la distance est indispensable pour qu’il puisse y
avoir compréhension; elle consiste a mieux déterminer les relations
entre proximité et distance. La compréhension est appropriation d’un
sens étranger (ou étrange), d’un élément distant; mais qu’est-ce que la
distance? Qu’est-ce que la « proximité du lointain» ? Si, pour Gadamer,
la distance est une Verfremdung, une aliénation, elle est surtout une
déchéance ontologique dans I’appartenance a une tradition: ’hermé-
neutique est alors le continuel débat entre ’aliénation et ’appartenance,
dont I’enjeu est la réappropriation du sens. Ricceur veut donner une
signification positive a la distanciation, sans la réduire a la nuance de
déchéance comme c’est le cas chez Gadamer (cf. p. 111); il voit en elle
non seulement ce que la compréhension doit vaincre, mais aussi ce qui
la conditionne, ce qui fait que le rapport entre objectivation et inter-
prétation est moins dichotomique que ce n’est le cas chez Gadamer.
Mais il nous semble que par déchéance ontologique Gadamer n’entend
pas un processus de simple dégradation, mais bien plut6t le mode d’étre
méme de la réalité et de la réalité humaine; en ce sens, ’aliénation n’a
pas a étre «positive» ou «négative».

b) I’appartenance a une tradition ou la soumission a une autorité semble
un point doctrinal de la position gadamérienne aux yeux de Ricceur, et
nous ne contesterons pas ce fait; mais I'interprétation qu’il nous en
propose nous laisse songeur: «En prenant de préférence pour axe de
réflexion la conscience historique et la question des conditions de pos-
sibilité des sciences de I’esprit, Gadamer orientait inévitablement la
philosophie herméneutique vers la réhabilitation du préjugé et I’apolo-
gie de la tradition et de I’autorité, et plagait cette philosophie hermé-
neutique dans une position conflictuelle avec toute critique des idéolo-
gies» (p. 337). Se réclamer d’une tradition a laquelle on appartient ne
signifie pas y étre aveuglément soumis, ni surtout en faire ’apologie,
mais chercher a comprendre les fondements qui font de nous ce que
nous sommes, pour mieux agir a ’avenir. Nous ne trouvons aucune
apologie de la tradition dans la pensée de Gadamer, mais simplement
une lucidité sur I’appartenance de ’homme a une certaine dimension
(historique, culturelle, sociale) qu’il appelle tradition et par rapport a
laquelle chacun est situé et doit se situer. De plus, le préjugé réhabilité
n’est rien d’autre que ’opinion validée dans son droit a I’expression:
pourquoi voir dans le préjugé une forme insuffisante et dangereuse de
connaissance et d’étre? Le préjugé n’est-il pas le mode méme de notre



HERMENEUTIQUE: ONTOLOGIE OU METHODOLOGIE? 85

étre au monde? Auquel cas réhabiliter le préjugé ne signifierait que
tenter de mieux comprendre cet étre qu’est ’homme dans ses relations
avec le monde et les autres. N'oublions pas que I’herméneutique de
Gadamer consiste justement a dissocier les bons des mauvais préjugés,
pour ne retenir que ceux qui sont porteurs de vérité.

¢) Concevoir 'appartenance a une tradition comme I’activité de déchif-
frement des signes, des ceuvres ou des textes dans lesquels se sont ins-
crits nos héritages culturels revient a confondre décryptage et compré-
hension et a ramener celle-ci a celui-la, donnant 'impression que la
compréhension est uniquement affaire de philologue ou de psychana-
lyste, ou méme que la compréhension réside dans une activité de
recherche d’un sens caché derriére ce qui est dit, derriére les signes qui se
présentent ou derriére les ceuvres ou les textes, comme dans une chasse
au trésor. Ce qui est dit, ce qui sedit dans les ceuvres ou les textes, n’est-il
pas déja ce qui interpelle ’homme en se donnant a lui? Qu’est alors le
déchiffrement?

C. Le milieu de l'interprétation

Le lieu de la compréhension ou de I'interprétation est [/ ‘entre-deux de celui
qui veut comprendre et de ce qui est a comprendre; c’est I'intermédiaire qui
fait que la compréhension ou I'interprétation est possible. Le langage joue ce
role de milieu; c’est d’ailleurs ce qui autorise les conceptions courantes du
langage comme instrument, mais c’est en méme temps ce qui suppose un
dépassement de cette facon de voir les choses: le milieu qu’est le langage n’est
pas simplement un moyen ou un instrument a disposition des protagonistes
du discours: il est ce qui les réunit autour d’'un méme probléme, d’une méme
question. Le langage joue un rdle, mais est en méme temps — et plus essen-
tiellement — ce sans quoi aucune interprétation ne peut avoir lieu; c’est le lieu
méme de toute compréhension. Ricceur consent a cette ligne directrice de
pensée et tente méme une avancée dans son interprétation : le langage n’est pas
simplement la langue ou I’écrit, mais le discours congu comme événement. En
ce sens, langage parlé et langage écrit ne sont que des modes secondaires du
discours: «C’est en tant que discours que le langage est soit parlé soit écrit»
(p. 184). Le langage, parlé ou écrit, est donc essentiellement EVENEMENT ou
AVENEMENT. Nous pouvons percevoir la parenté de cette optique avec celle
de Heidegger dans Sein und Zeit, mais nous devons aussi comprendre le
tournant pris par Ricceur, soucieux d’une méthodologie: s’il a parlé de déchif-
frement pour désigner la compréhension, il désigne aussi le lieu par excellence
du déchiffrement (ou de la compréhension): Schriftlichkeit, 1’écrit, le texte en
tant que trace ou écrit; on voit l1a sa familiarité avec une autre pensée, celle de
la Grammatologie. Mais la Sprachlichkeit de Heidegger ou de Gadamer — qui



86 JACQUES SCHOUWEY

dit que I'appartenance a une tradition passe par l'interprétation des signes,
textes ou ceuvres — ne correspond pas vraiment a la Schrifilichkeit de Riceeur,
qui est avant tout trace laissée par quelqu’un et destinée a quelqu’un d’autre
dont la tache est d’en analyser ou décrypter la signification. Décrypter ou
déchiffrer n’est cependant pas identique a comprendre, comme écrire ou
tracer des signes ne signifie pas comprendre ce que I’on fait par ces gestes. La
Sprachlichkeit est fondamentale, parce qu’elle inaugure la possibilité de la
Schriftlichkeit. En peu de mots: ’activité de décryptage ne peut avoir lieu que
sur la base d’une parole dite qui exige plus écoute que déchiffrement.

Toute la conception de Ricceur se fonde sur la place du texte dans la
compréhension et I'interprétation, réduisant le texte a une donnée figée et
fixée au moyen d’une des écritures disponibles. Le texte, I’écrit ou la trace ne
sont, en fait, que des données a interpréter et réactualiser. Mais le langage ou la
Sprachlichkeit, en tant que milieu de la compréhension, signifie autre chose
ou, plus exactement, cela ef autre chose encore: 1l dit que ce qui est dit est
toujours dit a quelqu’un qui en méme temps se dit par le fait méme qu’il
écoute le dit. En ce sens, la critique que formule Ricceur a I’adresse de la
conception gadamérienne du texte nous semble ne pas tenir compte de la
véritable problématique envisagée par Gadamer. Un passage du texte de
Ricceur laisse en effet planer un doute sur sa compréhension du projet de
Gadamer:

«Il n’est donc pas du tout indifférent que Gadamer ait précisément écarteé

comme moins significative une réflexion sur «I’étre pour le texte» (Sein

zum Texte), qu’il semble réduire a une réflexion sur le probleme de la
traduction érigée en modeéle du caractére langagier du comportement

humain a I’égard du monde» (p. 337).

L’expression «étre pour le texte» ne désigne pas véritablement ce que
cherche a dire Gadamer: le probléme de la traduction ne saurait étre érigé en
modele de toute problématique relative au comportement humain a I’égard
du monde; la traduction n’est jamais le simple renvoi a un au-dela ou a un en
dega du dit; traduire ne suppose pas un jeu de miroir ou ce qui est a traduire se
situerait dans un univers dissimulé et mythique dont il faudrait décrypter les
codes et les transmettre aux générations suivantes. Traduire signifie toujours
déja étre-avec ce qui est a traduire et entrer en dialogue avec lui, ce qui veut
dire le questionner et en méme temps se laisser interpeller par lui; c’est autre
chose qu’une simple affaire de décryptage, qui d’ailleurs n’a jamais rien de si
simple!

Le mouvement de pensée de Gadamer nous semble plutdt 'inverse de
celui de Ricceur (sur ce point, il va sans dire): si pour Ricceur, I’étre pour le
texte est le point de départ d’une réflexion herméneutique et d’une nouvelle
aube de la pensée contemporaine, pour Gadamer c’est le «texte pour I’étre»
(Text zum Sein) qui décide de sa réflexion, mais cela ne va pas sans Iaffir-
mation d’un texte qui se donne a interpréter. Sein zum Texte, Text zum Sein;



HERMENEUTIQUE: ONTOLOGIE OU METHODOLOGIE? 87

deux positions philosophiques contradictoires en apparence, et pourtant pro-
fondément complémentaires: ontologie et méthodologie ne peuvent s’ignorer
ou s’excommunier respectivement, elles ne sauraient non plus se confondre
purement et simplement. C’est peut-€tre cela le plus grand probléme hermeé-
neutique: repérer les niveaux de discours et tenter de les mettre en relation
afin d’en saisir les parentés et les divergences. Ricceur nous propose un itiné-
raire fort intéressant dans cette direction, en puisant dans la tradition hermé-
neutique les jalons essentiels de sa propre pensée et en indiquant des voies
possibles pour sa continuation. La réduction de la compréhension a une
question de déchiffrement peut paralyser le dialogue, mais elle ne saurait
ruiner I’entreprise d’une compréhension qui soit a la fois étre-de-I’homme-
au-monde et méthode de saisie de ce qui vient de se dire. C’est pour cette raison
que le projet de Ricceur est incontestablement un chemin que la pensée a venir
devra emprunter, si elle ne veut pas se fourvoyer dans les banalités de la glose
stérile ou se laisser emporter par les fantasmes d’une imagination débri-
dée.

3. CONCLUSION

Les quelques considérations qui précédent n’ont d’autre but que d’instau-
rer un dialogue entre des horizons de pensée marqués par un méme souci:
celui de comprendre. Les questions apparaissent maintenant: qu’est-ce que
comprendre ? qu’est-ce qu’un texte? quelle est la place de la tradition dans la
compréhension? L’écrit joue-t-il un réle plus essentiel que le langage parlé
dans le mécanisme de la compréhension? Y a-t-il une méthode pour com-
prendre vraiment ce qui est a comprendre?...

Rien n’est définitivement dit, rien n’est méme proposé ou projeté, mais
tout est a envisager: com-prendre, prendre-avec-soi dans un avenir a cons-
truire. L’herméneutique ne serait-elle pas ce mouvement de lucidité sur le
passé et I’'avenir, ou — comme dit Riceeur — /‘espace d’expérience — ce qui
nous porte et fait de nous ce que nous sommes — et 'horizon d’attente (cf.
p. 275) — ce qui nous fait espérer en I’avenir et nous projette vers cet inconnu
— nous laissent a notre propre présent, dans 'ambiguité d’un étre-la et d’un
pro-jet?



	Études critiques : herméneutique : ontologie ou méthodologie? : Quelques questions à propos du livre de Paul Ricœur "du texte à l'action"

