Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1988)

Heft: 1

Artikel: Le protestantisme dans une société postsécularisée
Autor: Baubérot, Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381347

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381347
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 120 (1988), P. 41-61

LE PROTESTANTISME DANS UNE
SOCIETE POSTSECULARISEE*

JEAN BAUBEROT

Dans les tentatives de dialogue entre sociologues et théologiens, la question
de la sécularisation est souvent sous-jacente. Historiquement, le développe-
ment de la sociologie fait partie du processus de sécularisation. Il s’est agi
d’expliquer le social par le social, de relier un phénomeéne social a un autre, en
rupture avec un type d’explication théologique ou plus généralement reli-
gieux. Conséquence plus redoutable encore, la sociologie de la religion appré-
hende celle-ci, y compris le christianisme, comme un phénoméne social. Dés
le début, certains théologiens ont refusé cette approche, d’autres ont dialogué
avec elle ou méme ont voulu 'adopter, partiellement au moins, dans de
nouvelles constructions théologiques. Il en est résulté une certaine image de
marque du «sociologue chrétien».

Il est possible de la résumer ainsi: la sociologie étant une démarche typique
d’une société sécularisée, le sociologue souhaiterait donc ’adaptation de son
Eglise a cette société-la. En termes plus sociologiques, on peut dire qu’il
s'inscrirait dans une stratégie d’accommodation, ou encore de «sécularisation
interne», en alliance avec des courants théologiques modernistes et/ou pro-
gressistes et en tension avec d’autres courants, ceux qui développent, cons-
ciemment ou 4 leur insu, une stratégie d’intransigeance face 4 la société glo-
bale, un refus de toute «sécularisation interne» des communautés chrétien-
nes.

Reconnaissons-le: cette image de marque est loin d’étre complétement
fausse. Mais comme toute idée recue, elle s’impose d’autant plus qu’elle parle
d’une situation en train d’étre dépassée. Et, avant méme toute analyse qui
justifie ’emploi du terme «postsécularisation», la présence de cette expres-
sion, dans le titre de cette legon, cherche a dissiper une équivoque. Méme si
elle est historiquement liée au processus de sécularisation, la sociologie n’est

* Cet article contient I'essentiel de la legon d’ouverture prononcée a la Faculté de
théologie de I'Université de Lausanne en octobre 1986. Aprés avoir remercié¢ le Conseil
de Faculté de son invitation et indiqué le plaisir qui est le sien a parler dans ce lieu, Jean
Baubérot affirme avoir pris le risque d’un «théme trés vaste» ou il ne peut «qu’offrir la
description de (ses) titonnements». Il annonce deux parties. La premiére, «un peu
abstraite mais indispensable, va tenter de mettre en place le cadre théorique de la
postsécularisation». La seconde, «plus concréte, pourrait s’intituler: quel proteste}n-
tisme pour quelle société postsécularisée ?». Elle mélera «des éléments d’analyse socio-
logique et des options, des propositions pratiques qui mettent en jeu des choix extra-
scientifiques». :



42 JEAN BAUBEROT

pas forcément au service d’une théologie séculariste. Elle ne conduit pas
inéluctablement, pour reprendre un vocabulaire commode, a privilégier la
dimension horizontale de la foi chrétienne contre sa dimension verticale. Car
si la sociologie examine, légitimement selon elle, les raisons sociales qui
incitent les gens a croire ce qu’ils croient — et par la méme elle pose une
question fondamentale a la théologie, a toute théologie —, la sociologie se doit
aussi, si elle veut étre intellectuellement honnéte, d’examiner avec la méme
rigueur et la méme ténacité les raisons sociales qui incitent les gens, y compris
les chrétiens bien sir, a ne pas croire, a douter.

Les scepticismes et les refus de croire, comme les certitudes, doivent étre
mis en perspective sociologique. Les croyances médicales et scolaires, comme
les croyances religieuses. La société sécularisée forme peut-€tre I'environne-
ment socio-culturel dans lequel la sociologie s’est peu a peu construite, mais
celle-ci ne peut prétendre a une quelconque scientificité que si elle prend aussi
cette société-la, et tout son systéme de crédibilité et d’agnosticisme social,
comme un objet d’analyse. Sinon le sociologue n’est qu’un idéologue et, quitte
al’étre, il ferait mieux de I’étre ouvertement, cela lui prendrait moins de temps
et lui demanderait moins d’efforts.

Comme I’a décrit Max Weber!, une démarche sociologique sérieuse n’est
pas I’équivalent d’un fiacre que ’on arréte quand cela vous chante. Tout
devient, avec elle, problématique, sujet a réexamen. Cela peut déboucher sur
’angoisse, le cynisme. Cela peut étre aussi un lourd chemin qui fait compren-
dre — face a toutes les idéologies de toutes sortes peu ou prou autojustifica-
trices — la profondeur de la justification par grace.

Une derniére remarque préalable est nécessaire. Un de vos collégues m’a
amicalement affirmé: «parler de postsécularisation est une perspective typi-
quement francaise. Nous Suisses, nous nous trouvons encore plutot dans une
situation de présécularisation». Est-ce a dire qu’il s’agit essentiellement du
protestantisme francais? Oui et non. Oui, car c’est bien comme sociologue du
protestantisme frangais que je peux revendiquer quelque compétence. Non,
car la lecture des ceuvres de professeurs de vos Facultés m’a convaincu qu’il
existe une certaine analogie de situations — I’analogie étant, vous le savez, une
conjonction de ressemblances et de différences — entre le protestantisme
romand, et plus particulierement le protestantisme vaudois, d’une part, le
protestantisme frangais, d’autre part.

Référées a notre sujet, les différences ne semblent pas véritablement struc-
turelles. Je postulerai plut6t que I’histoire religieuse de la France aboutit a faire
du protestantisme frangais une réalité particuliérement sensible aux varia-
tions socio-religieuses. Il y aurait donc amplification.au sein du protestan-
tisme frangais, minoritaire et dominé, de problémes rencontrés aussi, mais
avec une fragilité moindre, par le protestantisme romand.

' M. WEBER, Le savant et le politique, réédit., Paris, Plon, 1963, p. 180.



LE PROTESTANTISME DANS UNE SOCIETE POSTSECULARISEE 43

L’ensemble de ces problémes se situe d’ailleurs au sein d’un espace culturel
francophone commun aux deux protestantismes, ce qui s’avére important
quand il est question de sécularisation. Enfin, et nous entrons la dans le vif
du sujet, d’'un point de vue sociologique, une société concréte peut étre,
dans certains aspects de sa vie sociale, préséculiére et, dans d’autres, post-
séculiere.

Sécularisation et laicisation

Une clarification conceptuelle est nécessaire. J’ai employé, jusqu’a présent,
les termes «sécularisation», «séculier», «sécularisé» comme si ces mots pos-
sédaient un sens univoque. Tel n’est pas le cas. Bien siir en utilisant ce voca-
bulaire, nous nous comprenons a peu prés. Mais dans ces approximations se
nichent bien des malentendus.

J’écarte a priori 'usage théologique de ces expressions. La notion de sécu-
larisation comporte assez d’ambiguités, quand on s’en tient strictement a
I’'approche sociologique, pour ne pas multiplier la difficulté. Mon souci
consiste précisément a réduire, autant que faire se peut, le caractére pluridi-
mensionnel du concept. Certes, c’est le role d’un concept de permettre, grace a
I'abstraction, le rapprochement d’aspects multiformes, foisonnants, diver-
gents a premieére vue, de la réalité empirique. Mais qui trop embrasse mal
étreint et c’est un peu ce qui est arrivé, sous certaines plumes en tout cas, a la
notion de sécularisation.

Je propose donc de distinguer deux idéaux types. Celui de sécularisation et
celui de laicisation. L’idéal type est un instrument, construit par le chercheur,
qui ne coincide pas avec la réalité empirique mais permet de mesurer des
¢léments de cette réalité, de les comparer entre eux.

Laicisation et sécularisation peuvent étre d’abord saisies dans le méme
mouvement. Laiciser une société, comme la séculariser, consiste a rompre la
symbiose de la société religieuse et de la société civile, I'usage méme de ces
deux termes étant marqué par cette rupture. Bien siir cette symbiose n’est
Jamais totale et si nous prenions comme critére d’évaluation une symbiose
compléte, toute société apparaitrait peu ou prou laicisée et/ou sécularisée.
Inversement toute société comporte certaines traces de cette symbiose. Mais
de méme que les résultats d’un examen séparent des regus dont la copie n’est
pas parfaite et des collés qui n’ont pas écrit que des bétises, certaines sociétés
ne sont ni laicisées, ni sécularisées et d’autres le sont suivant qu’elles se situent
en deca ou au-dela d’un certain seuil. Nous retrouvons la I'idéal type comme
instrument de mesure et non comme reflet de la réalité empirique. A dire vrai
il existe méme, dans mon optique, deux seuils différents, ce qui permet d’af-
finer I’analyse.

Laissons provisoirement cela. L’important est de dire immeédiatement que
silaicisation et sécularisation participent au méme processus, leur distinction
permet de I’'approcher de deux fagons distinctes. Sommairement la laicisation



44 JEAN BAUBEROT

correspond a une approche institutionnelle, la sécularisation a une approche
culturelle. Deux plans différents donc, sans prétendre pour autant construire
une théorie générale qui devrait prendre en compte plus explicitement d’au-
tres champs encore.

Le processus de laicisation institutionnelle

Prenons ’approche institutionnelle. Tres grossiérement, dans ’Europe du
Moyen Age, I'institution ecclésiastique apparait comme une institution englo-
bante. D’autres institutions, existantes ou embryonnaires, se situent, de
fagons diverses, dans sa sphére d’influence. Etat civil, assistance médico-
sociale, enseignement sont aux mains des clercs ou étroitement controlés par
eux. Des obligations et des prescriptions d’ordre religieux s’imposent institu-
tionnellement dans divers domaines. Pensons seulement a I'importance
sociale séculaire qu’a revétue le droit canon.

Un premier seuil de laicisation correspond a une fragmentation institu-
tionnelle. Des institutions embryonnaires et/ou dépendantes se développent
et s’autonomisent peu a peu, comme la médecine ou I’école. Le travail, qui
s’institutionnalise dans I’entreprise, échappe en bonne part, des les débuts de
I'industrialisation, a des critéres d’ordre religieux. L’Eglise — c’est-a-dire
concrétement maintenant les Eglises, car cette fragmentation institutionnelle
va de pair avec la progressive reconnaissance sociale du pluralisme religieux
— I’Eglise n’est plus qu’une institution parmi d’autres. Elle joue certes un réle
reconnu dans la vie sociale, mais elle ne peut plus prétendre régenter le
fonctionnement d’autres institutions méme s’il peut toujours exister certaines
interférences. Voila en gros ce que je nomme premier seuil de laicisation.? Si
nous voyons les choses globalement, un peu comme les résultats globaux d’un
examen regroupent ceux de différentes épreuves, aussi bien le protestantisme
romand que le protestantisme frangais se situent a mon sens au-dela de ce
premier seuil,

Mais I’étude du cas frangais permet de percevoir un processus de laicisa-
tion qui est allé plus loin pour aboutir a une logique encore différente. Si, tout a
I’heure, il existait des «besoins religieux» socialement reconnus et institu-
tionnellement pris en charge par les Eglises, a cOté des «besoins de santé» et de
«besoins éducatifs», la loi frangaise de Séparation des Eglises et de I’Etat
affirme que la République non seulement ne salarie mais ne reconnait aucun
culte. Il n’existe plus, pour elle, socialement, de «besoins religieux». La reli-
gion est devenue une affaire privée et les Eglises sont désormais des associa-
tions de droit privé. Elles n’ont plus sociologiquement de caractére institu-
tionnel. La fragmentation institutionnelle se transforme alors en dissociation

2 Pour une définition plus compléte des deux seuils de laicisation, cf. J. BAUBEROT,
Le retour des huguenots, la vitalité protestante XIX¢- X X¢ siécle, Paris-Genéve, Le Cerf,
Labor et Fides, 1985, p. 301s.



LE PROTESTANTISME DANS UNE SOCIETE POSTSECULARISEE 45

institutionnelle: la religion n’est plus considérée comme faisant partie des
institutions qui structurent la société globale. Elle est socialement marginali-
sée et d’autres institutions, de nouveaux clercs ont plus ou moins tendance, a
un niveau fonctionnel, a la remplacer. Un sociologue a pu définir le secteur du
travail social comme une «version non religieuse de la quéte du sacré associée
a une version non médicale de la quéte de la santé»3.

Cette allusion au travail social montre d’ailleurs que si I’exemple francais
est peut-€tre, au XX siécle, celui qui s’approche le plus du second seuil de
laicisation, certains traits de ce second seuil informent aussi partiellement
d’autres pays et régions, notamment des cantons de la Suisse romande. L’éco-
le, la médecine y sont des institutions socialement plus obligatoires que la
religion, cela méme si, d’un autre c6té, le fait de déclarer, comme dans le
canton de Vaud, une Eglise «institution nationale» appartient au premier
seuil de laicisation, voire méme comporte quelques aspects — la dispense de
personnalité juridique par exemple — qui se situent en dega du premier
seuil.

Sécularisation du savoir et sécularisation des valeurs

Mais je n’argumenterai pas plus sur ce point, pour en arriver a parler des
deux seuils de sécularisation. L’approche est ici, je I’ai déja indiqué, non plus
institutionnelle mais culturelle: en énongant, 1a encore, les choses schémati-
quement, je dirais ceci: a la situation ou I’Eglise €tait une institution englo-
bante correspond une situation ou le christianisme était une culture englo-
bante. J’emploie le terme de culture dans le sens donné par Max Weber
lorsqu’il affirme: «La connaissance des propositions les plus certaines de
notre savoir théorique — par exemple celle des sciences exactes mathémati-
ques ou physiques — de méme que ’acuité et la subtilité de notre conscience
sont d’abord des produits de la culture»?. J’associe donc dans cette notion de
culture un systéme de crédibilité — lié€ au savoir théorique, a la connaissance,
et un systéme axiologique — lié a la production sociale des consciences indivi-
duelles.

Une société non sécularisée est, dans cette optique, une société ou la reli-
gion fait autorité aussi bien sur le plan du savoir que sur celui des valeurs. En ce
qui concerne le savoir théorique, rappelons I’exposé classique de Lucien
Febvre. Il a le mérite de rendre plus concret ce que je vous indique de fagon un
peu trop abstraite.

Febvre montre que le langage théologico-philosophique au XVI® siecle
utilisait le matériel conceptuel le plus élaboré du temps. Au contraire, «la

3 J. BODER, «Modernité et néo-clercs. A partir de 'image de soi du travailleur
social», Social Compas, XX1X/4, 1982, p. 283-295.

4 M. WEBER, Essais sur la théorie de la science, édit. frang., Paris, Plon, 1971,
p. 127.



46 JEAN BAUBEROT

science d’alors... (ne constituait que) des opinions, et qui valaient ce que valait
(celui qui les énongait), aux yeux des sectateurs ou de ses critiques. Aucun
contrdle des faits, aucun recours aux réalités ne permettait de choisir vala-
blement entre les deux opinions rivales de A et de B». Dans un tel contexte
culturel, on pouvait, poursuit Lucien Febvre, nier I’existence de Dieu par
«caprice, lubie ou désir orgueilleux de se singulariser» mais cette négation ne
tirait pas plus a conséquence que «le ricanement de I'ivrogne (d’aujourd’hui)...
quand on lui dit que la terre se meut sous lui a une vitesse telle qu’on ne la sent
méme pas»>. L’incroyance n’était pas liée a un savoir, elle ne possédait pas de
crédibilité sociale.

Longtemps science et religion se sont trouvées intimement mélées. On
trouve chez Kepler, par exemple, une interprétation biblique et théologique
constante, chez Malebranche un mélange indissolublement lié entre une dis-
cussion de physique sur les corpuscules de la lumiére et une argumentation
déduite de passages d’Augustin ou de Grégoire. Un premier mouvement de
sécularisation correspond au développement et a ’Tautonomisation des scien-
ces qui, forgant les portes du savoir théorique, ont miné Dieu comme absolu
de crédibilité sociale, en chassant du systéeme de crédibilité le raisonnement
théologico-philosophique. La notion d’infini, par exemple, ne se pensa plus a
partir de la théologie et de la métaphysique mais a partir de I’astronomie et des
mathématiques. Un grand historien des sciences, Alexandre Koyré, a décrit de
fagon frappante ce mouvement de sécularisation: « Le Dieu puissant et agis-
sant de Newton qui gouvernait I'Univers... devint... un Dieu fainéant. Inter-
rogé par Napoléon sur le réle qui revenait a Dieu dans son Systéme du Monde,
Laplace répondit: «Sire, je n’ai pas eu besoin de cette hypothése». Et Koyré de
conclure d’une maniére qui, indirectement, peut évoquer a certains ici Die-
trich Bonhoeffer: « Mais ce n’était pas le Systéme de Laplace, c’est le monde
qui y était decrit qui n’avait pas besoin de I’hypothese Dieu». ¢

Cette perte d’autorité dans le systéme de crédibilité est donc le résultat d’un
mouvement premier de sécularisation. La encore il est possible de dire qu’en
Suisse romande comme en France, nous sommes globalement au-dela d’un
seuil dans ce premier mouvement, méme si les choses sont moins massives
qu’il n’y parait parfois. Trés rapidement, ’évocation de deux exemples a ce
sujet. L'un concerne les « théories créationnistes » qui ne constituent pas certes
un enjeu social chez nous comme aux Etats-Unis d’Amérique. Elles existent
cependant dans certains milieux évangéliques. Le second a trait a la situation
de rivalité implicite qui existe entre la sociologie de la religion et des théologies
modernistes. Sociologiser son discours pour un théologien, n’est-ce pas une
manié¢re d’englober la sociologie par de la théologie? L exemple le plus frap-

S L. FEBVRE, Le probléeme de 'incroyance au XVI¢ siécle, la religion de Rabelais,
Paris, 1962, p. 434, 388.
¢ A. KoYRrE, Du monde clos a I'univers infini, Paris, Aubier, 1962, p. 268s.



LE PROTESTANTISME DANS UNE SOCIETE POSTSECULARISEE 47

pant en a été fourni par ce que ’on a appelé la théologie de la sécularisation
précisément.

A ce premier mouvement de sécularisation s’en ajoute un second. Ce n’est
plus dans le domaine du savoir qu’il se produit une déperdition d’autorité de
la religion mais dans celui des valeurs, dans le systéme axiologique. Car que
Laplace puisse se passer de «I’hypothese Dieu» n’empéche pas le XIX€ siécle
de considérer, au départ, la religion comme socialement indispensable. Elle
apparait porteuse de valeurs morales et sociales , source de comportements,
ferment de civilisation. Significativement, la polémique entre catholiques et
protestants, en francophonie notamment, devient alors moins centrée sur des
doctrines que sur la comparaison des effets moraux et sociaux des deux
confessions. Pour ses adeptes comme pour un certain courant d’intellectuels
libéraux, le protestantisme est porteur de démocratie et de liberté, apte a
donner des valeurs aux temps nouveaux, alors que le catholicisme est une
survivance des temps anciens.’

La Suisse est d’ailleurs, a diverses reprises, présentée comme la preuve de la
supériorité protestante dans sa fonction civilisatrice. Si le voyageur arrive
dans un hameau boueux dont les champs sont mal tenus, rencontre des pay-
sans tristes, grossiers et se trouve importuné par de nombreux mendiants, il
est stir de se trouver en pays catholique. Par contre, si les habitations s’avérent
riantes et propres, les champs bien cloturés et les cultures bien entretenues,
alors pas de doute, le pays est protestant.

Bien siir, la polémique catholique disposait, elle, d’un arsenal d’arguments
qui soulignait les effets moraux nocifs du protestantisme, I'immoralité fon-
ciére du salut sans mérite, le ferment de dissolution sociale apporté par le libre
examen. Mais bientot les deux adversaires se trouverent globalement consi-
dérés par une libre pensée militante comme moralement et socialement aussi
néfastes 'un que Iautre.

En France, la III®* République a garanti la liberté religieuse mais n’a plus
voulu envisager la religion comme source de la morale sociale, de valeurs
utiles a une société. Au contraire, I'idée force de la ITI¢ République consistait a
cimenter ’unité nationale de la France en dehors de la religion. Depuis un
siecle c’est la «morale laique» diffusée, de fagon gratuite et obligatoire, aux
enfants de France par les clercs de la République que furent alors les institu-
teurs, qui constitua désormais la productrice des valeurs qui structurent la
nation et lui donnent une ame. Second mouvement de sécularisation, ou la
religion peut générer des vertus privées, mais n’est plus, officiellement du
moins, productrice de valeurs sociales.

Point limite, pas plus que le second seuil de laicisation, il n’a été en France
complétement atteint de maniére stable: quand la défaite de 1940 est arrivée,

7 Cf. notamment pour la Suisse romande, O. BLANC et B. REYMOND, Catholiques et
protestants dans le pays de Vaud, Genéve, Labor et Fides, 1986, p. 52-58, et pour la
France, J. BAUBEROT, ouvrage cité, p. 19s, 91.



48 JEAN BAUBEROT

I’ensemble du gouvernement de la République a participé a Notre-Dame de
Paris a un Te Deum. Mais cette logique, cependant, informe en partie la vie
sociale francgaise. Et si en Suisse la religion joue peut-étre un role de ciment
social, ce role n’est-il pas devenu lui aussi, d’'une autre maniére, assez pro-
blématique? «Le ciment est-il encore solide et va-t-il garder son pouvoir
unificateur ?» se demandait, en 1978, Roland Campiche au 4°¢ Congrés de la
Société Suisse de Sociologie?d.

Dans la vie sociale quotidienne, I’étre humain helvétique, comme son
congeéneére francais, croit obligatoirement aux statistiques, ou plutot n’a méme
pas besoin d’y croire car sa maniere de penser est imprégnée d’un acte de
crédibilité sociale dans les statistiques. Et lors d’une émission de télévision,
leaders politiques et économiques se battront a coup de statistiques, chacun
cherchant a les infléchir dans son sens, comme, il y a quelques siécles, les
théologiens se livraient a de grandes disputes publiques a partir de raisonne-
ments théologico-philosophiques.

Dans sa vie sociale quotidienne I’étre humain helvétique, comme le Fran-
cais, se fondera moins sur I’'idée d’une qualité morale intrinséque des actions
et des comportements que sur une référence pragmatique a I'intérét, a la
maitrise de ce que I’on fait, a la cohérence entre la fin et les moyens. Face a une
jeune femme célibataire enceinte accidentellement, il aura moins tendance a
dire: «Mais pourquoi a-t-elle eu des relations sexuelles alors qu’elle n’est pas
mariée ?» qu’a se demander pourquoi elle n’a pas pris la pilule.

Parler de postsécularisation signifie poser un double diagnostic. D’une part
la sécularisation est globalement devenue dans nos pays une situation acquise,
établie, hégémonique. Elle détermine pour une bonne part la vie sociale,
quelles que soient les croyances et les incroyances individuelles. D’autre part,
peut-étre justement parce qu’elle est culturellement au pouvoir, la société
sécularisée est en crise, elle engendre peu ou prou un malaise social. Les
valeurs relativement nouvelles qu’elle avait générées se trouvent, elles aussi,
plus ou moins en crise. Comme la société de chrétienté, elle suscite autant de
problémes qu’elle en résoud. De nouvelles attentes sociales émergent®.

Le protestantisme a été doublement mélé au processus de sécularisation.
D’abord parce que dans une certaine mesure, a son insu ou consciemment, 1l
en a €té partie prenante. Ensuite parce qu’un tel processus a comporté des
résultats imprévus qui ’ont affecté et modifié. Le protestantisme apparait
aujourd’hui en crise. «Les protestants souffrent d’une crise d’identité parce
qu’ils ne savent plus trés bien se dire a eux-mémes ce qu’ils croient et la
maniére particuliére dont ils croient comme protestants» indiquait, il y a déja

8 R. CAMPICHE, «La religion, source de conflits ou ciment de I'unité suisse?»,
Archives de Sciences Sociales des Religions, n® 49/1, 1980, p. 43-7.

9 Cf. C. LaLive D’EPINAY, «L’Eglise dans la société industrielle avancée: de la
fonction obsoléte a ’exigence de signification», Revue Suisse de sociologie, 1977/3,
p. 105-117.



LE PROTESTANTISME DANS UNE SOCIETE POSTSECULARISEE 49

quinze ans, le Président de I’Eglise Réformée de France.!?. Cette crise se
poursuit mais nous constatons depuis quelques années une nouvelle demande
sociale, y compris de la part de scientifiques, qui souhaitent voir des théolo-
giens les aider a réfléchir sur des problémes éthiques — c’est un indice parmi
d’autres de postsécularisation —; seulement souvent les théologiens ainsi
interpellés ne savent trop que dire, et cela est une conséquence de la sécula-
risation. La situation est donc marquée par de I’ambivalence. Il nous faut
désormais agir et témoigner comme protestants face a un contexte relative-
ment neuf.

Nouveauté et mémoire

La je choisis délibérément I’exercice périlleux du genre mixte, mélant des
¢léments d’analyse effectuée comme sociologue a des propositions énoncées
comme protestant. Cette option est directement liée a notre sujet. Exergant ma
fonction de professeur principalement dans un établissement d’enseignement
supérieur laic, je suis tenu, normalement, par un «devoir de réserve». Il
correspond au fait que, dans une société sécularisée, des sciences de la religion
sont devenues autonomes par rapport a la théologie. Et cela je ’assume tout a
fait. Mais ce serait, a mon sens, idéologiser la sécularisation que d’intérioriser
en tout temps et en tout lieu ce devoir de réserve, cet «agnosticisme métho-
dologique» par ailleurs indispensable. L’objectivation sociologique constitue
un moment de la démarche. Moment qui peut servir a des choix, a des
combats ou I’on assume et explicite sa partialité.

De I'approche de la sécularisation que j’ai ébauchée, quelles lignes direc-
trices me semblent-elles pouvoir étre tirées? En restant, dans un premier
temps, sur un plan assez général, j’en mentionnerai trois.

D’abord un rapport serein avec le protestantisme. La coupure des média-
tions sacrales entre Dieu et I’6tre humain — du miracle de la messe au culte
marial en passant par la modification du nombre et de la signification des
sacrements — est une folie spirituelle protestante, créatrice d’une certaine
anxiété. Le protestant a alors tendance a passer d’un extréme a l’autre, d’'une
glorification sans nuance du protestantisme, religion des « temps modernes»,
productrice d’un type d’étre humain hors du commun et j’en passe, a une
dénégation, tout autant excessive a mes yeux, du protestantisme, privé tota-
lement de sens au profit soit de I'cecuménisme — «la pastorale des jeunes sera
cecuménique ou ne sera pas» — soit de I’action sociale et politique qui seule
serait fidélité a I’Evangile. Le protestantisme, prosaiquement, est une des
incarnations du christianisme, du moins on peut, aujourd’hui, le qualifier et le
vivre ainsi. La sécularisation a clos I’ére des guerres de religion. L’émergence
d’attentes postséculiéres signifie, entre autres, le refus de la perte de sens

10T MAURY, «Crise de I'identité protestantew», Information — Evangélisation,
1972/3-4, p. 30.



50 JEAN BAUBEROT

entrainée par un confusionnisme, quelles que soient les belles couleurs dont il
se pare. Dans une option irénique, au sein de 1’orchestre formé par les Eglises
chrétiennes, le protestantisme représente un instrument particulier. Chercher
a jouer le mieux possible de cet instrument ne signifie pas pour autant dénigrer
les autres.

Ensuite ce rapport serein doit étre, autant que possible, lucide et respon-
sable, en ¢vitant de se servir d’idéaux théologiques comme autant de faux-
fuyants. Je veux dire par la que lorsqu’un sociologue émet un diagnostic sur la
situation preésente du protestantisme et les perspectives d’avenir plausibles,
lorsqu’il énonce certains propos trés concrets, a ras de terre, on ne lui répond
nullement en général que son diagnostic est faux pour telle ou telle raison, on
lui refuse le droit de se placer sur le terrain ou il se place, sous prétexte qu’il
s’agit de religion. Ce serait trivial, vulgaire de s’occuper du minimum néces-
saire pour assurer, par exemple, la survie du protestantisme, ce serait fran-
chement obscéne de constater quel est le rapport de forces interreligieux et
comment il évolue. Et ce sont les mémes qui, par ailleurs, prétendent étre les
partisans d’un christianisme incarné et qui se gaussent de la morale dite
bourgeoise du siécle dernier, ne voulant pas aborder certains sujets considérés
comme tabous. Attention a la création de nouveaux tabous et aveugle-
ments!

La sécularisation n’a pas €éliminé le christianisme — et notamment le
christianisme protestant — de nos sociétés mais elle I’a fragilisé. Dans cette
fragilité se nichent certainement de nouvelles possibilités de vie chrétienne, de
témoignage. Parfois aussi I’enfant a pu étre jeté avec ’eau du bain, et I’enfant,
c’est I’étre concret.

L’émergence d’attentes sociales postsécularisées signifie que les valeurs qui
s'imposaient socialement lors du processus de sécularisation sont elles-
mémes partiellement en crise. Une impression de tumulte extérieur et de vide
intérieur crée des besoins d’autres valeurs, et notamment de nouveaux besoins
religieux. Cela, nous, sociologues, nous le constatons depuis dix, quinze ans.
Mais, paradoxe, dans certains milieux on ne veut surtout pas prendre en
compte, si peu que ce soit, de telles attentes, de tels besoins. On a trop peur de
produire de I’aliénation religieuse. Des tendances qui se veulent d’avant-garde
risquent ainsi d’étre des combattants d’une idéologie séculariste, au moment
méme ou la société globale amorce un autre mouvement. Alors avant-garde
ou anciens combattants? Se méfier de I’aliénation religieuse, fort bien, mais
sans que cela ne devienne une peur paralysante, sinon nous ressemblerons a
cet étre humain fustigé par Péguy: il a les mains propres parce qu’il n’a pas de
mains.

Enfin, derniére remarque générale: un protestantisme capable d’étre por-
teur d’'une bonne nouvelle pour une société postsécularisée sera, de fagon
indissolublement liée, un protestantisme nouveau et un protestantisme trés
enraciné dans son histoire propre.



LE PROTESTANTISME DANS UNE SOCIETE POSTSECULARISEE 51

La coupure souvent constatée entre des nostalgiques du passé protestant et
des amnésiques de ce méme passé condamne les uns et les autres 4 une certaine
stérilité spirituelle.

Impossible de vivre dans la nostalgie sans se construire un monde irréel,
monde musée ou ’on embaume d’anciens prophétes, contestés a leur époque
comme dangereux novateurs. La postsécularisation est une situation sociale
partiellement inédite, et s’en tenir a des productions théologiques du passé
m’apparait une situation intenable.

Preuve en est la pratique de nos collégues de la Faculté de théologie
réformée d’Aix-en-Provence. Ils veulent fonder leur enseignement sur la
vénérable Confession de foi de La Rochelle de 1571. Fort bien, mais alors
pourquoi ont-ils supprimé I’adhésion aux deux derniers articles? La situation
politique a changé, nous disent-ils. Certes, mais la situation culturelle tout
autant, et un tri effectué dans une confession de foi rend visible que derriére
’argument d’autorité c’est une certaine interprétation actuelle de la confession
de foi que I’on cherche a rendre normative.

Mais I’amnésie est aussi dangereuse que la nostalgie, elle est insidieuse car
elle s’insére dans un changement socio-culturel en étroite affinité avec le
processus de sécularisation. Dans notre vie sociale quotidienne se trouvent
privilégiés I'instantané, le nouveau. La perte d’autorité sociale du christia-
nisme est, en partie, venue de la. Mais aussi la crise de la sécularisation, car les
scoops, I'illusion du direct, les événements sensationnels montés en neige par
les médias puis relégués trés vite dans I"oubli au profit d’événements plus
spectaculaires ou tout simplement plus neufs, minent notre mémoire. Nous
nous retrouvons disloqués, emportés par un flot d’informations.

Les attentes sociales postséculiéres actuelles proviennent notamment
d’une nécessité de nous restructurer, de nous réenraciner, d’étre de nouveau
fagonnés par notre histoire afin de pouvoir maitriser notre présent et notre
avenir. Besoin en rien rétrograde, mais au contraire trés moderne. Besoin
contestataire aussi car il va a ’encontre du systéme de communication domi-
nant qui nous est institutionnellement imposé.

Ne fuyons pas notre role de gardien de la mémoire, ne fuyons pas notre
insertion dans une histoire. Non seulement le temps fondateur de la Réforme
a toujours a nous apprendre mais notre histoire protestante — y compris le
XIXe siécle, que ’on a trop tendance a décrier — comporte des richesses
spirituelles, matériaux irremplagables pour construire un «nouveau» reelle-
ment solide.

Postsécularisation et ecuménisme

Cernons maintenant un peu plus précisément trois domaines: I’eecuménis-
me, I’action sociale et politique, la théologie. Chacun d’eux pourrait, a lui seul,
fournir 'objet d’une legon. Un survol d’ensemble, méme sommaire, peut



52 JEAN BAUBEROT

montrer une cohérence globale qu’il est possible de définir ainsi: une spéci-
ficité ouverte.

D’un point de vue sociologique, la montée de I'eecuménisme est enracinée
dans le double processus de laicisation et de sécularisation. La laicisation
institutionnelle a largement contribué a mettre fin aux guerres de religion au
sens large, disons aux conflits religieux publics. En France nous parlerons de
«paix laique» qui, dans la logique du second seuil, n’offrait au départ aux
Eglises qu’un espace social fort étroit. Il s’est libéralisé depuis. En Suisse, me
semble-t-il, ’expression de « paix confessionnelle » sera plutdt utilisée, mani-
festant ainsi une logique sociale restée plus prés du premier seuil.

Dans cette situation les Eglises auraient pu se replier sur leur quant-a-soi, et
il n’a pas manqué de gens pour proner cette solution. Mais la sécularisation
culturelle atteignait de son coté la plausibilité des doctrines chrétiennes dans
leur globalité. Devant un tel défi pourquoi ne pas s’interroger sur la possibilité
de faire face ensemble? Ce fut I’émergence du mouvement cecuménique, bien
nommé parce qu’il représenta effectivement le mouvement. Les condition-
nements socio-culturels de I’'ecuménisme n’enlévent rien a son aspect actif,
novateur. L’cecuménisme a constitué une réponse énergique et vivante a la
sécularisation, une aventure spirituelle pleine de richesses.

Selon un processus assez banal, la réussite du mouvement cecuménique a
amené son établissement. Il ne faut ni s’en étonner ni s’en plaindre. Le pro-
testantisme lui-méme est, aprés tout, I’établissement de la Réforme. Mais si
nos péres n’ont pas craint de dire que I’Eglise Réformée serait toujours a
réformer, pourquoi n’aurions-nous pas la méme liberté a I’égard de I’cecumé-
nisme? Car la réussite sociale de ’cecuménisme entraine un risque: privilé-
gier, rendre dominant ce qui est conformité a la sécularisation.

L’cecuménisme a suscité tout un travail théologique pour mieux cerner
convergences et divergences. Mais les observations que nous avons menées en
France montrent que les pratiquants de base de I’eecuménisme ignorent, sauf
exception, ce travail et ne manifestent guére ’envie de le connaitre. L’cecu-
ménisme est vécu et compris de telle maniére que les différences confession-
nelles n’ont plus de sens. Pas besoin de savoir ou en sont d’éventuelles dis-
cussions sur la théologie de la grice, tout cela est noyé sous un discours
unanimiste et flou!!. L’cecuménisme se transforme ainsi en agent de sécula-
risation, contribuant a I’affaiblissement des significations chrétiennes. Car il
ne faut pas se leurrer: cette perte de sens de christianismes particuliers entrai-

IT Ainsi des personnes cultivées et qui, dans leur vie professionnelle, font certaine-
ment preuve d’une autre rigueur répondent a une interview que «les experts protestants
et catholiques se sont mis d’accord sur la justification par la foi», tout en étant inca-
pables de dire de quels experts il s’agit et quel est le contenu de I’accord. Mais I'im-
portant, pour elles, est qu’il «n’y ait plus de problémex». Il s’agit, en fait, du rapport de
Malte (1971) entre la «Commission évangélique luthérienne-catholique romaine».
L’accord en question reste, a la lecture d’un sociologue en tout cas, trés conflictuel.



LE PROTESTANTISME DANS UNE SOCIETE POSTSECULARISEE 53

ne ou sert d’alibi a une perte de sens général du christianisme. On assiste moins
a une véritable unité chrétienne qu’a un christianisme de plus en plus indé-
terminé et par 1a méme vaporeux, nébuleux. On voulait un couple formant
une seule chair, on a un vétement sans forme et donc unisexe, avec bien peu de
chair pour I’habiter.

Cela est peut-étre plus net en France qu’en Suisse. Mais est-ce en France
seulement que nous assistons a ce paradoxe: un des leitmotive principaux de
’cecuménisme est sa nécessité pour ’évangélisation, or ce sont les groupe-
ments chrétiens actuellement les moins engagés dans I’ceccuménisme qui évan-
gélisent le plus ? Répéter une affirmation en dépit des démentis constants de la
réalité, cela porte un nom en sociologie: ’'aveuglement idéologique.

La crise de ’cecuménisme vient peut-étre de 1a, la transformation d’une
recherche exigeante et parfois douloureuse en évidence, en nouveau confor-
misme, la transformation d’un débat, d’une interpellation réciproque sur les
grandes vérités chrétiennes en brumes ou elles risquent de s’évaporer. Un
mariage cecuménique est célébré? Félicitations aux nouveaux €poux, mais
petite question: ce mariage chrétien est-il ou n’est-il pas un sacrement? Per-
sonne ne le sait dans la noce et ne s’en soucie. Certes, que Roméo épouse
Juliette est fort sympathique, mais si on n’a plus le droit de faire remarquer
que problémes et tensions subsistent, alors il n’est pas étonnant que la crise de
P’eecuménisme corresponde a la crise de la sécularisation, que la lutte contre le
nivellement et la dissolution des significations dans un univers impersonnel,
caractéristique de I’émergence de la postsécularisation, amene des renouveaux
confessionnels. On peut trouver que certains d’entre eux ressemblent trop a
’ancien, faut-il pour autant ignorer la question qu’ils posent a ’cecuménisme
tel qu’il fonctionne aujourd’hui?

Ecoutant les militants de I’cecuménisme, je les entends trop souvent se faire
de plus en plus dénonciateurs, ils fustigent «les intégristes de tous bords» qui
feraient obstacle a I’'unité, a leur conception de 'unité. Cet usage disqualifiant
du terme d’intégriste dans une société sécularisée dans une certaine mesure,
correspond a I'’emploi du terme hérétique dans une société de chrétienté. Les
bilichers ne seraient pas loin si, Dieu merci, la société ne s’était pas laicisée
entre-temps.

Quel cecuménisme dans le mouvement de la postsécularisation? Un cecu-
ménique fraternel, ad intra comme ad extra, respectueux des similitudes
comme des divergences. Et 1a est bien la difficulté: se reconnaitre a la fois
semblables et différents. Semblables, ce qui signifie une tache historique
neuve: construire une identité protestante dénuée d’anticatholicisme et qui
puisse tenir fermement les grandes affirmations de la Réforme sans penser,
dans un petit coin caché, masqué, mais qui reste 1a, que Rome est la « Grande
prostituée de Babylone» comme le déclaraient nos Réformateurs. Moins
facile que cela n’en a I’air, et méfions-nous des retours du refoulé! Différents
sans agressivité ni géne. Deux propositions pratiques pour les montrer:



54 JEAN BAUBEROT

d’abord, comme cela a été proposé lors du tricentenaire de la Revocation de
I’Edit de Nantes, organiser chaque année une semaine de « I’Eglise invisible »,
semaine joyeuse qui affirmera sereinement et publiquement la principale
caractéristique de notre ecclésiologie.

Ensuite se garder de n’accepter I’autre que dans la mesure ou il vous
ressemble. Il est temps pour les protestants de tendre la main aux catholiques
qui ne se sentent en rien attirés par tel ou tel aspect du protestantisme. Tendre
la main aux traditionnalistes, tendre la main aux antiprotestants résolus que
sont les adeptes de Mgr Lefévre, voila un bel objectif que nous pourrions nous
fixer pour une prochaine semaine de ’unité. «Si tu présentes ton offrande vers
l'autel et que 13, tu te souviennes que ton frére a quelque chose contre toi, laisse
la ton offrande et va d’abord te réconcilier avec ton frére».

Fraternité entre chrétiens, fraternité a 1’égard des autres. Deux faces d’une
méme fraternité et d’ailleurs comment prétendre souhaiter une société frater-
nelle, accueillante a la différence, pluraliste, si nous pratiquons un cecumé-
nisme uniformisant et réducteur? Un cecuménisme qui ne veut plus connaitre
des protestants et des catholiques parce que, au-dela de ses belles phrases sur
I’'unité, il constitue en fait un refus de la différence, la sienne comme celle de
I’autre? Le protestantisme ne doit pas enfermer I’Esprit. Il doit se rappeler que
ce ne sont pas forcément ceux qui disent: «Seigneur, Seigneur...». L’cecumé-
nisme met en jeu toute la terre habitée. Et 1a encore dans la similitude — pas de
priére pharisienne: «Seigneur je suis chrétien et lui, ce péager, ne I’est pas» —
et dans la différence: a tous ceux, qu’ils soient d’une autre confession chré-
tienne, d’une autre religion ou agnostiques, qui se sentent «un peu protes-
tants» — en France ces sympathisants du protestantisme sont aussi nombreux
que les protestants eux-mémes — il faut tenir un langage clair. Le nicodémisme
est aussi équivoque dans la société sécularisée qu’il ne I’était dans la société de
chrétienté et I’évangélisation reste, aujourd’hui comme hier, une tache pri-
mordiale. Ne privilégions donc pas le dialogue avec les catholiques contre les
autres dialogues nécessaires. Et menons de front le libre dialogue et I’exigence
de I’évangélisation.

Postsécularisation et action sociale et politique

L’action sociale et politique, un autre domaine essentiel ou une analyse de
la sécularisation peut s’articuler a des choix. Comme pour I’cecuménisme,
théorie et pratique se fécondent mutuellement. Certains d’entre vous savent
que je suis, en France, un des animateurs du mouvement protestant du
christianisme social. Le terme de christianisme social n’est pas a rapprocher
de I’ex-parti chrétien social de Suisse romande mais bien plus du mouvement
des socialistes chrétiens ou, en Suisse alémanique, de celui des socialistes
religieux. Ce mouvement a voulu concilier et réconcilier christianisme et
socialisme, et donc mettre en avant un type de christianisme se mélant d’ac-
tion sociale et politique.



LE PROTESTANTISME DANS UNE SOCIETE POSTSECULARISEE 55

La encore, laicisation et sécularisation constituent des conditions d’émer-
gence et de développement du christianisme social. La laicisation institution-
nelle crée une situation ambivalente. D’un c¢6té, elle constitue une perte de
rayonnement dans la société: les ceuvres sanitaires, éducatives et d’aide
sociale protestantes, notamment liées au Réveil du XIX¢ siécle, voient alors
leur influence diminuer au profit de structures profanes spécialisées. D’un
autre coté, I’Eglise n’étant plus une institution englobante et voyant méme,
dans certains cas, ses liens avec I’Etat se relacher, une action politique de type
contestataire devient possible, sinon facile. Par ailleurs, la sécularisation
culturelle éloigne les notions théologiques de la réalité vécue. Au X VI® siécle,
note Max Weber, I’au-dela était... une chose plus importante (et), a bien des
¢gards plus certaine... que tous les intéréts de la vie d’ici-bas !,

Il n’en est plus de méme depuis le XIX€ siécle, sécularisation du savoir et
des valeurs font que la théologie apparait désormais abstraite, hors des préoc-
cupations quotidiennes. C’est un des grands mérites de Karl Marx d’avoir, un
des premiers, bien pergu cette situation et d’avoir tenté de la théoriser a sa
maniére. Plus généralement le socialisme conteste, alors, a I’ensemble du
christianisme la possibilité de rendre compte de la vie et du monde autrement
que sous une forme «nuageuse», voire aliénée. « Pourra-t-on étre chrétien au
XX¢ siecle?». Cette question inquiéte est le titre d’un petit livre de Wilfred
Monod, un des pionniers du christianisme social. Sous-entendu: pourra-t-on
étre chrétien en participant a la construction de la société sans se trouver
disqualifié pour cause d’archaisme culturel par ceux que I’on considére
comme les acteurs principaux du changement social ? La réponse a €té celle-ci:
la validité du christianisme, mise en cause au niveau des doctrines, dépendra
de la pertinence du christianisme pratique, du christianisme pratiqué.

En un siécle cette démarche s’est révélée féconde et a effectivement cons-
titué une réponse chrétienne au défi de la sécularisation. Un seul exemple:
Nathan Soderblom et la création de Life and Work. La préoccupation de
'action sociale et politique a largement essaimé dans des milieux divers.
«L’évangélisation et I’engagement socio-politique font tous deux partie de
notre devoir chrétien» ont affirmé des évangéliques lors de I'important
Congrés International qui s’est tenu en 1974 a Lausanne!3. Cependant la
encore la réussite s’est accompagnée d’une crise.

Signalons rapidement deux aspects de cette crise. Le premier consiste en un
glissement opéré par certains. D’abord réponse a la sécularisation, I’engage-
ment politico-social est devenu au bout du compte une intériorisation de
celle-ci en étant compris comme l’insistance quasi unique d’incarnation de
I’Evangile. Dans cette perspective le christianisme a eu tendance a se réduire a

12 M. WEBER, L ‘éthique protestante et 'esprit du capitalisme, édit., frang., Paris, Plon,

1964, p. 132.
13Cf. J. Stot, The Lausanne Covenant. An Exposition and Commentary, Minnea-

polis, 1975.



56 JEAN BAUBEROT

une légitimation religieuse de cet engagement. Double perte de sens qui rend
insignifiants et aliénants des termes comme pardon et charité (quitte a retrou-
ver la charité la plus traditionnelle avec les restaurants du cceur de
Coluche!).

D’abord on a tendance a réduire le christianisme au role de motivation
religieuse d’une action politico-sociale, action qui, dans la société laicisée et
sécularisée, peut et sait fort bien se passer d’une telle motivation. Ensuite on
revendique ce que I’on appelle 'orthopraxie. L’orthodoxie traditionnelle, sans
tenir compte des limites du langage, veut définir la bonne maniére de croire,
I’orthopraxie, sans tenir compte de la partialité et du risque de tout choix, veut
définir la bonne maniére de faire, la pratique qui serait seule «fidéle» 4. La
encore, la recherche exigeante, et parfois douloureuse, d’un «témoignage plus
fidele» risque de se banaliser en évidences ou les champions de 'ouverture
aux autres finissent par vouer aux gémonies ceux qui ne pensent pas et
n’agissent pas comme eux. Lutter pour les pauvres et les opprimés, d’accord.
Le probléme est d’arriver a savoir comment les servir sans trop se servir d’eux,
sans trop les utiliser a son profit ou au profit de sa couche sociale. Je dis bien:
arriver a savoir, et entre la motivation chrétienne de service et I’action poli-
tico-sociale se place la médiation de connaissances historiques, économiques,
sociologiques, etc. Ce deuxieme aspect conduit donc a régresser en deca de
I’évolution culturelle amenée par la sécularisation tandis que le premier
conduit a ne plus savoir que dire lorsque, se relevant de sa gueule de bois
métaphysique, la société devient peu a peu postsécularisée.

Dans ce nouveau contexte quelle action sociale et politique est-elle possi-
ble? D’abord cesser de considérer ce domaine avec une culture préséculiére, en
cherchant a I’englober par une aura religieuse. Ainsi que 1’a écrit Dietrich
Bonhoeffer, dans le champ du politique, le résultat n’est pas éthiquement
neutre . Or la ligne droite n’est pas forcément 1a le plus court chemin, car
toute action historique comporte des effets non voulus de ses auteurs. Les
conséquences ne correspondent pas, en général, aux intentions, aux bonnes
intentions dont la sagesse populaire sait d’ailleurs, par expérience, que le
chemin de I’enfer est pavé. L’action politico-sociale efficace comportera une
réflexion et une stratégie capables de déjouer, autant que faire se peut, ce
paradoxe des conséquences.

Ensuite, se soucier de I’étre humain incarné, fort bien, mais en sachant que
I'incarnation signifie aussi une insertion dans la culture. Au-dela de déclara-
tions et de prises de position qui, méme contestataires, correspondent trop
souvent a la définition marxiste de I’idéologie, les Eglises pourront étre partie
prenante d’une société moins oppressive si elles sont source de culture, si elles

14 Est paraphrasé ici. A. GOUNELLE (Evangile et Liberté, 25/5/1972).
15 D. BONHOEFFER, Résistance et soumission, édit. frang., Genéve, Labor et Fides,
1963, p. 5.



LE PROTESTANTISME DANS UNE SOCIETE POSTSECULARISEE 57

arrivent a véritablement fagonner I’opinion publique, au moins pour une part,
selon certaines valeurs. La est toujours le défi de la sécularisation. Mais
I’histoire peut constituer un levier si nous savons I'actualiser. Le protestan-
tisme a su étre producteur de valeurs, a leur époque, novatrices. Comment
rendre vivante aujourd’hui la culture protestante au lieu de la considérer
dédaigneusement comme un vestige du passé? J’ai essayé de montrer ail-
leurs ¢ que loin d’avoir tous les défauts que nous lui prétons, ’individualisme
protestant a été source de liberté, de responsabilité et méme de solidarité. Il est
question, de divers ¢6tés aujourd’hui, d’un nouvel individualisme. S’il cor-
respond a une fuite face au social, il a peu de chance d’étre dynamique. Mais il
peut aussi représenter, dans la logique des attentes sociales postséculiéres, la
volonté de chacun d’exister malgré massification et bureaucratie. Au protes-
tantisme de contribuer a I'infléchir dans ce sens.

Enfin, il serait peut-étre opportun de distinguer de nouveau ’action poli-
tique et sociale menée au sein de groupes et de mouvements et celle entreprise
par ’ensemble de la communauté, c’est-a-dire I’Eglise visible. Nos Eglises ont
émis, en France, quelques déclarations qui se sont voulues prophétiques mais
qui ont signifié aussi la domination d’une petite minorité de membres de la
moyenne bourgeoisie intellectuelle. Aboutissement d’une pratique de type
putschiste elles ont donné, a tort, une bonne conscience d’opprimés a leurs
multiples opposants 7. Les autres déclarations ecclésiastiques ont €t€ mar-
quées par leur caractére centriste et ont paru, en général, plutot inodores.

Individualités, groupes, mouvements doivent pouvoir effectuer des choix,
assumer leurs aspects partiels et partiaux, essayer de les mener et de les vivre
jusqu’au bout. Accomplir ce que I'on croit €tre sa vocation particuliére,
n’avoir besoin d’aucun imprimatur pour s’exprimer, telle est la liberté pro-
testante. Liberté que I’on prend, liberté que I’on reconnait aux autres. Et
I’Eglise visible pourrait étre le lieu ou ces choix partiels et tranchés peuvent se
dire dans leurs risques et leurs incertitudes, dans I'interpellation et I’admo-
nestation fraternelles dans la priére aussi. Et peut-étre de fidélités contradic-
toires naitra, aprés un cheminement, la possibilité d’actions communes.
Quand nous avons voulu commémorer la Révocation en actualisant sa signi-
fication, nous avons réuni des membres des tendances les plus opposées du
protestantisme frangais. Et nous sommes parvenus a une manifestation com-
mune parce que nous nous sommes donné comme régle le respect de nos
différences et un consensus dans nos décisions. C’est paradoxalement en
augmentant la difficulté que nous avons réussi a la vaincre.

Et méme si, au bout de la route, une pratique commune n’apparait pas
possible, le seul fait de pouvoir vivre dans la communauté ecclésiale les
tensions politico-sociales autrement que dans la société civile constituerait

16 Cf. «L’individualisme protestant: universaliste, religieux, social», ouvrage cité,
p. 29-46.
'7Cf. J. BAUBEROT, Le pouvoir de contester, Genéve, Labor et Fides, 1983.



58 JEAN BAUBEROT

déja un témoignage de I’Eglise sur ce plan-la. La encore, rendre vivante la
culture protestante, c’est peut-€tre constituer, dans la société, un lieu de vie ou
les tensions peuvent étre assumées un peu autrement qu’ailleurs.

Postsécularisation et théologie

Pour finir: quelle théologie dans le temps d’une société postsécularisée?
Question essentielle: le protestantisme n’a pas sa fin en lui-méme, il est
porteur d’un message. Si la sécularisation I’a atteint de plein fouet, peut-étre
est-ce parce que, davantage que d’autres confessions chrétiennes plus rituali-
sées, il a étroitement li¢ son destin a ce message.

Je ne traiterai pas ici de la théologie en elle-méme, en tant que recherche
savante, mais plutot de ce que j’appelle le fonctionnement social de I’encadre-
ment théologique des membres actifs du protestantisme. Deux poles théologi-
ques constituent principalement, aujourd’hui, cet encadrement. Ils se sont
forgés d’ailleurs durant le processus de sécularisation. Un premier courant —
plutot une nébuleuse — est formé par des théologies de type libéral, ou plus
exactement néo-libéral. Le second courant — plus structuré mais également
assez divers — est constitué¢ par ’ensemble évangélique.

La confrontation avec la sécularisation, voila la tache historique, menée
depuis deux siécles, par le libéralisme et les théologies de type néo-libéral.
Confrontation grandiose et qui a forgé, au siécle dernier, des instruments
scientifiques de critique biblique et de compréhension nouvelle de I’histoire
de I’Eglise. La notion méme de «sciences religieuses » est née dans un terreau
constitué par le libéralisme et une aile ouverte du courant évangélique d’alors.
Mais pour en avoir trop accordé au rationalisme, au positivisme, au scien-
tisme, le libéralisme a également servi, parfois, d’antichambre a la libre pen-
sée.

Un néo-libéralisme se respire maintenant assez largement dans I’air du
temps, du moins au sein d’Eglises a volonté multitudiniste. Il se tuerait lui-
méme si la liberté d’examen qu’il suscite se transformait en étape vers I'in-
différentisme, "agnosticisme. Il lui faut donc savoir, et faire savoir que nos
doutes religieux sont en partie des produits culturels de la société sécularisée.
La culture dominante qui nous imprégne rend difficile de croire a la naissance
virginale ou a la résurrection corporelle. Chercher a étre «intellectuellement
honnéte» dans notre acte de foi conduit donc a se montrer aussi méfiants a
I’égard d’interprétations actuelles, souvent spontanément démythologisantes,
qu’a I’égard des interprétations traditionnelles du christianisme qui nous
apparaissent historiquement datées.

Autre aspect: comme sociologue j’ai tendance a trouver sympathique la
volonté de théologies néo-libérales d’étre des « théologies contextuelles». Cela
comporte cependant deux risques. Souvent, d’abord, les théologies dites
contextuelles ne partent pas vraiment d’une analyse rigoureuse du contexte
mais plut6t de sa saisie idéologique. Cela aboutit & une sorte de fondamenta-



LE PROTESTANTISME DANS UNE SOCIETE POSTSECULARISEE 59

lisme social. Par exemple quand certains théologiens de la libération déclarent
que la lutte des classes est une réalité, je m’insurge; aussi bien comme socia-
liste que comme sociologue d’ailleurs. Non, la lutte des classes est un concept,
ce qui est assez différent, et c’est en tant que concept qu’il nous faut utiliser ce
terme. Sinon je le dis tout net: fondamentalisme pour fondamentalisme, je
préfére le fondamentalisme biblique au fondamentalisme social.

Second probléme: la réalité sociale change. Si une théologie contextuelle
ne change pas, elle devient vite dépassée, anachronique; si elle change aussi
souvent et aussi vite que la réalité sociale, il va falloir bientét mettre sur les
ouvrages théologiques: «a consommer avant le...». Je m’amuse un peu mais
I’affaire est sérieuse. Dire Dieu nécessite d’oser parler d’une référence extra-
sociale et permanente.

Si nous passons du podle néo-libéral au pdle évangélique, la médaille
devient revers et le revers devient médaille. Actif durant le processus de
laicisation et de sécularisation — il a suscité, depuis le XVIII® siécle, de
nombreux Réveils — ’évangélisme a été mis en crise par la société sécularisée.
Crise telle que certains I’avaient déja enterré. Mais tel le pheenix il renait de ses
cendres et la postsécularisation, dans certains milieux du moins, lui donne une
nouvelle pertinence socio-religieuse. C’est en effet une théologie claire, affir-
mative. Elle n’a pas peur de mettre les points sur les 1. Mais alors qu’en est-il du
doute ? Méme considéré comme un produit socio-culturel de la société sécu-
larisée, le doute devrait, a mon sens, étre davantage pris en considération par
les évangéliques. Ne faut-il pas s’adresser non a un étre humain intemporel
mais aux gens d’aujourd’hui ? Et la postsécularisation ne signifie nullement la
fin de la sécularisation. Cela comporte des audaces ? Certes, mais ’apdtre Paul
lui-méme souhaitait «étre anathéme» pour le salut de ses fréres. De plus,
considérer le doute uniquement comme produit par une société agnostique
serait aussi réducteur qu’analyser la foi globalement comme une production
socio-culturelle. Si je n’avais pas peur de m’aventurer hors de ma compétence,
je dirais que le doute fait peut-étre aussi partie de la condition ontologique de
I’étre humain avant la venue du Royaume. «Je crois, viens au secours de mon
incrédulité»: chrétien professant et douteur a la fois, grain et ivraie impossi-
bles a séparer. Attention de ne pas figer la foi, a ne pas la vouloir au prix du
doute.

De méme, si la force des évangéliques consiste a s’arc-bouter sur la Bible,
ouvrage bien ancien mais que nous devons proposer au «monde» comme
susceptible d’actualité, de nouveauté permanente, le refus de prendre en
considération le contexte peut avoir des effets boomerang. Contexte histori-
que et social des personnes auxquelles on s’adresse, bien stir. Mais surtout part
de contextualité de ses propres paroles. « La Bible dit que...» Eh non! La Bible
et 'interprétation que I’on en fait sont indissolublement liées. A partir de la,
pourquoi ne pas accepter positivement le pluralisme, la pluralité. Des le
départ, la Réforme a été plurielle. Plusieurs Réformateurs avec leurs diffé-



60 JEAN BAUBEROT

rences, plusieurs Confessions de foi, plusieurs Eglises. Avec la recherche de la
difficile reconnaissance d’une validité réciproque. Et quand la Réforme n’a
pas été pluraliste, ce n’est pas seulement Servet qui a €té conduit au biicher, ce
sont les premiers évangéliques, ces hérétiques de la Réforme, les anabaptistes,
qui ont été noyes.

Elaborer et diffuser la théologie — des théologies —porteuses efficaces du
message dans une société postsécularisée — telle est votre responsabilite
premiére. Mais c’est aussi la responsabilité de tout protestant. C’est pourquoi
je suggere trois directions.

D’abord, infatigablement construire et reconstruire un tissu protestant
capable de tenir dans une tension féconde les apports en apparence contra-
dictoires des deux polarités théologiques mentionnées, en combattant les
risques de I'un par les risques de I’autre. Je dis bien tenir ces deux apports en
tension féconde et non pas les renvoyer dos a dos. Ce que je propose est donc le
contraire d’une tranquilité centriste. Cela consisterait, par exemple, a récla-
mer inlassablement aux évangéliques le droit a I’hérésie. Une hérésie qui n’est
pas une moindre foi mais un devoir de conscience donc une maniére de
professer personnellement sa foi. Réclamer inlassablement auprés des néo-
libéraux d’inclure dans leur pluralité ceux qui ne sont pas pluralistes, en leur
faisant le crédit qu’ils ont peut-étre aussi de bonnes raisons de ne pas I’étre. Et,
griace a eux, ne pas ériger le pluralisme théologique en nouveau dogme.

Ensuite, il convient sans doute de travailler a nouveaux frais, a partir de la
théologie qui me semble avoir constitué historiquement la premiére tentative
de réponse a la postsécularisation, la seule de ces tentatives qui a réellement su
construire un mouvement socio-religieux. Vous voyez ce que je veux dire:
rappelez-vous: la Premiére Guerre mondiale. Elle fut a la fois le signe que la
sécularisation était désormais établie, la société de chrétienté bien morte. Et
déja, dans le méme temps, le signal d’une crise de la société sécularisée, d’une
crise des valeurs séculiéres. C’est face a ce contexte qu’a été élaborée la théo-
logie dialectique: et la théologie dialectique a d’autant mieux constitué une
réponse au contexte d’alors qu’elle ne s’est pas souciée d’étre contextuelle. Ce
fut sa force, sa grandeur. Elle en est méme arrivée a nier toute dépendance par
rapport au contexte. Et ce fut la sa limite, son point aveugle, son glissement en
neo-orthodoxie ou en «positivisme de la Révélation» pour reprendre le terme
de Bonhoeffer. Erreur que Barth lui-méme a partiellement reconnue en €cri-
vant dans L’Humanité de Dieu: «Nous avions tort précisément la ou nous
avions raison» '8,

II fut un moment ou cette théologie a fasciné. Trop peut-étre. Ce n’est certes
pas une raison pour la jeter aujourd’hui aux oubliettes. Le mouvement théo-
logique dialectique peut nous permettre de saisir ensemble le permanent et le

'8 K. BARTH, L'Humanité de Dieu, édit. frang., Genéve, Labor et Fides, 1956,
p. 17.



LE PROTESTANTISME DANS UNE SOCIETE POSTSECULARISEE 61

contextuel, le vertical et I’horizontal. Nous permettre de vivre aussi de fagon
créatrice la tension entre droit a I’hérésie et limite du pluralisme, c’est-a-dire
entre responsabilité personnelle et objectivité ecclésiale.

Enfin — et je m’arréterai la — le protestantisme francophone manque
actuellement de pouvoir bénéficier de la forte emprise d’une théologie de la
grace nettement structurée. La radicalité protestante dans I’affirmation de la
grace pourrait nous rassembler et, en méme temps, constituer notre particu-
larité dans le concert des Eglises chrétiennes. Que notre cecuménisme, notre
action politico-sociale soient explicitement et de fagon cohérente des consé-
quences du sola gratia et non implicitement la recherche de nouveaux saluts
par les ceuvres. Que le salut par grace puisse €tre bien mis en relation avec tous
les problémes concrets, de ’augmentation du nombre de couples non mariés
aux manipulations génétiques. Sommes-nous capables de parler, de fagon
convaincante, de I’étre humain radicalement pécheur et de la grandeur de la
créature humaine, image de Dieu? Savons-nous dévoiler a la fois la noblesse
des entreprises pécheresses et leur aspect idolatre, jusque dans ce qui est bon et
juste? Aujourd’hui comme hier, il nous faut, dans un méme mouvement,
construire et profaner, mus par la grace du Dieu vivant.






	Le protestantisme dans une société postsécularisée

