Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 38 (1988)

Heft: 1

Artikel: La foi au risque de la réflexion scientifique
Autor: Paroz, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381346

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381346
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 120 (1988), P. 29-39

LA FOI AU RISQUE DE LA REFLEXION
SCIENTIFIQUE*

PIERRE PAROZ

I. La situation de départ

Les frictions entre la tradition religieuse (chrétienne) et ’activité scienti-
fique ne datent pas d’hier. De I’époque moderne a nos jours, les sciences en
gestation s’émancipent du cadre métaphysique et religieux ou elles ont pris
naissance, et parfois se retournent contre lui. Aprés Galilée et I’astrophysique,
la critique historique, le darwinisme, la sociologie et I’économie politique, la
psychologie et la psychanalyse, la logique mathématisée et la linguistique
achevent de dissoudre le vieil édifice et de discréditer la relevance cognitive, la
valeur scientifique de la théologie.

La théologie emprunte alors volontiers une position de repli, & moins
qu’elle n’accepte d’accrocher son wagon au train du progrés scientifique et
n’annonce elle-méme la venue de I’dge d’or d’une humanité éclairée, comme
le fait la théologie libérale classique.

D’un c6té, on assiste a la réaction conservatrice de ceux qui pensent
(comme dans la doctrine catholique traditionnelle) que la tradition de I’Eglise
ou (comme dans les mouvements évangéliques) que la tradition biblique sont
de toute maniére au-dessus de ce que peut dire et penser une humanité éga-
rée.

Mais il est un autre genre de repli, qui se fait jour dans la théologie classique
de I’existence. La théologie de I’existence, qui s’est affirmée en ce siécle en
particulier autour de I’école de Bultmann, se veut informée, consciente et
respectueuse de I’effort scientifique. Toutefois, elle commence par établir une
distinction fondamentale, et & s’établir elle-méme la-dessus: la distinction
entre 'objectivité et la subjectivité.

L’objectivité rassemble tous les domaines ou I’on peut faire apparaitre une
vérité au sens habituel de la conformité d’une affirmation avec I’état de choses
correspondant, ’ensemble des domaines pouvant donner lieu a une connais-
sance qui n’engage pas personnellement, une connaissance accessible a toute
personne qui en fait I’effort. Qutre 'univers matériel, I’objectivité embrasse
’ensemble des objets culturels, la morale, le droit, I’art et la science elle-méme,

*Le présent texte reproduit a peu de choses prés I'exposé introductif du débat
organisé par I'Institut de Recherches Herméneutiques de la Faculté de théologie de
’'Université de Neuchatel sur le théme «science et foi». Ce débat, qui a eu lieu en
novembre 1986 a Neuchatel, réunissait, outre I’auteur, trois enseignants de 'Université
de Neuchatel, MM. F. Bonsack, J.-B. Grize et E. Jeannet.



30 PIERRE PAROZ

la politique et la constitution de la société, tous ces domaines pouvant faire
I'objet d’une science, s’ouvrir a une connaissance impartiale. A vrai dire,
I’'impartialité n’est pas si courante, mais I’honnéteté intellectuelle veut qu’on y
tende, et qu'on réduise au minimum la marge d’interprétation de la subjec-
tivité.

En revanche — toujours dans ’optique de la théologie de I’existence — il
est un domaine ou la subjectivité est essentielle et irremplagable: c’est lorsque
I'individu éprouve le besoin de totaliser pour lui-méme la connaissance qu’il a
du monde objectif et d’y ajuster un comportement adéquat; en d’autres ter-
mes, quand il envisage de donner un sens a sa vie.

En cette affaire, comme le disait J.-P. Sartre !, ’existence précéde I’essence:
I’homme n’a aucune chance de savoir au fond ce qu’il est s’il ne commence pas
par s’engager activement dans un sens, par se décider pour I'une des inter-
prétations possibles de son role dans la vie, en se confrontant avec les inter-
prétations rivales qu’il rencontre.

Par opposition au terme de connaissance, qui désigne I’effort de la pensée
vers ’objectivité, on appelle volontiers doctrine? le discours qui envisage les
choses a partir d’une décision ou d’un choix subjectifs. Une doctrine honnéte
doit se donner pour ce qu’elle est: un édifice sans prétention cognitive, la
résultante d’un parti pris, la conséquence d’un engagement, qu’elle encourage
ses auditeurs a assumer a leur tour en opérant un choix parmi les doctrines
rivales qui sollicitent leur adhésion.

La théologie classique de I’existence explicite le message de ’évangile sous
la forme d’une doctrine chrétienne, qui insiste tout particuliérement sur I’en-
gagement qu’elle réclame de ses adeptes, donc sur I’aspect de la subjectivité:
avec la «révélation de Dieu en Jésus-Christ», elle confronte intentionnelle-
ment I’homme a un paradoxe qui heurte son bon sens et déconcerte son
intelligence, et auquel il ne peut adhérer que par un pari audacieux, un «saut
de la foix».

Pour ce mouvement-1a, I'objectivité est évacuée et la science mise en
congé. Cependant, la théologie de I’existence fait une grande part a la science:
d’une part en abandonnant sans réticence au jeu de ’objectivité tout ce qui ne
concerne pas directement le saut de la foi; ainsi, la critique philologique et
historique peut s’exercer sans réserve sur la tradition biblique et son langage
imprégné de mythologie, et sur la tradition de I’Eglise ; d’autre part, la doctrine
chrétienne est bien une fides quaerens intellectum, une foi en quéte d’intelli-
gibilité, et dans ce sens elle utilisera volontiers les ressources de la logique et de
la linguistique ainsi que la théorie de la connaissance pour établir sa propre
cohérence.

' J.-P. SARTRE, L'existentialisme est un humanisme, Nagel, Paris, 1965, pp. 17ss.
2 Cf. P.-A. Stuckl, Tolérance et doctrine, L’ Age d’Homme, Lausanne, 1973, et La vie
spirituelle de l'individu et le langage doctrinal, 4 la Baconniére, Neuchatel, 1974.



LA FOI AU RISQUE DE LA REFLEXION SCIENTIFIQUE 31

Les taches ainsi distribuées, le théologien de I’existence tire son assurance
de cette dissociation qu’il croit indépassable entre ’objectivité et la subjecti-
vité. Deux domaines non pas situés sur le méme plan, mais hiérarchiquement
articulés, ce qui exclut les querelles de voisinage. Partout I’objectivité semble
étre le point de vue qui domine: les hommes sont essentiellement préoccupés
par les objets qui les entourent; ils sont «au monde» au point de s’y oublier, et
pourtant chacun d’eux a sa maniére d’€tre au monde et de vivre sa présence
aux objets, et par cette maniére, consciemment ou inconsciemment, il se
definit et se trahit comme sujet. La doctrine chrétienne peut donc a bon droit
interpeller chacun, sans crainte d’étre dépassée par la modernité. Comme le
disait Pascal: «Il faut parier. Cela n’est pas volontaire: vous &tes embar-
qué.»?

II. La secousse du rationalisme critique

Lorsqu’on est soi-méme un tel théologien de I’existence, et qu’on prend
connaissance de la critique féroce qu’'un scientifique comme Hans Albert*
adresse a ’endroit de la théologie, on commence par étre interloqué.

Comment? Nous, les théologiens, des marchands d’idéologie ?* Nous, les
responsables d’une tentative malhonnéte de récupération et d’immunisation
d’une conception des choses (entendez: la notion chrétienne de Dieu) que le
développement des connaissances a rendue objectivement caduque?® —
Reéaction naturelle de la dignité offensée: le théologien de ’existence est tenté
de faire jouer précisément le verrou de la distinction entre objectif et subjectif
pour échapper a la critique de ’adversaire et contre-attaquer, en dénongant les
principes subjectifs irrationnels inavoués qui sont a la base du rationalisme
critique, dans la mesure ou il outrepasse ses compétences.

Mais n’y a-t-il pas mieux a faire? Plutét que de fouiller les écrits de I’ad-
versaire en quéte de ses inévitables faiblesses, ne vaut-il pas mieux commen-
cer par entendre sa revendication et faire droit a sa contestation, quitte a
devoir repenser les bases méme de la théologie?

3 B. PascaL, Pensées, éd., Brunschvicg, Garnier, Paris, 1961, p. 136.

4+ Cf. en particulier H. ALBERT, Traktat iiber kritische Vernunft, Mohr, Tiibingen,
1968, I'’ensemble du chapitre V intitulé «Glaube und Wissen»; du méme auteur,
Theologische Holzwege, Mohr, Tiibingen, 1973, rédigé en réponse a I'ouvrage critique
du théologien G. EBELING, Kritischer Rationalismus?, Mohr, Tiibingen, 1973; égale-
ment d’'H. ALBERT, Das Elend der Theologie, Hoffmann und Campe, Hamburg, 1979,
ouvrage de controverse avec le théologien Hans Kiing; enfin, du méme, Die Wissens-
chaft und die Fehlbarkeit der Vernunft, Mohr, Tiibingen, 1982, ot H. Albert consacre a
nouveau tout un chapitre, le V¢, a la controverse avec la théologie.

S Cf. H. ALBERT, Traktat iiber kritische Vernunfi, éd. cit. p. 130: «(les Facultés de
théologie) sont en partie des lieux d’élaboration, d’affinage et d’étangonnage ‘scientifi-
que’ d’idéologies» (la traduction est de nous).

8 Op. cit., pp. 115-122: «Das Problem der Existenz Gottes und die moderne Theo-
logie».,



32 PIERRE PAROZ

C’est ce que nous avons tenté nous-mémes avec nos modestes moyens, et
que nous invitons tous les amis de la théologie a continuer.’

L’étude du rationalisme critique permet au théologien de se familiariser
avec un aspect de la théorie de la connaissance qu’il avait tendance a ranger un
peu trop rapidement dans la sphére non problématique de ’objectivité; il
s’agit de la thése majeure du rationalisme critique: la vérification expérimen-
tale de nos affirmations est une tiche qui ne peut jamais étre menée a chef, et le
savoir scientifique ne se constitue pas par une accumulation de vérités acqui-
ses. Le véritable moteur du progres scientifique réside au contraire dans
'usage du principe de falsification: le chercheur commence toujours I’'inves-
tigation d’un domaine d’objets en élaborant par la pensée une hypothese au
sujet du processus examiné; il s’agit ensuite pour lui de soumettre cette
hypothése au test critique de I’expérience. La science progresse alors par une
succession de remises en cause du savoir acquis et par le remplacement de
théories regues par des théories plus performantes, c’est-a-dire des théories
qui résistent mieux au test expérimental dans son état d’élaboration actuel.

Ainsi, le rationalisme critique évacue la notion de certitude et situe la
recherche scientifique dans I’atmosphére d’une permanente incertitude, en
quéte de vérité, mais consciente d’étre a jamais incapable d’atteindre une
vérité derniére. Le théologien découvre ainsi, non sans une certaine surprise,
la présence d’un engagement subjectif majeur au cceur de ’effort scientifique.
Cette quéte passionnée de la vérité sur fond d’incertitude, H. Albert en
reconnait toute I'importance et lui donne le nom de «faillibilisme consé-
quent» 8.

La vieille séparation entre objectivité et subjectivité est sur le point de
s’écrouler, et les vases se mettent a communiquer dans les deux sens. Si I’effort
de connaissance n’est pas dépourvu de passion subjective, inversement il va
s’avérer impossible de tenir le réduit de la subjectivité a ’abri de la métho-
dologie critique.

Dans son Traktat..., H. Albert choisit d’attaquer de front le bastion théo-
logique en s’en prenant a la conception que la théologie se fait de Dieu. Nous
avons coutume de dire en théologie que Dieu n’est pas un objet de 'univers
parmi d’autres, ni méme le plus grand, ou le plus éloigné, ou le plus éminent.
Dieu n’est pas objectivable, en ce sens qu’on ne saurait le situer a distance en
dehors de nous pour ’examiner et donner a son sujet des informations tout a
loisir®. «La connaissance de Dieu et de nous sont choses conjointes», disait

7 Cf. P. PAROZ, Foi et Raison, Labor & Fides, Genéve, 1985. Ce travail a été présenté
a la Faculté de théologie de I'Université de Neuchétel en qualité de thése de doctorat
sous le titre: La foi chrétienne face au défi du rationalisme critique. Réflexions sur la
controverse entre H. Albert et G. Ebeling.

§ H. ALBERT, op. cit., p. 36.

¢ Cf. R. BULTMANN, « Welchen Sinn hat es von Gott zu reden?» in Glauben und
Verstehen 1, 6. Aufl., Mohr, Tiibingen, 1933.



LA FOI AU RISQUE DE LA REFLEXION SCIENTIFIQUE 33

Calvin!®, et I’état de saisissement existentiel serait le seul dans lequel on
puisse parler sensément de Dieu.

Cette dramatisation du probléme, le rationalisme critique la récuse, et au
fond, c’est tant mieux. Si un discours, quel qu’il soit, y compris le discours
théologique, veut étre plus qu’une simple vibration poétique (soit dit sans
vouloir dénigrer la poésie), plus qu'une expression émotionnelle a fleur de
peau, s’il a une fonction référentielle forte, s’il parle de quelque chose comme
existant, alors il doit se risquer, ou plut6t il est déja, sur le terrain de ’objec-
tivité; c’est bien une quelconque connaissance qu’il veut nous livrer; c’est bien
un aspect de la réalité qu’il veut traquer; son discours émarge donc au pro-
bléme de la vérité, et dans la mesure ou il n’est pas une simple tautologie, un
discours idéologique et autovalidant, il doit, d’une maniére ou d’une autre se
préter a un examen critique et admettre un équivalent du principe de falsifi-
cation.

Nous sommes bien conscient qu’on ne peut pas évacuer le probleme du
choix ou du pari existentiel. Il est vrai que quand il s’agit pour ’homme de se
connaitre lui-méme dans I’'unité d’un projet de vie (et la question de Dieu met
précisément en jeu tout ce processus), il ne peut pas évaluer les différentes
hypothéses qui se proposent a lui dans la neutralité d’une distance sereine;
I'individu est embarqué, il doit se choisir tel et tel en prenant une option
doctrinale concurrente d’autres.

Toutefois ce choix n’est pas dramatique au point de se faire totalement
dans le bleu. Différentes options doctrinales sont comparables et rationnel-
lement discutables. Elles représentent des modéles subjectifs, des hypothéses
qui prétendent rendre compte (mieux que ne le font leurs rivales) de I'expé-
rience vécue des gens, de la réalité existentielle.

Il n’est donc pas juste de caractériser 'objectivité par I'existence d’un
moyen de contrdle — I’examen critique — et la subjectivité par ’absence d’un
tel moyen de contrdle, car ce faisant, on donne libre cours a I’arbitraire et au
fanatisme. En fait, sur le chemin de la connaissance de nous-mémes, et bien
que largement conditionnés par notre éducation et par 'atmosphére sociale ol
nous sommes plongés, nous avons conscience de ’existence d’une pluralité
d’options doctrinales, morales, politiques et religieuses — par exemple, nous
savons qu’il existe plusieurs religions, qui n’affirment pas forcément toutes la
méme chose, qu’il existe méme une option agnostique et une option athée qui
sont largement représentées aujourd’hui, etc.

Chacun a son échelle effectue au cours de sa vie au moins un embryon
d’examen critique; il ne se choisit pas au hasard: il fait le choix qui lui semble
recouvrir le mieux son expérience vécue; et c’est pour ces raisons également

10J. CALVIN, Institution de la religion chrétienne, Labor et Fides, Genéve, 1967, livre
I, p. 3.



34 PIERRE PAROZ

intelligibles que parfois il en change. Méme la «conversion» la plus brusque
n’est pas rationnellement immotivée.

I1 est possible et il s’avére nécessaire de systématiser ce processus, possible
et neécessaire de dessiner les traits d’un examen critique rationnel dans la
sphere de la subjectivité, et articulé sur celui qui prévaut dans les sciences, par
exemple.

S’agissant de I'idée de Dieu, et de la thése (nous pourrions dire I’hypothése)
de son existence, ce sera de deux choses 'une:

— ou bien cette notion de Dieu, qui est au cceur des mythologies et des
cosmologies antiques, et de toutes les conceptions du monde archaiques, est
solidaire de ces conceptions et doit tomber avec elles. Telle est I'idée d’H.
Albert: I’émergence d’une conception du monde scientifiquement informée
rend la notion de Dieu inopérante et par conséquent caduque,

- ou bien nous pensons que la notion de Dieu doit étre maintenue, mais
nous sommes mis en demeure de montrer sa pertinence dans le cadre de la
conception moderne du monde. En invitant I'individu a se comprendre d’une
certaine maniére et a rejoindre la communauté ou cette compréhension est
partagée, le message religieux affirme en méme temps quelque chose du
monde, du monde de I'objectivité, et il doit pouvoir en rendre compte. En
d’autres termes, la théologie sera aussi théologie naturelle, ou ne sera pas.

En s’explicitant dans ses conséquences objectives et cosmologiques pour
relever le défi que lui lance le rationalisme critique, la théologie va retrouver,
dans la mesure ou elle I’avait perdu, le chemin du dialogue et de la confron-
tation critique. Ce sera peut-étre pour s’y briiler les doigts et y vivre la falsi-
fication de ses hypothéses — toujours est-il que le jeu en vaut la chandelle.
Voyons donc comment nous pouvons nous aventurer sur le terrain de I’ob-
jectivite.

II. Le terrain d’une confrontation fructueuse

Nous partirons de la «parabole du jardinier qui n’existe pas», citée par G.
Theissen!!. Deux explorateurs arrivent un jour a une clairiére dans la forét
vierge. Y poussent toutes sortes de fleurs et d’herbes. L’'un des explorateurs
s’écrie: «Il doit y avoir un jardinier qui travaille dans ce coin de terre!»
L’autre n’est pas de cet avis. Alors tous deux dressent leur tente et attendent.
Mais ils ne voient personne.

Le premier explorateur persiste dans son idée: «Il y a un jardinier, mais
sans doute est-il invisible!» Elargissons un peu I"image du jardin en la gonflant

" Cf. G. THEISSEN, Argumente fiir einen kritischen Glauben oder: Was hilt der
Religionskritikstand ?, Kaiser, Miinchen, 1978. La «parabole du jardinier qui n’existe
pas»estde A. Flew, citée par Theissen aux pp. 52-53 de son livre, et tirée de I'ouvrage de
W. TRUTWIN u.a. (Hg.), Gesprdch mit dem Atheismus, Disseldorf, 1976, p. 69s.



LA FOI AU RISQUE DE LA REFLEXION SCIENTIFIQUE 35

aux dimensions de la terre; un élément vient alors s’ajouter: les explorateurs
decouvrent qu’ils sont eux-mémes issus du jardin. Si nous laissons le premier
explorateur exprimer son enthousiasme, il pourra assez bien devenir le repré-
sentant des religions du monde. Il mettra sur pied une féte du jardin en
’honneur de son créateur et donateur supposé (c’est-a-dire qu’il fondera un
culte), sans doute mettra-t-il la main sur de vieilles légendes racontant sous
forme mythologique la création et la donation du jardin (c’est-a-dire qu’il
donnera lieu a une tradition scripturaire); enfin, il se sentira obligé a I’égard du
Jjardin, responsable de le protéger et de le cultiver (c’est-a-dire qu’il formulera
une éthique, une éthique de ’obéissance a la Loi du jardinier).

Le second explorateur, lui, représente I'effort des scientifiques occupés a
observer tous les recoins du jardin préalablement partagé en multiples zones
et parcelles, la question de savoir s’il existe un jardinier ayant été soigneuse-
ment mise entre parenthéses.

Les deux explorateurs pourront cohabiter sans probléme une fois leurs
plates-bandes respectives ainsi délimitées. Et c’est bien ainsi que les choses se
passent le plus souvent.

Imaginons maintenant qu’il prenne a nos deux héros I’envie de s’expliquer
et de confronter leurs points de vue. Le second explorateur, esprit sceptique et
positif, se fait philosophe de la connaissance pour interpeller le premier, et le
premier se fait théologien pour essayer de rendre compte a I’autre de ce qu’il
Croit.

Supposons qu’ils conviennent tous deux de faire jouer I’examen critique et
le principe de falsification sur I’hypothése du jardinier. Le second dit: «Trés
bien. Tu supposes qu’il existe, mais qu’il est invisible. Edifions alors un parc
¢lectrique et patrouillons avec des chiens!» Ce qui est fait. Mais aucun mou-
vement du fil électrique, aucun aboiement des chiens ne trahit jamais I’arrivée
d’un intrus. Le croyant persiste: «Il existe, si! mais il est insensible au courant
¢lectrique, ne fait pas de bruit et ne dégage aucune odeur. Et la nuit il vient,
incognito, s’occuper de son jardin bien-aimé.» Le sceptique, au désespoir,
s’écrie a la fin: «Mais que reste-t-il de tes premiéres intuitions? Quelle dif-
férence y a-t-il pour finir entre ton jardinier invisible, inodore et insaisissable
et un jardinier purement imaginaire, un jardinier qui n’existe pas?»

Posé de cette maniére, le probléme tourne irrémédiablement a ’avantage
du sceptique. La croyance de I’autre se réduit comme une peau de chagrin pour
échapper aux expériences falsifiantes. Mais en s'immunisant ainsi, en prétant
a son jardinier des traits paradoxaux qui en rendent la position irréfutable, le
croyant laisse a I'autre tout I’avantage: ’avantage de la logique, du mouve-
ment, de la conséquence.

Avangons ’hypothése suivante:

Entre le terrain qui I’expose a une falsification triviale et le retrait dans une
position immunisée (autovalidante), il y a place pour la théologie et sa tradi-
tion sur un terrain de confrontation avec la tradition scientifique.



36 PIERRE PAROZ

Donnons encore a notre parabole du jardinier un élargissement humoris-
tique; nous pouvons nous référer au dessin ci-dessous !2:

\‘\F&wﬂ' ‘Lﬂ'

Dans notre Foi et Raison, nous utilisions a la suite de Kierkegaard cette
définition: «Dieu, c’est la chose inconnue» !3. Cela revient au méme que de
dire: la situation du bonhomme sur son jardin planétaire et criant «Y’a
quelqu’un?», c’est la situation humaine fondamentale.

Le premier explorateur pourrait dire au second : « Tol et moi, nous sommes
pareillement dans cette situation. Certes, tu es plongé dans tes observations
sectorielles. Au fur et a mesure de I"'augmentation du degré de complexité de
tes recherches, tu mets en ceuvre des outils spécifiques, et tu n’es plus toujours
en mesure de suivre le travail que font a c6té de toi tes collégues chargés de
’observation des plates-bandes voisines. Et pourtant, il y a une raison a ton
acharnement, a ta curiosité. Comme moi, tu es étonné de découvrir dans ton
secteur les traces d’un ordre intelligible qui nous a précédés. Tu te doutes qu’il
y a une sorte de connivence entre cet ordre intelligible dont tu repéres peu a
peu les structures dans les choses et ta propre intelligence d’homme et de
chercheur. Ce ne serait pas trop étonnant si le monde n’était que la projection

12 Dessin repris par H. REEVES dans son livre L heure de s ‘enivrer. L’univers a-t-il un
sens?, Seuil, Paris, 1986, p. 218. Le dessin lui-méme est signé J. F. BATELLIER et extrait
de 'album Y’a quelqu’'un ? auto-édité par I'auteur (janvier 1983).

13 Cf. P. PAROZ, op. cit., p. 170s et p. 181s, et aussi KIERKEGAARD, Miettes philoso-
phiques, traduit du danois par P. H. Tisseau et E.-M. Jacquet-Tisseau, (Euvres Com-
pletes, L’Orante, Paris, 1973, vol. 7, p. 38.



LA FOI AU RISQUE DE LA REFLEXION SCIENTIFIQUE 37

de tes structures mentales; mais tel n’est pas le cas: tu as par ta raison une prise
sur I’objectivité; une prise toujours a revoir, mais une prise quand méme, et
c’est cela qui est ¢tonnant. L’énigme des objets que tu explores, et de leur
ordonnance, a quelque chose a voir avec I’énigme de ta propre existence
intelligente et interrogatrice, et donc aussi avec ’énigme de ce «quelqu’un»
qui est peut-€tre a I'origine de tout ga».

Nous ne pouvons nous empécher de citer dans ce contexte le passage bien
connu ou Albert Einstein évoque la «religiosité du chercheur»: comme il ne
partage pas la foi naive du croyant en un Dieu anthropomorphe (Einstein
¢tait, ne I'oublions pas, déterministe et «spinoziste»), «le chercheur, dit
Einstein, est pénétré de la causalité de tout événement. L’avenir est pour lui
non moins nécessaire et déterminé que le passé. L’élément moral est pour lui
une affaire purement humaine, et non divine. Sa religiosité tient dans 1’éton-
nement plein de ravissement (im verziickten Staunen) qu’il éprouve devant
I’harmonie des lois naturelles, dans laquelle se réveéle une raison si supérieu-
rement élevée qu’en comparaison, tout ce que la faculté humaine de penser et
d’ordonner peut produire de sensé n’est qu’un reflet tout a fait misérable. Ce
sentiment est le leitmotiv de sa vie et de son aspiration, pour autant qu’elle
parvient a s’élever au-dessus de I’esclavage de ses désirs égoistes» 4.

Les deux explorateurs de notre parabole, le croyant et ’autre, ont intérét a
bien prendre conscience de la situation humaine fondamentale qui leur est
commune, et a faire constamment la relation entre celle-ci et la tradition
particuliére dont ils sont les porteurs et les continuateurs.

Les religions y gagneraient dans la mesure ou elles seraient moins tentées
d’imposer fanatiquement leurs réponses particuliéres a la question qui nous
est commune a tous, moins tentées d’affubler la divinité jardiniére des traits
humains trop humains ou franchement inhumains qui enlaidissent notre
espece.

De son c6té, la recherche scientifique aurait aussi tout a y gagner. Nous
autres théologiens avons peut-étre quelque peine a réaliser a quel point le
degré de complexité des problémes actuellement étudiés en sciences oblige la
recherche a se spécialiser et a se sectoriser a I'infini, a se servir de modéles trés
abstraits et de langages spécifiques. Malgré tout, il nous semble qu’une spé-
cialisation outranciére et non réfléchie représente pour la science et les scien-
tifiques eux-mémes un grand danger: formalisme, manie expérimentale, perte
de I’enjeu, morcellement des connaissances. A notre avis, quelque chose de la
situation humaine fondamentale, quelque chose de la dignité de 'homme
s’exprime lorsqu’il interroge 'univers, et ce quelque chose doit transparaitre
dans la moindre exploration de détail pour éviter a celle-ci de se perdre dans
I'insignifiance et la stérilité.

D’autre part, I’énormité des moyens financiers consentis pour le dévelop-
pement de la recherche et le fait que l’activité scientifique a pour une part

4 A. EINSTEIN, Mein Welthild, Ullstein, 1980, p. 18.



38 PIERRE PAROZ

d’importantes retombées technologiques qui la font entrer dans le circuit de
production de la société, donnent lieu a d’autres tentations et suscitent d’au-
tres dangers. Il existe une recherche militaire, sans doute aussi une recherche
industrielle, dont la finalité échappe au controle des chercheurs eux-mémes, et
qui tend a pratiquer le secret, au contraire du reste de la communauté scien-
tifique, tout naturellement vouée a la communication mutuelle des informa-
tions.

Nous touchons ici au probléme bien connu depuis Einstein de la respon-
sabilité éthique du savant. Mais justement, nous voudrions y voir plus qu'un
probléme extrinséque, comme s’il y avait d’une part le chercheur qui pratique
sa discipline dans le plus complet désintéressement, et d’autre part ’homme
en lui qui, comme n’importe quel autre, se pose la question éthique: que
va-t-on faire a partir des résultats de sa recherche? Nous pensons qu’il existe
comme une éthique intrinséque de la pratique cognitive elle-méme, une éthi-
que a laquelle la méditation de la «situation humaine fondamentale» peut
nous rendre attentifs: une sorte d’ascése du chercheur appelé a vivre cette
permanente incertitude de la quéte de la vérité, qui mérite d’étre cultivée dans
la communauté scientifique; cette éthique permettrait, croyons-nous, de faire
un certain contre-poids face aux appétits de puissance de commanditaires
sans scrupules et aux réves de domination technicienne qui hantent la société
moderne.

Nous ne disons pas massivement que la science doit recommencer de
croire en Dieu pour pouvoir subsister, mais simplement ceci: la science est
appelée a admettre, a ’horizon de sa problématique, la pertinence de la
question de Dieu, la valeur de I’énigme du «Y’a quelqu’un?».

A partir de 1a, et en faisant I’'aveu d’une certaine solution de continuité,
nous voudrions proposer la spécification de I’hypothése « Dieu» dans ’opti-
que chrétienne.

Repartant du dessin ci-dessus, imaginons la présence, aux pieds de notre
bonhomme en train d’appeler, d’un quelconque gamin qui viendrait le déran-
ger dans sa méditation en le tirant par la main et en lui soufflant un «psst!»
timide pour attirer son attention et lui demander quelque menu service. Sur ce
dessin, Jésus prendrait figure d’observateur actif de la scéne: et toute son
attitude tendrait a faire comprendre a notre bonhomme que c’est peut-étre
justement en répondant au gamin qu’il serait vraiment au rendez-vous du
«quelqu’un» cherché. On connait en effet la fameuse affirmation johannique:
«Dieu est amour» (I Jn 4, 8).

La montagne semble accoucher d’une souris; I’énigme supréme de I'uni-
vers accoucher... d’une banalité affective! Et pourtant c’est justement cette
banalité qui porte a 'intention de la science une tache trés lourde : redessiner le
cadre de communication humain du discours scientifique, ce cadre que la
complexité des objets traités tend réguliérement a faire perdre de vue. L’éthi-
que du respect de la chose inconnue (personnifiée dans le «quelqu’un» appelé



LA FOI AU RISQUE DE LA REFLEXION SCIENTIFIQUE 39

par le bonhomme), du respect de cette dimension d’inconnu partout présente
dans 'univers et singulierement dans la personne d’autrui, se précise main-
tenant comme exigence d’'amour. Le discours scientifique est invité a se
comprendre aussi comme une parole d’homme a homme, comme une
réponse a ’exigence de Pamour. Comme acte de parole, le discours scientifi-
que dépouille et enrichit a la fois son destinataire; il lui arrache bon nombre
d’illusions et de préjuges, et il le libére d’autant; il 'aide a mieux s’accepter
dans ses limites et a s’ouvrir a de nouvelles possibilités de la vie: c’est l1a le
mouvement méme de ’amour.

Travailler a la restitution de cette dimension du langage scientifique —
voila un terrain ou I’hypothése chrétienne véhiculée par la foi est a méme de
tester une certaine pertinence dans le monde de 'objectivite.






	La foi au risque de la réflexion scientifique

