Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 37 (1987)

Heft: 4: "Du sens interne" : un texte inédit d'Immanuel Kant

Artikel: Le feuillet de Leningrad et la réfutation kantienne de l'idéalisme
Autor: Brandt, Reinhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381342

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381342
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 119 (1987). P. 453-472

LE FEUILLET DE LENINGRAD
ET LA REFUTATION KANTIENNE DE
L’ IDEALISME

REINHARD BRANDT

La note «Du sens interne» ne restitue pas une réflexion agencée dans son
développement logique, mais des arguments se rapportant tous a la méme
question, juxtaposés de fagon peu cohérente, en particulier dans la deuxiéme
partie. Le texte commence immédiatement par une constatation appartenant
a la structure complexe de I’'esthétique transcendantale: «Le temps est le pur
subjectif de la forme de I’intuition interne en tant que nous sommes affectés
par nous-mémes...». La premiere césure est indiquée dans le texte par la
phrase: «De la on peut voir que nous n’aurions aucun sens interne et ne
pourrions déterminer notre existence dans le temps, si nous n’avions aucun
sens externe (réel) et si nous ne nous représentions des objets dans I’espace
comme distincts de nous» (r18-r21); on trouve une conclusion semblable
dans la phrase: «Je suis immédiatement et originellement conscient de moi-
méme en tant qu’étre du monde et justement, par 14, et par la seulement, ma
propre existence n’est déterminable que comme phénoméne, comme gran-
deur dans le temps» (v4-v5). Les lignes r1-18 et r22-v4 anticipent plus ou
moins ces deux affirmations qui considérent ’idéalisme comme réfuté. Les
lignes v6-v9 traitent de Iimagination reproductrice et de ces phénomeénes
singuliers donnés, par rapport auxquels une illusion peut survenir: argument
récurrent dans I'idéalisme, qui suit la démonstration principale et doit écarter
une objection possible. Les lignes v9-v10 constatent qu’étre affecté par quel-
que chose d’extérieur présuppose une sensibilité et, précisément, un sens
externe; la discussion qui suit se rattache a ce point et essaie de déterminer le
sens externe comme une forme indépendante de la réceptivité, indéductible
du sens interne: des représentations ne peuvent exister dans I’espace et on ne
peut retirer 'espace de représentations qui ne sont qu’internes. -Ainsi en est-il
de cette Note considérée dans ses grands traits. Les explications qui suivent
récapitulent la réfutation de I'idéalisme de la premiére (A) et de la seconde
edition (B) de la Critique de la raison pure, car la Réflexion de Leningrad se
rapporte a I’état de la question incarné par cette réfutation, en particulier telle
quon la trouve dans la deuxiéme édition. Notre interprétation de la note
elle-méme se concentre sur les conceptions et formulations qui sont nouvelles
bar rapport a toutes les oeuvres et notes connues jusqu’a présent: 'apercep-
tion cosmologique et la détermination modale du temps dans la phrase
«J'€tais, je suis et je serai».

Le quatriéme paralogisme de la Critique de la raison pure (premiere €di-
tion) dit que «tous les phénomeénes extérieurs sont de telle nature que leur



454 REINHARD BRANDT

existence ne peut €tre immédiatement pergue, mais qu’on peut seulement
conclure a I'existence de ces phénomenes comme étant la cause de perceptions
données»; or, comme conclure d’un effet donné a une certaine cause est
toujours douteux, «I’existence de tous les objets des sens externes est dou-
teuse» (A 367/P11 1442).

En examinant les prémisses de ce paralogisme, Kant précise que d’apres
celles-ci seules ma propre existence et les modifications de mon sens interne
me sont présentes sans aucune meédiation, donc, comme pour Descartes, seul
le ‘je suis’ en tant que pensant, sentant ou voyant de telle ou telle maniére. Si
quelque chose d’extérieur m’apparait dans les modifications de mon état
interne, ce n’est que par cette apparition-la que I’on peut tirer sa cause externe
et son objet de référence externe; par ce biais, cet objet reste pourtant douteux,
comme chacun le conceéde. L’idéalisme «problématique» ! serait démontré si
la premiére des deux prémisses mentionnées ci-dessus €tait vraie. -L’idéa-
lisme problématique réfléchit sur la conscience a laquelle la chaise et la table
apparaissent comme choses extérieures, sans devoir conclure a leur existence
distincte de la sienne propre. La réflexion montre pourtant que dans les
modifications du moi et de sa sensibilité sont données des images de quelque
chose d’extérieur, de la cause extérieure et de I’original, desquelles je ne peux
prendre conscience immédiatement. C’est d’une autre fagon que celle de la
conscience quotidienne que la réflexion philosophique doit atteindre I'exté-
rieur

Quelle erreur le philosophe cartésien commet-il selon Kant et a quoi la
solution du probléme ressemble-t-elle?

Le quatriéeme paralogisme contient une erreur générale et une erreur spé-
cifique. D’une part, il partage I’erreur commune a tous les paralogismes,
d’autre part, il commet une erreur spécifique dans la détermination du
«rapport extérieur» (A 366), c’est-a-dire du rapport du moi a ses représenta-
tions. Le premier raisonnement vicieux réside dans la transformation de la
conscience de soi purement logique en une prétendue connaissance du moi en
tant que chose déterminée (Nous ne pouvons nous prononcer ici sur la fagon
dont la raison pure parvient a ce sophisme naturel, et n’en avons d’ailleurs pas
besoin. Par lui I'idéalisme fait partie intégrante des autres paralogismes)>.

La deuxiéme erreur consiste en ce que I’on comprend les ’phénomeénes
extérieurs’ ("phénoméne’ n’étant pas pris dans le sens kantien) comme des
représentations se rapportant «a des objets extérieurs en soi» (A 370/P1 1
1444). On prive ainsi les 'phénomeénes extérieurs’ de la possibilité d’étre I'objet
d’une perception quelconque; en lieu et place de la relation de perception, c’est
larelation causale avec le moi que I’on vient de réifier qui entre en jeu. Aucune

! Sur ce terme, cf. B 274; AA XXVIII 1,1, 206-207.
* Cf. entre autres A 354. Gibe (1954, 9-13, 53, 95-97) montre le rapport entre le

quatriéme paralogisme et les propositions de la psychologie rationnelle qui le préce-
dent.



LA REFUTATION KANTIENNE DE L' IDEALISME 455

théorie qui ne dispose pas de la doctrine de la subjectivité de ’espace ne peut
échapper a cette interprétation des phénomeénes extérieurs. C’est avec cette
conception de ’espace que Kant donne sa propre solution.

C’est dans le contexte systématique suivant que cette solution est présen-
tée: la dialectique est le complément de I’analytique, celle-ci est une logique de
la vérité, celle-1a une logique de I'apparence. Cette apparence surgit de facon
naturelle 1a ou la raison, s’appuyant sur les moyens de connaissance de I’ana-
lytique, arrive a des concepts pour lesquels on ne trouve pas d’objet de réfé-
rence dans 'intuition. La dialectique n’a de sens que si les erreurs sur les-
quelles elle repose sont des erreurs de la logique transcendantale qui se laissent
dévoiler indépendamment de I’analytique. Si les résultats de ’analytique
entraient dans le dévoilement du caractére dialectique des paralogismes, la
démonstration serait circulaire, car la dialectique doit apporter une confir-
mation a I'analytique. La dialectique peut utiliser les résultats de ’esthétique
transcendantale, qui préceéde la logique transcendantale et doit lui servir
d’«organon» (A 46). Or I'esthétique transcendantale rend possible le para-
doxe selon lequel nous pouvons percevoir immédiatement des objets exté-
rieurs: dans la réflexion transcendantale -considérée en soi par la raison
(cf. A 28)- I’extériorité des objets dans ’espace s’avére subjectivement déter-
minée, existant ‘en nous’, puisque ’espace est la forme de notre intuition
d’objets distincts de nous. L ’hors de soi’ (extra se) et I’hors de nous’ (extra
nos) de la matiére (des objets distincts de nous) se trouvent en nous-mémes,
selon les concepts absolus de la raison pure, et doivent donc étre pergus
immédiatement 3. L’idéaliste transcendantal et réaliste empirique a aussi peu
besoin que 'idéaliste problématique «d’admettre quelque chose de plus que la
certitude des représentations en moi, par conséquent que le cogito, ergo sum»
(A 370/P1 1 1444); il sauve pourtant la possibilité que des objets matériels
soient donnés immédiatement. Mais, objectera-t-on aussitot, la réalité ne
reside-t-elle pas 4 nouveau, comme chez I'idéaliste le plus strict, compléte-
ment dans le sujet ? Le remplissage des points de I’espace n’est-il pas entrepris
par 'imagination, de telle sorte que la forme et la matiére des phénoménes
extérieurs ne sont plus que des éléments de la conscience subjective et que
I'idéalisme, au lieu d’étre réfuté, est I'ultima ratio? Dans les termes de Chris-
tian Garve: «...Iidéalisme transcendantal ne prouve pas I’existence des corps,
mais il ne fait que supprimer I’avantage que doit avoir face a cette existence la
conviction de notre propre existence» 4.

Kant sauve le réalisme au niveau transcendantal au moyen du principe:
«on ne saurait forger a priori le réel des intuitions» (A 375/P1 1 1448). Les
sensations (Empfindungen), qui sont le fondement transcendantal des percep-
tions (Wahrnehmungen) rapportées a quelque chose d’extérieur, sont, par

3 Sur l’immédiateté de l'intuitionné, cf. Graubner, 1972, 194-195.
*Recension de la Critique de la raison pure dans Allgemeine deutsche Bibliothek,
annexe aux numéros 37-52, 2éme division, 1783, 838-862 (850).



456 REINHARD BRANDT

définition, regues passivement; elles fournissent toute la matiére de nos
représentations: «La sensation est donc ce qui désigne une réalité effective
dans I’espace et le temps, aprés qu’elle est rapportée a I'une ou a I’'autre espéce
d’intuition sensible» (A 373-4)>. Les imaginations fantaisistes et les halluci-
nations représentant des objets extérieurs ne se substituent pas aux sensations,
mais les assument et les varient. Le recours a I’'analytique précise ce point: « Ce
qui s’accorde avec une perception suivant des lois empiriques est effectivement
réel» (A 376); ces lois empiriques attribuent aux objets leur «place empiri-
que» (A 374) dans I’espace. Ainsi les objets imaginaires peuvent étre distin-
gués des objets réels sur la base du principe général que c’est non a la spon-
tanéité du sujet, mais a sa réceptivité, que I’on doit la matiére des sensations®.
Face a I’idéalisme problématique, le point essentiel est le suivant: que le réel
de la sensation, qui n’est pensé¢ dans la réflexion transcendantale que comme
matiere regue, ne devient un objet empiriquement distinct de nous que par le
fait que nous meublons avec lui une place empirique dans I’espace. Dans sa
réflexion I'idéaliste problématique, par contre, attribue aux «phénomeénes
extérieurs», dans un espace séparé de nous, une réalité que nous ne pouvons
plus percevoir.

En 1781, Kant pensait avoir écarté par sa doctrine de I’espace et du temps le
«cancer»’ de I'idéalisme matériel, qu’il avait jusqu’alors tenu pour incurable.
Le «malentendu» dont avait été victime sa Dissertation de 1770 était surtout
en rapport avec la question de la réalité des phénomeénes espace et temps. «Si
les modifications sont réelles, alors le temps est réel, quel qu’il puisse étre par
ailleurs. Si le temps n’est pas réel, alors aucune modification n’est réelle. Il me
semble pourtant que méme un idéaliste doit au moins concéder des modifi-
cations dans ses représentations telles que leur commencement et leur fin, qui
surviennent et existent réellement», écrivait Lambert a Kant le 13.10.1770
(AA X 107). Cette objection et d’autres semblables avaient conduit Kant «a
quelques réflexions» (AA X 134). La Critique de la raison pure semblait touta
fait immunisée contre le cancer susmentionné (cf. particuliérement A 36-38)
et Kant ne vit pas la nécessité d’une révision de son exposé a la suite du

* Cf. Graubner, 1972, 200-201.

¢ 1l n’est possible ici que de rapporter la position de Kant, sans entrer dans la trop
vaste discussion de problemes particuliers. On mentionnera seulement le fait que le
texte du quatriéme paralogisme et de sa solution ne donne aucun fondement a I’idée
d’une double affection du moi défendue par Adickes. Que I'on compare, par exemple,
'avertissement explicite de Kant que «ce n’est pas le mouvement de la matiére qui
produit en nous des représentations, mais qu’il n’est lui-méme (et par conséquent aussi
la matiére. qui se fait connaitre par 1a) qu'une simple représentation» (A 387/P1 1 1457)
et la paraphrase de Adickes (1929, 20), enrichie d’ajouts contredisant ’original kantien.
Selon Adickes, Kant défend la théorie d’une harmonie préétablie ou, mieux, « produite
de fagon causale », entre les représentations subjectives et les « phénoménes en soi» (52),
c’est-a-dire exactement I'idée qu’il veut réfuter.

7 La comparaison se trouve dans la « Metaphysik Dohna», AA XXVIII 681 [11].



LA REFUTATION KANTIENNE DE L'IDEALISME 457

compte-rendu de Garve?® et de son reproche générique d’idéalisme: «...ma
protestation contre tout soupgon d’idéalisme est si concluante et si évidente
qu’elle paraitrait méme superflue, s’il n’y avait des juges incompétents...»
(Prolégoménes AA TV 293/PlL II 63). 1l ajoutait qu’il n’avait jamais mis en
doute I’existence des choses, en tant, il est vrai, que phénoménes dans I'espace
ct le temps. Les Prolégomeénes ne font pratiquement que récapituler les argu-
ments de la Critique de la raison pure; une note préparatoire ne s’écarte pas de
la théorie de 1781 (R 5642)°.

La situation change fondamentalement a la fin de 1785. Le 13 décembre
apparaissait dans I’A//gemeine Literatur Zeitung (N° 295) un compte-rendu
anonyme des /nstitutiones Logicae et Metaphysicae de Johann August Hein-
rich Ulrich (Iéna 1785), ouvrage que Kant avait regu de l'auteur (cf. AA X
402). L’auteur du compte-rendu était Johann Schultz, I'«honnéte pasteur
Schultz, la meilleure téte philosophique que je connaisse dans la régiony,
comme Kant I’écrivaita Herzen 1772 (21.2.1772, AA X 133/P11695), Schultz
qu’il désignait encore en 1797 comme celui qui avait compris ses écrits (cf.
«Déclaration» du 29 mai 1797, AA XII 367 [29-35]). Celui-ci avouait avoir
retrouvé ses propres doutes dans quelques-uns de ceux que Ulrich avait
avances a I’égard de la Critique de la raison pure dans ses Institutiones. Le
doute touchait essentiellement le «fondement principal de tout le systéeme
kantien»: la déduction des catégories. N’est-elle pas circulaire? De plus
Schultz ajoutait: « Supposé méme que les phénomeénes soient en effet un amas
sans regles, un pur agrégat de données simultanées et de données successives,
qui paraitrait soumis a des régles pour la seule raison que leur existence a été si
sagement préétablie par la volonté du Créateur, selon des rapports dans I’es-
pace et dans le temps, que de certains phénomenes (lesquels ne sont de toute
fagon rien de plus que des représentations en nous, ou certaines modifications
de notre conscience) toujours s’ensuivraient certains autres de la maniére la

* Supplément des Géttingischen Gelehrten Anzeigen, 3éme livraison, 19 janv. 1782,
40-48: «...Le systéme de I'idéalisme le plus haut (...) ou transcendantal ; d’un idéalisme
qui englobe de la méme maniére I'esprit et la matiére, qui change le monde et nous-
mémes en représentations...» (40).

* Cf. la remarque d’Adickes in AA XVIII 279. Une note marginale non datée de
Kant a la Critique de la raison pure (A 218 sq.) déclare: «Ce qui est déterminé dans le
lemps et dans 'espace est réel. Contre I'idéalisme» (AA XXIII 32 [23]). Lehmann
(19’58/59, 348) ne donne pas de justification de son affirmation qu’«il s’ensuit que Kant
prevoyait une réfutation de I'idéalisme trés tot déja, c’est-a-dire avant le début du travail
consacré précisément a la 2éme édition». Une remarque de la lettre a J.S. Beck du
4.12.1792 décrit a nouveau rétrospectivement I’état de la question: « L'opinion de MM.
El?f{rhard et Garve, selon laquelle I'idéalisme de Berkeley est identique a 'idéalisme
critique. que je pourrais mieux nommer principe de I'idéalité de I'espace et du temps, ne
merite pas la moindre attention; en effet, je parle d’idéalité par rapport a la forme des
représentations, mais ceux-ci en font une idéalité par rapport & leur matiére, ¢’est-a-dire
Par rapport a I'objet et a son existence elle-méme» (AA XI 380-381).



458 REINHARD BRANDT

plus ordonnée, sans qu’existat entre les phénomeénes eux-mémes la moindre
liaison réelle...» (Ulrich, op. cit. 299). L’analytique de Kant n’est donc pas a
I’abri d’une accusation d’idéalisme leibnitzien!

Dans la préface des Premiers principes métaphysiques de la science de la
nature, Kant prend briévement position dans une remarque en bas de page et
promet de remédier a la situation. Il ajoute qu’il s’agit d’une question de
présentation et non de la chose elle-méme: «ainsi le pénétrant critique ne sera
pas mis dans I’obligation, qu’il trouverait sans doute désagréable, de trouver
refuge dans une harmonie préétablie, en raison de I’étrange concordance entre
les phénomenes et les lois de I’entendement, quoique les uns et les autres aient
des sources tres difféerentes; ce serait un moyen de salut encore pire que le mal
auquel il doit remédier» (AA IV 476/P1 11 374)10,

Le probléme de I'idéalisme est donc une question relevant non seulement
de I'esthétique transcendantale et de la dialectique, mais encore de ’analyti-
que: dans la chose elle-méme rien de nouveau n’apparait, effectivement, en ce
qui concerne I’argumentation, cependant, ce point de vue décisif conduira a la
seconde edition de la Critique de la raison pure: il faut améliorer la preuve de
la réalité objective des catégories et des principes, de telle fagon que les doutes
de Ulrich et de Schultz soient exclus; elle doit donc contenir une expresse
refutation de I'idéalisme. Ceci signifie qu’inversement I'idéalisme probléma-
tique doit pouvoir se comprendre comme une doctrine qui doit tout a la fois
présupposer et nier le résultat de la déduction. La déduction des catégories et
la preuve des principes, d’une part, la réfutation de I'idéalisme dans la pers-
pective du nouveau programme de Kant, d’autre part, doivent se confirmer

10 Gibe (1954, 18-22; 108-110) a montré le rapport entre la réfutation de I'idéalisme
de 1787, d’une part, et les Institutiones de Ulrich et la Recension de Schultz d’autre part.
Il me semble que I'auteur a quelque peu sous-évalué I'importance de la Recension, qui
mit Kant dans des émotions inhabituelles (cf. J.G. Hamann, Briefwechsel, ed. A. Hen-
kel, VI, 1975, 338). Schultz établit la liaison entre I'analytique et la dialectique, entre le
succés de la déduction et 'alternative de ’harmonie préétablie leibnitzienne, d’une
variante de I’idéalisme: I'idéalisme, selon cet argument, doit étre réfuté par I'analytique;
’esthétique, avec laquelle on peut bien étre d’accord, ne suffit pas (que sous les noms de
Descartes, Berkeley, et méme de Leibnitz, on ne rencontre pas les conceptions que I’on
peut attester dans les textes de chacun de ces auteurs ne nous intéresse pas ici; a propos
de Leibniz, voir déja les Philosophische Aphorismen d’Ernst Platner, Leipzig, 1793,
420-443 [in: J.G. Fichte, Gesamtausgabe hrg. v. R. Lauth & H. Gliwitzky, Bd. II,
4Suppl., Stuttgart-Bad Cannstatt, 1977]). Schultz mentionne Hume et Kant reprend ce
nom: Hume qui nomme la nécessité objective «illusion venue de ’habitude» (Premiers
principes métaphysiques de la science de la nature, AATV 476 [31]/P111 374 note). Gibe
voit dans I’Enquéte sur I'entendement humain de Hume (section XII) ce qui occasionne
et motive I'intégration de la réfutation de 'idéalisme dans I’Analytique: ce serait Hume
a qui ferait allusion Kant en parlant de I'idéalisme problématique de Descartes (B
274-275). Cette interprétation présente la difficulté que I’on fait de Kant un cachottier
qui mentionne Descartes et pense 4 un passage bien précis chez Hume -a quoi bon ce jeu
de cache-cache? De plus, en 1786 il affuble le scepticisme de Hume de I'étiquette

d’«illusion provenant de I'habitude» et est censé voir en lui, en 1787, un idéaliste
problématique en principe raisonnable.



LA REFUTATION KANTIENNE DE L'IDEALISME 459

I'une "autre, comme Kant ’exprime explicitement dans la remarque conclu-
sive du chapitre sur les principes dans la seconde édition, au moins en ce qui
concerne un des sens de cette confirmation: « Toute cette remarque [a savoir
celle dans laquelle le résultat des principes vient d’étre résumé] est de grande
importance pour confirmer notre précédente réfutation de I'idéalisme...»
(B 293) (nous nous occuperons plus loin de la suite de cette phrase). La
confirmation en question ne peut cependant qu’étre réciproque. Sil’idéalisme
ne peut étre réfuté, 'affirmation de la déduction transcendantale gue les
concepts de 'entendement ont de la réalité objective (ou I’on ne se prononce
pas sur le coment) est encore exposée aux objections de Schultz et de Ulrich.
Pour I'instant ce n’est que par une citation que nous tenons a montrer que la
déduction dans la seconde édition anticipe effectivement ’argument principal
de la réfutation de I'idéalisme qui est présentée une nouvelle fois, mais expli-
citement, dans la doctrine des postulats: «...nous ne pouvons nous représenter
le temps, qui n’est cependant pas un objet de I'intuition externe, autrement
que sous 'image d’une ligne, en tant que nous la tirons, et (...) sans cette sorte
de présentation, nous ne pourrions pas du tout connaitre qu’il n’a qu’une
dimension; pareillement devons-nous prendre la détermination de la lon-
gueur du temps ou encore de la situation temporelle pour toutes les percep-
tions internes, toujours a partir de ce que les choses nous présentent de
changeant...» (B 156). La détermination du sens interne en matiére de lon-
gueur et de situation temporelle d’une suite de représentations dépend de la
modification de choses extérieures permanentes — on doit donc présupposer
ces dernieres comme réelles (et immédiatement appréhendées par la cons-
cience) pour que I’expérience soit possible.

Dans la nouvelle réfutation de I'idéalisme (B 274-279), Kant distingue
idéalisme dogmatique et idéalisme problématique. Selon notre lecture cette
distinction est également opérée implicitement dans I’édition A (A 368-369).
Or Kant déclare dans I’édition B que I'idéalisme dogmatique est déja réfuté
par I'esthétique transcendantale (cf. B 274); cet argument n’était-il pas, cepen-
dant, la fagon dont ’idéalisme problématique était réfuté dans la premiére
édition, alors que selon la seconde édition il échapperait a cette réfuta-
tion?

L’idéaliste cartésien de la premiére édition prétend que certaines modifi-
cations de notre sensibilité sont données et que parmi celles-ci se trouvent
aussi des représentations d’objets spatiaux. Il fait de ce qui est ainsi représenté
un corps existant indépendamment de nos modifications et affirme ensuite
opportunément que ce n’est que de fagon incertaine que ’on peut conclure a
I'existence d’un corps a partir des modifications qu’il cause en nous. Que I'on
pose maintenant avec Kant qu’un espace existant en soi et, conséquemment,
le corps qui s’y trouve, sont des absurdités (Unding; B 70-71), alors I'idéaliste
de la premiére édition est contraint a arriver aux conséquences de Berkeley (tel
que P'interpréte Kant): il devient un idéaliste dogmatique. Or pour réfuter ce



460 REINHARD BRANDT

dernier I’'esthétique transcendantale est suffisante, comme Kant continue de
Iaffirmer de fagon conséquente en B 274. La mention de I'idéalisme dans la
critique des paralogismes de la seconde édition est en accord avec cette
conclusion. A la place du quatrieme paralogisme, I’édition B déclare briéve-
ment que je distingue ma propre existence comme étre pensant de celle des
autres choses, par exemple des corps; le psychologue rationnel transforme
cette distinction simplement analytique, nécessaire pour la pensée, en une
différence réelle de choses existant indépendamment les unes des autres.
Pourtant, je ne sais maintenant pas plus qu’auparavant sila conscience que j’ai
de moi-méme peut exister indépendamment du corps (B 409). Que I'idéalisme
se comprenne comme dogmatique ou comme problématique, il commet la
faute fondamentale de la psychologie rationnelle, il prend la détermination
purement logique de la conscience de soi pour une détermination réelle de la
conscience ou de ’ame (ibid.)!.

L’idéalisme problématique raisonnable prétend que I’expérience interne
est indubitable et «allegue I'impuissance a démontrer, par I’expérience immeé-
diate, une existence en dehors de la nétre» (B 275). Alors que la conception de
I'idéalisme qui se dégage des Paralogismes en 1781 peut étre rapportée au fait
que des images spatiales nous sont données (Kant réfutant I'idéalisme ainsi:
I’espace est en nous une forme de I'intuition, mais la matiére de I'image, le
matériel de la sensation, ne peut pas provenir de nous), en 1787 'expérience
interne déterminée temporellement constitue le point de départ de la réfuta-
tion. Selon Kant, une expérience externe déterminée et dont nous sommes
immeédiatement conscients lui est inhérente. En 1781 Kant pouvait en appeler
a la distinction de I'espace comme forme du sens externe en nous et du
matériel comme de ce qui est distinct du sujet. En 1787 Kant pose comme
prémisse (déja formulée dans un autre contexte dans la premiere édition), en
accord avec I'idéalisme problématique, que toutes nos représentations, méme
celles de ce qui est permanent dans I’espace, «appartiennent (...) comme
modifications de I’esprit au sens interne et qu’a ce titre toutes nos connais-
sances sont soumises en définitive a la condition formelle du sens interne,
c’est-a-dire au temps, comme ce a quoi elles doivent étre toutes ordonnées,
liées et mises en rapport» (A 99/P11 1406). La nouvelle tiche est dés lors de
dévoiler une réalité indépendante du sujet et de ses représentations qui ait
pourtant la fonction de condition de ’expérience interne elle-méme. L’idéa-
liste de 1781 admettait le caractére connaissable d’une substance nouménale
du moi (substantia noumenon); ce caractére constituait la condition de son

' Gibe (1954, 54-68) caractérise la procédure de Kant dans la deuxiéme édition
comme une critique de la méthode: toute psychologie rationnelle utilise dans ses rai-
sonnements le paralogisme unique auquel, selon Kant, se résument les quatre formes du
paralogisme: « Dans le procédé de la psychologie rationnelle, domine un paralogisme
qui est représenté par le syllogisme suivant...» (B 410). Sur I'accord fondamental entre
I’édition A et I'édition B, cf. Gibe, 1954, en particulier 134-138; Miiller-Lauter, 1964,
78-82: on trouvera d’autres prises de position chez Guyer, 1983, 331 [4].



LA REFUTATION KANTIENNE DE L' IDEALISME 461

affirmation de I’'idéalisme. Selon Kant, I’idéaliste de 1787 devrait présupposer
une substance permanente du moi en tant que phénomeéne pour rendre pos-
sible la détermination temporelle de I’expérience interne sans I'intervention
d’une conscience immeédiate de choses externes, distinctes de nous. Cette
substance phénoménale (substantia phaenomenon) permanente du sens in-
terne qui est ici postulée existe pourtant aussi peu qu’une substance noumé-
nale du moi qui serait connaissable a partir de la simple pensée *'moi’. C’est
donc par I’entremise d’une représentation de la substance non tenable selon
Kant que les deux variantes de I'idéalisme parviennent a 1’ ‘ergo’ qui sépare le
‘cogito’ du ‘sunt’” des choses spatiales indépendantes, parce qu’il ne fonde la
liaison ’cogito-sunt’ que par un raisonnement incertain remontant de I’effet
(de la perception d’objets externes) a la cause (aux choses extérieures réel-
les).

Le meilleur point de départ pour comprendre I’argumentation de Kant en
1787, qui forme le fondement de la Réflexion de Leningrad, est la phrase
initiale de I'insert de la seconde édition: «Mais /idéalisme éléve une forte
objection contre ces régles de démonstration médiate de I’existence; sa réfu-
tation est donc ici en bonne place» (B 274/P1 1 954). La forte objection en
question doit consister en ce que I'objet externe de la perception, auquel des
objets non pergus sont reliés selon «ces régles», c’est-a-dire selon les analogies
de I'expérience, n’est peut-étre lui-méme qu’un produit de I'imagination:
«parce qu’il se peut que soit en nous-mémes la cause des représentations, que
nous attribuons, peut-étre faussement, a des choses extérieures» (B 276). Par
la on enléverait son soubassement au postulat qui affirme la réalité des objets
pergus et surtout des objets a I’existence desquels on conclut a partir de regles a
priori de 'expérience. La réalité des objets pergus immédiatement est elle-
méme incertaine, car elle n’est de son cdté déduite qu’a partir d’un effet de la
perception.

Pour I'essentiel, I'idéaliste problématique pourrait étre renvoyé a la déduc-
tion transcendantale des catégories et & la preuve des principes. Nous avons
déja mentionné ci-dessus que dans la deuxiéme partie de la déduction toute
détermination interne du temps est ramenée a «ce que les choses extérieures
nous presentent de changeant» (B 156). La réfutation que Kant recherche, «la
seule possible» (B XXXIX/P11 753 note; cf. AA XVIII 610[13],612[21-22],
mais aussi A 378) n’est pourtant pas de caractére synthétique, comme 'est le
procédé de démonstration de la Critique en général, mais est construite ana-
lytiquement a partir de ce que concéde I'idéalisme problématique. La réfuta-
tion est menée par Kant sous la forme d’un «argument transcendantal» '2.
Comme nous ’avons vu plus haut, ce qui est concédé, c’est I’hypothése que
«lexpérience interne» est donnée; on dégage de celle-ci, comme présuppo-
sition nécessaire, «une conscience immédiate de ’existence d’autres choses
hors de moi» (B 276).

2 M. Tillmann Pinder (Berlin) a attiré mon attention sur ce point.



462 REINHARD BRANDT

L’expérience interne que I'idéaliste pose a la base de sa réflexion comprend
d’une part les phénomeénes du sens interne, déterminés seulement temporel-
lement (Kant en parle certainement dans la « Remarque générale sur le sys-
teme des principes»; cf. B 292-293), mais aussi, d’autre part, les images
d’objets et d’événements spatiaux, au sujet desquels la question de savoir si
une réalité indépendante leur correspond reste ouverte pour I'idéaliste pro-
blématique. Kant y opposera la thése suivante: I’expérience interne n’est
possible qu’en présupposant la conscience immeédiate de choses extérieures
permanentes (cf. B 275-276 et, entre autres, AA XVIII, 610 [7-15]).

Le sens interne, la faculté de ’expérience interne, est soumis a la forme du
temps. L’argument de Kant est que, pour pouvoir étre conscient des repré-
sentations changeantes en tant que telles, ainsi que de leur situation tempo-
relle (Zeitstelle) et de leur durée, il ne suffit pas de disposer de représentations
semblables périodiquement récurrentes, comme I’entend par exemple John
Locke, qui congoit en effet le mouvement extérieur cyclique comme modele
universel de la mesure du temps, mais réduit la fonction de ce mouvement (ou
d’autres événements extérieurs changeant périodiquement) a ceci qu’il «ra-
meéne constamment certaines idées sensibles par des périodes qui paraissent
également éloignées I'une de ’autre» («constantly brings about the return of
certain sensible ideas, in seeming equidistant Periods»)!3.

Pour pouvoir étre percu et déterminé dans I’expérience, le changement
d’état, interne ou externe, présuppose quelque chose de permanent. Dans cet
argument Kant peut invoquer la premiére et la deuxiéme analogie de I'expé-
rience: «Ce n’est donc que dans le permanent que sont possibles les rapports
de temps (car la simultanéité et la succession sont les seuls rapports dans le
temps), c’est-a-dire que le permanent est le substrat de la représentation
empirique du temps méme, substrat qui seul rend possible toute détermina-
tion du temps» (A 182-183/P1 1 920). Ce permanent ne peut pas étre trouve
dans le sens interne; ceci, «la critique... le prouve» (AA XVIII 618 [11]). Il faut
prendre garde que dans cette étape de la démonstration la qualité de substance
phénoménale (substantia phaenomenon) n’est pas déniée au sujet de I’expeé-
rience interne. L’Ame, consciente ou inconsciente, est la cause d’actions, par
exemple du mouvement corporel ou de I’attention, des réves, de la production
artistique ou de ces inspirations heureuses qui conduisent a la naissance des
sciences (cf. B XI et passim): «Cette causalité conduit au concept de I’action,
celle-ci au concept de force, et par la au concept de substance» (A 204). Mais
cette substance phénomeénale ne se manifeste pas «par la permanence du
phénomeéne» (ibid.; cf. R 6334, AA XVIII 655 [7-10]) et ne sert donc pas a la
détermination du temps.

Ainsi, pour que la détermination du temps, que I’on a concédée, soit
possible, il ne reste que la référence immédiate a quelque chose de différent de

13 ]. Locke. Essai concernant l'entendement humain, (1690), 11, 14, 22, trad. p. Pierre
Coste. Paris, Vrin, 1972, p.142-143.



LA REFUTATION KANTIENNE DE L'IDEALISME 463

nous, du sujet de I’expérience interne, ¢’est-a-dire a quelque chose de perma-
nent dans I’espace.

Parla on peut penser en une unité, dans «une seule expérience» (B XLI/PI11
957 note 1), les expériences spécifiquement internes et les expériences exter-
nes. A partir de la Réflexion de Leningrad, on peut cependant déclarer rétros-
pectivement que Kant a oublié une chose: il ne devrait pas étre question de
n’importe quelle existence, mais bien de mon expérience et de mon existence.
Il se peut qu’on ait réussi a éclairer la détermination du temps; cela n’empéche
que I’on a perdu en tant que moi singulier le sujet dont on considére I’exis-
tence. Nous examinerons cette question de plus pres.

Nous avons mentionné le fait que Kant s’est encore occupé de la réfutation
de I'idéalisme aprés la parution de la deuxiéme édition de la Critique de la
raison pure, dans une série de réflexions . Quel peut bien étre le motif phi-
losophique de I'insistance de cette étude?!?

Une des raisons est sans doute I'insatisfaction de I'auteur vis-a-vis de
’'argumentation de 1787, qui apparait déja dans la correction ajoutée a la
préface (B XXXIX, note/P1 I 955-957)16, La plupart des Réflexions se rap-
portant a ce sujet ne modifient guére le contenu méme de la réfutation et
n’opérent que des variations dans le type de preuve. On peut déja trouver dans
la deuxiéme édition de la Critique de la raison pure des formulations préala-
bles de presque toutes les pensées des Réflexions a ce sujet. Pourtant, on peut
constater dans le contenu de I'argumentation deux changements de perspec-
tive que I’on trouve tous deux dans la Réflexion de Leningrad. D’une part,
’existence, dont on analyse la conscience empirique et I’expérience interne,
n’est plus seulement, en vue de la détermination temporelle, opposée a des
objets singuliers quelconques, a ce permanent-la dans I’espace ou a celui-ci,
mais elle est comprise comme étre du monde et est posée en relation avec le
monde en entier. « Nous-mémes nous sommes d’abord objet de notre sens
externe, car sans cela nous ne percevrions pas le lieu oi nous sommes dans le
monde et ne pourrions avoir une intuition de nous-mémes en rapport avec
d’autres choses» (R 6315, AA XVIII 619 [5-8];cf. 615([21-24]; 620[17-20]). Je
dois connaitre le «lieu de I’espace (...) ou je me trouve» (A 23) par une

" Guyer les énumeére (1983, 338 [13]). Il se limite de fagon peu adéquate aux notes de
Kant qui ont été imprimées sous le nom de Réflexions; les nombreux endroits ot Kant
traite de la problématique de I'idéalisme dans I’Opus postumum manquent a cette liste
(cf. AA XXI1895sq.;91;93:95;96sq.; 119). Kant traite encore de cette question dans le
Mémoire rédigé pour I’Académie de Berlin (cf. AA XX 268-269/P1 111 1222-1224) et
dans les travaux préparatoires pour la Doctrine du Droit il aborde la problématique de
I'idéalisme comme question paralléle (cf. AA XXIII 309-310). On ne dispose pas encore
d’une étude sur I’ensemble de ces textes. Les travaux les plus exhaustifs consacrés aux
ffé’k.\‘ions sont ceux de Guyer et de Lachiéze-Rey (1950), en particulier les pp. 60-

'* Sur un des motifs possibles, cf. Adickes, in AA XVIII 305 [24 sqq.].

'* Comme le pense aussi Guyer (1983, 338).



464 REINHARD BRANDT

intuition de mon propre corps, pour pouvoir me poser dans un rapport avec
d’autres étres corporels. D’autre part, Kant poursuit 'intégration du sens
interne dans le sens externe. Il insiste ainsi maintenant sur le fait que méme la
possibilité du nombre, en commengant par le nombre ‘1°, dépend de ce que du
permanent est donné dans I’espace (AA XVIII 616). On peut observer ces
deux perspectives nouvelles dans la Réflexion de Leningrad.

On trouvera une seconde raison de cette insistance dans le danger d’idéa-
lisme que contient la propre philosophie de Kant. Que 'idéalisme transcen-
dantal soit menacé d’étre compris — ou mécompris — comme un idéalisme
matériel, les conséquences que ’I'idéalisme allemand’ tira des pensées kan-
tiennes dans les années 1790 le montrent. Un examen détaillé de la réfutation
de I'idéalisme ne devrait pas seulement dégager les corrections internes et les
développements postérieurs a 1787, mais il devrait aussi reconstruire 1'idéa-
lisme, présumeé ou réel, par lequel Kant crut sa propre philosophie menacee. Il
devrait de plus mettre ce développement en rapport avec les modifications qui
touchérent la philosophie transcendantale, des Prolégoménes a 1I’Opus postu-
mum. La Réflexion de Leningrad représentera dans cette tiche un élément
important avec sa nouvelle conception d’une aperception cosmologique et de
la suite modale du temps.

Dans nos premiéres lignes, nous avons esquissé les grands traits de la
réflexion dans le Feuillet de Leningrad. Nous pouvons nous rattacher a cette
esquisse dans notre interprétation.

La premiére thése que nous avons résumée, selon laquelle nous ne pouvons
déterminer notre existence dans le temps sans le sens externe et sans objets
dans I’espace (r18-21), ne découle guére des arguments qui la précédent, ou il
n’est question ni d’une existence, ni d’'une détermination temporelle de cette
existence. La partie de la Réflexion qui suit apporte une nouvelle forme de la
détermination du temps, référence au passé, au présent et au futur; on y trouve
également une nouvelle détermination de la conscience empirique de soi dans
I’aperception cosmologique. Les éclaircissements qui suivent la conclusion
des lignes v4 et v5 ne se rattachent pas a ces deux nouvelles idées, mais
considerent des problémes que I’on trouve également dans le contexte de la
réfutation de I'idéalisme de 1787. En fonction de cette analyse du texte, notre
intérét se focalisera sur le passage allant de la ligne r22 a la ligne v5.

L’argument de la premiére partie (r2-21) semble s’appuyer sur I’analyse du
concept de ’expérience interne: les éléments subjectifs — conscience intel-
lectuelle, sens interne — ne peuvent pas par eux-mémes expliquer le phéno-
mene de la détermination du temps. Pour ce faire, on a besoin de I’espace et
d’objets permanents dans cet espace.

La conscience intellectuelle, aussi nommeée dans d’autres contextes cons-
cience pure, ou encore aperception pure, ou transcendantale, est la conscience
de ma propre spontanéité et de ma propre existence, indéterminée catégoria-
lement et temporellement, la conscience du ‘je pense - je suis’.



LA REFUTATION KANTIENNE DE L'IDEALISME 465

Elle est déja un élément de la théorie propre a la premiére édition de la
Critique de la raison pure; nous pouvons ici nous contenter de renvoyer a
I'introduction du chapitre consacré aux Paralogismes (A 341-343/P1 1 1046-
1048). La conscience intellectuelle me procure certes une perception de ma
propre existence, mais celle-ci ne recouvre pas toute ’expérience interne; cette
derniere contient en effet une connaissance de soi-méme en tant que phéno-
mene, alors que 'aperception pure n’avance que la proposition certaine ‘je
pense — je suis’, ‘cogito — sum’.

La deuxiéme composante subjective de I’expérience interne est le sens
interne, dont le temps est la forme pure de I'intuition. Pour avoir une repré-
sentation de celui-ci, on ne peut se le représenter que selon la forme d’une
intuition spatiale. Certes, pourrait ajouter Kant dans la Réflexion de Lenin-
grad, méme la représentation figurée du temps, qui nait de I’affection du sens
interne par I’aperception pure, me donne une représentation du changement
interne de mes représentations et, par la, de ma propre existence successive en
différents états (cf. B 292): lorsque je tire une ligne ou décris un espace, je peux,
ou je dois, simultanément prendre conscience de ma propre existence dans le
temps (R 5653, AA XVIII 307 [12]), mais cette conscience ne couvre pas le
domaine de I’expérience interne et de sa détermination dans le temps.

«Mais dans I’expérience interne que je fais...» (r9-10): ’autoaffection par
des représentations du sens externe, c’est-a-dire la détermination du sens
interne par un acte spontané de la conscience intellectuelle, s’ajoute aux
composantes susmentionnées, conscience intellectuelle et sens interne, qui
peut étre affecté par celle-1a de fagon a former dans la représentation pure de
I’espace une image de sa propre forme, a savoir du temps. Cela signifie que si je
concentre mon attention sur ma propre conscience subjective, je trouve des
contenus et des expériences qui sont «en méme temps extérieur[s] (en partie)»
(B XLI/P1 T 957 note 1) (I’expérience externe est un sous-ensemble de
Pexpérience interne en tant qu’elle est déterminée temporellement); ces

contenus et ces expériences sont intégrés dans la conscience de mon propre
¢tat.

La conclusion «De 13, on peut voir...» (r18) tire-t-elle les conséquences des
pensées des lignes r2 4 r18 en déclarant que, sans intuition de I’espace et sans
objets dans I’espace, nous n’aurions aucun sens interne (actuel) et aucune
détermination temporelle de notre existence (r18-21)? Dans les lignesr2 ar18,
il n’était pas question de notre existence et de sa détermination temporelle.
Nous avons simplement appris que la conscience intellectuelle et le sens
interne, la spontanéité et la réceptivité interne avec sa forme, le temps, sont
des conditions nécessaires, mais non suffisantes, de I’expérience interne: si
nous voulons nous représenter le temps, nous avons besoin de I’intuition de
Pespace, et dans I’expérience interne nous nous affectons nous-mémes par des
représentations des sens externes. On concédera donc que «de 13, on peut
Voir...», mais seulement si la détermination temporelle de mon existence est



466 REINHARD BRANDT

comprise dans le concept de I'affection de moi-méme par des représentations
des sens externes; or ceci n’a pas été démontreé.

La deuxiéme section (r22-v5) commence par la distinction entre apercep-
tion pure et aperception empirique et entreprend de 1a une nouvelle réflexion
concernant la détermination temporelle de mon existence.

L’aperception pure ou transcendantale — avec une expression utilisée
nulle part ailleurs: 'apperceptio percipientis — est la conscience intellectuelle
de notre spontanéité que nous avons déja expliquée, la conscience du ‘cogito-
sum’. On ne peut se représenter cette aperception comme temporelle sans une
détermination du sens interne. Mais que signifie un peu plus bas: «...I’exis-
tence du percipiens qui ne peut percevoir que successivement, c’est-a-dire en
avant» (r29-30)? Cette expression ne peut pas signifier que ’aperception pure
en tant que telle est subordonnée a une conscience du temps, car en ce cas
’entendement pur serait a priori soumis a la sensibilité. D’autre part, le temps
lui-méme, en tant que pure forme de I'intuition, ne peut étre qu’un ‘mainte-
nant’, sans cohérence ni direction et les contenus que I’on peut se représenter
en lui dans la réflexion transcendantale ne peuvent qu’y étre «toujours dis-
paraissant et commencgant» (A 183). Une conscience réduite a la spontanéité
et a la pure intuition interne ne serait pas en mesure, selon Kant, de se
représenter le temps, (car elle ne disposerait pas de 'intuition de ’espace qui
est requise pour cela), elle n’aurait pas de mémoire et ne pourrait pas compter
les perceptions de bruit ou de plaisir qu’on causerait artificiellement en elle.
En 1790 Kant considere, «contre I'idéalisme», que le nombre lui-méme, tel
qu’il est produit dans I’acte de compter, est dépendant d’objets énumérables
réels dans I’espace : «Nous ne pouvons nous représenter aucun nombre, si ce
n’est par une énumeération successive dans le temps et par le rassemblement de
cette pluralité dans 'unité d’un nombre. Ceci ne peut pourtant se produire que
parce que je juxtapose les éléments de cette pluralité les uns a coté des autres
dans I’espace. En effet, ceux-ci devraient étre pensés comme donnés simul-
tanément, c’est-a-dire saisis comme une seule représentation, sans quoi cette
pluralité¢ ne constituerait pas une grandeur (un nombre); mais je ne peux
reconnaitre I’existence simultanée qu’a ceci, que je peux hors de mon action de
rassembler, appréhender en avant et en arriére (et non pas simplement penser)
la pluralité comme donnée» (R 6314, AA XVIII 616 [4-12])17.

Si, dans les lignes r29-r30, Kant parle du temps comme d’une succession
seulement orientée vers I’avant, I’affection du sens interne par une intuition
spatiale est déja comprise dans cette représentation. Pourtant, on ne peut que
difficilement se faire une idée de ce temps-la. La représentation (spatiale) du
temps orientée «vers I'avant» présuppose qu’au moins trois moments du
temps ("Zeitpunkte’) sont réunis dans une synthése de ’entendement et déter-
mineés en considérant leur position respective. Pour ce faire, il faut qu’il soit
possible de retenir les éléments de cette ‘relation orientée vers ’avant’, t1, t2 et

17 Cf. Guyer. 1983. 348-349.



LA REFUTATION KANTIENNE DE L'IDEALISME 467

t3. Ce qui a déja été retenu dans I’édition A pour le temps pur doit cependant
étre valable ici aussi: la simultanéité n’est pas un mode du temps lui-méme
«puisqu’il n’y a pas dans le temps de parties simultanées, mais que toutes sont
successives» (A 183) '8, Il faut donc faire abstraction du fait que la ligne en tant
que telle comprend des points qui, si on les lit dans une perspective tempo-
relle, impliquent le concept de simultanéité.

On peut provisoirement récapituler en disant qu’une détermination de la
grandeur temporelle (‘GréBenbestimmung’) de mon existence, qui est présup-
posée comme composante de I’expérience interne, n’est possible ni par I’aper-
ception pure, ni par le simple sens interne, pas plus que par une représentation
du temps projetée dans I'intuition de I’espace comme une pure succession
dirigée vers I'avant: dans la représentation du temps pensée linéairement et en
tant que telle, il n’y a méme pas de simultanéité.

Dans I'aperception empirique, la situation est toute autre: elle «dit»:
«j’étais, je suis et je serai» (r23). Cette détermination temporelle de I'expé-
rience interne rend possible, et méme nécessaire, le passage a Iexpérience
externe. Cette détermination présuppose la conscience immédiate d’autres
étres du monde: ce n’est qu’avec I’existence simultanée de ceux-ci que mon
expérience du temps se constitue. S’il n’y avait pas d’objets permanents, qui
¢taient, sont et seront, je ne pourrais pas avoir de connaissance de moi-méme
comme existence passée, présente et a venir: je ne fais ’expérience de ma
propre continuité dans le temps que par I’entremise de celle d’autres étres
corporels.

Ce que nous appelons, conformément a la terminologie en usage !9, ‘suite
modale du temps’ (‘modale Zeitreihe’), la détermination du passé, du présent
et du futur, est tout a fait nouveau dans la théorie kantienne 20,

' Ceci ne signifie pas que la simultanéité ne soit pas une représentation temporelle
(cf. A 30 et AA II 399-402). Pourtant le temps n’est qu’une condition nécessaire, mais
non suffisante. de la simultanéité. -

¥ Cf. entre autres G. Heinemann. « Zeit und ProzeBstrukturen. Uber die modale, die
relationale und die teleologische Ordnung der Zeit». in Philosophisches Jahrbuch 93,
1986. 110-134.

* A propos de la conscience empirique du sujet dans la Critique de la raison pure,
Steinhoff (1983, 543) écrit qu’un rapport a une totalité empirique, 4 un monde, lui est
propre, car I'objet qui est donné a chaque fois se trouve avec d’autres objets dans une
relation que je peux découvrir par une inférence régressive. Cependant, ces réflexions
sont & mettre au propre compte de 'interpréte; dans la Critique de la raison pure Kant
n'arrive pas encore a I'idée d’adjoindre a la sensation présente le domaine du passé des
objets et ce n’est également que la Réflexion de Leningrad qui met 4 jour le futur. -Bieri
(1972, 79-83) lit également I'Esthétique transcendantale comme si les deux séries tem-
porelles de Mc Taggart y étaient présentes: on ne peut pourtant attester chez Kant que la
relation d’antériorité et de postériorité (avec des références dans la simultanéité) et une
perception qui s’y rapporte. — L’inscription du temple d’Isis citée dans la Critique de la
Jaculié de juger: «Je suis tout ce qui est, tout ce qui a été et tout ce qui sera» (AA V 316
note/P1 1T 1100): cf. Apocalypse 1 4) n’aura guére eu d'importance dans les nouvelles
réflexions de Kant.



468 REINHARD BRANDT

Toutes les déterminations temporelles jusque-la considérées de I'expé-
rience interne et de ’expérience externe que celle-ci présuppose se rappor-
taient a ce que I’on désigne comme ‘I’ordre relationnel du temps’, dans lequel
des intervalles temporels peuvent étre comparés et mesurés, des moments
relativement fixés et, par 1a, des événements datés (cf. B 156) et placés dans
une relation d’antériorité ou de postérité d’apreés la loi causale. Selon la théorie
de I’Analytique transcendantale, les phénomeénes (Erscheinungen’) ne de-
viennent des objets de I'expérience déterminés temporellement qu’en tant
qu’¢léments de relations universelles et nécessaires qui peuvent se reproduire
a une époque quelconque

L’expérience interne est soumise aux mémes conditions que I’expérience
externe, d’abord parce qu’elle la comprend et ensuite parce qu’en tant que
purement interne elle lui emprunte les déterminations temporelles. Le senti-
ment de douleur ne peut étre localisé dans le temps et déterminé par rapport a
sa durée comme élément de la «seule expérience» (B XLI/Pl I 957) que s’il
n’est pas spécifiquement distingué d’autres objets de I’expérience. Il n’est un
phénomeéne temporellement déterminé de I’expérience interne qu’au sein de
’ordre objectif du temps.

L’ordre modal du temps est subjectif: a partir du ‘maintenant’ que je vis, le
passé et le futur sont déterminés de maniére changeante, devenant, comme le
formule Augustin, «présent du pass¢, présent du présent, présent du futur»
(«praesens de praeteritis, praesens de praesentibus, praesens de futuris»)?!. Le
changement de position du ‘maintenant’ — maintenant je sens la douleur, tout
aI’heure elle n’avait pas encore commencé, bientot elle sera passée — entraine
que I’on ne rencontre pas 'ordre modal du temps dans ’ordre objectif du
temps. Pour ce dernier, pour la détermination relationnelle du temps, qu'un
phénomeéne soit passé, présent ou futur n’a pas d’importance, aussi peu que le
fait qu’il s’agisse de mon expérience ou de celle d’autres sujets humains: mon
existence empirique n’est déterminable dans le temps qu’a la condition que
’on fasse abstraction de ce qu’elle est mon existence.

Ainsi, j’ai sans doute réussi a déterminer mon existence dans ’ordre rela-
tionnel du temps, mais pas mon existence: ce n’est que par le passage a ’ordre
modal du temps que ’aspect subjectif de la détermination de I’existence est
pris en considération.

Mais Kant ne dispose pas de la distinction terminologique entre ordre
temporel relationnel et modal. Peut-on méme retrouver cette distinction dans
le texte? Le temps modal n’est-il pas compris par Kant exactement de la
méme fagon que le temps relationnel, comme temps objectif, de telle fagon
qu’en fin de compte nous n’aurions a faire qu’a une utilisation imprudente des
termes, mais pas a une nouvelle compréhension de la chose elle-méme?

Dans la Réflexion 6313, ’auteur présente comme suit la dépendance de la
détermination temporelle d’objets permanents dans I’espace: « Donc puisque

2 Confessions X1, XX/26.



LA REFUTATION KANTIENNE DE L'IDEALISME 469

nous ne pourrions méme pas percevoir la succession en nous, et donc avoir
aucune expérience interne, si nous ne pouvions également prendre conscience
empiriquement de la simultanéité, mais que ceci n’est possible que par une
appréhension dirigée soit vers I’avant, soit vers ’arriére, qui n’a pas lieu face
aux objets du sens interne, on ne peut penser I’expérience interne elle-méme
qu’'au moyen de la relation de notre sens a des objets hors de nous» (AA XVIII
614 [22-29]). Nous ne pouvons pas percevoir en tant que telles les représen-
tations successives si nous ne les rapportons pas a un permanent dans I’espace,
qui soit donné simultanément. La Réflexion de Leningrad affirme-t-elle quel-
que chose d’autre? L’introduction du futur comme mode du temps a part
entiére fait éclater le cadre de la détermination relationnelle du temps de mes
représentations changeantes. Dans la théorie en vigueur jusqu’a présent, le
futur ne pouvait étre qu'un dérivé de la détermination temporelle réelle et
devait étre traité dans le cadre des considérations concernant I’imagination, a
cOté des représentations oniriques. Alors que I’on peut encore interpréter le
passé et le présent comme des explications imprudentes de déterminations
topologiques et métriques dans une expérience survenant réellement, I'inser-
tion du futur dans ce contexte est un indice sir du fait que Kant explore un
nouveau domaine.

Malgré cela, on ne peut penser que le changement tourne autour de I'ordre
modal du temps en tant que tel, car il serait alors difficilement compreéhensible
que ce concept soit utilisé sans que 1’attention se concentre sur lui. Qu’est-ce,
dans le «j’étais, je suis et je serai», qui intéresse Kant? Eu égard au caractére
fragmentaire de la note, nous sommes réduit a une conjecture. L’aperception
qui se rapporte au permanent des choses dans le passé, le présent et le futur et
permet de déterminer le moi empirique subsistant parallélement comme
passé, présent et futur est appelée cosmologique (r25): je suis conscient de
moi-méme comme étre du monde (v4). Que I’on parte de cette accentuation
de I"aspect cosmologique et ’ordre modal du temps semble étre congu comme
le pendant de la détermination de mon lieu dans le monde (cf. AA XVIII 615
[21]; 619 [6]; 620 [18]). Ma conscience du maintenant et celles du passé et du
futur, qui se réglent sur la premiére, n’est rendue possible que par I'ordre
simultané des choses, c’est-a-dire, au niveau du principe, de tous les étres du
monde. Au lieu du corps (situs corporis) cosmologique un lieu du temps (situs
temporis) semble adjoint: ce n’est que de cette fagon que mon existence est
déterminée comme étre spatio-temporel du monde dans I’ici et maintenant.

Cest ainsi, ou a peu prés, qu’il convient d’interpréter ’ordre modal du
temps dans la nouvelle Réflexion. Dans I’ Opus postumum cette pensée semble
reprise en rapport avec la possibilité d’en faire ’expérience: «Je suis. — Qutre
moi-méme existe un monde (praeter me) dans ’espace et dans le temps et je
suis moi-méme un étre du monde: je suis conscient de cette relation et des
forces qui émeuvent en moi des sensations (des perceptions). — Moi-méme,
€n tant qu’étre humain, je suis pour moi un objet sensible externe, une partie



470 REINHARD BRANDT

du monde» (AA XXI 63; texte daté entre décembre 1800 et février 1803).
«...et des forces qui émeuvent en moi»: par la, la simultanéité des choses
permanentes pergues est rapportée a I’action réciproque qui la rend possible
dans I’expérience: « Toutes les substances, en tant qu’elles peuvent étre per-
¢ues comme simultanées dans I’espace, sont dans une action réciproque uni-
verselle» (B 256). Mon propre moi empirique et ses affections sensibles
appartiennent a ces substances (ce qui n’est naturellement pas le cas du sujet
transcendantal, du pur ‘je suis’ de I’aperception psychologique (apperceptio
psychologica)! La Réflexion de Leningrad cherche a écarter 'idéalisme qui
menace le systéme (on ne conclut a I’existence des choses que par ‘leurs’ effets)
en faisant appel a la conscience immeédiate de I’expérience interne: «Bien
qu’ici je sois affecté, je n’ai pourtant pas besoin d’un raisonnement pour de ce
fait conclure a I’existence d’un objet extérieur, puisque celle-ci est indispen-
sable a la conscience de ma propre existence dans le temps, a savoir a la
conscience empirique de moi-méme (de ma coexistence avec d’autres choses),
et que je connais donc I’existence de I’objet extérieur exactement de la méme
fagon que je me connais moi-méme» (v1-4).

On peut donc distinguer deux points de vue: selon le premier, je dois, si j’ai
conscience d’une détermination temporelle, étre immediatement conscient de
’existence permanente et distincte de choses: I’expérience externe est immeé-
diatement intégrée dans I’expérience interne. Le second point de vue se rap-
porte a la théorie de la possibilité de ’expérience: elle affirme qu’en tant que
partie du monde, je dois étre affecté par d’autres étres du monde, si je dois les
connaitre en tant que simultanés. Le premier point de vue est celui de la
réfutation de I'idéalisme; le second est celui de I'idéalisme problématique
lui-méme, car selon lui ce n’est que de fagon incertaine que de mon affection je
peux conclure a I’existence d’autres choses. Certes, la note de Leningrad
introduit le concept de 'ordre modal, subjectif, du temps, elle 'interpréte
pourtant, si notre lecture a été correcte, dans une perspective objectiviste et
cosmologique: ce concept n’est pas approfondi dans le cadre d’une phéno-
ménologie de la conscience, mais il est intégré dans une théorie du moi comme
étre du monde. Ainsi, la conclusion: «Je suis immédiatement et originelle-
ment conscient de moi-méme en tant qu’étre du monde et justement, par 13, et
par la seulement, ma propre existence est déterminable, et cela uniquement
comme phénomeéne, comme grandeur dans le temps» (v4-5) n’est elle-méme
pas une conclusion par laquelle I'idéalisme serait réfuté, mais une des stations
auxquelles Kant s’arréte sur le chemin de la quéte de la réalité extérieure
immeédiate, qu’il cherche a déceler au moyen d’arguments déja familiers.
Nous n’avons pas besoin de conclure, a partir de notre affection, a I’existence
de quelque chose d’extérieur (v24-25; v30-31), car ’extérieur en tant que tel
est déja garanti par la forme du sens externe représentée a priorl
(v15;v24,v25).

(Traduit de l'allemand par Alain Perrinjaquet)



	Le feuillet de Leningrad et la réfutation kantienne de l'idéalisme

