
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 37 (1987)

Heft: 4: "Du sens interne" : un texte inédit d'Immanuel Kant

Artikel: Le feuillet de Leningrad et la réfutation kantienne de l'idéalisme

Autor: Brandt, Reinhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381342

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381342
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 119 (1987). P. 453-472

LE FEUILLET DE LENINGRAD
ET LA RÉFUTATION KANTIENNE DE

L'IDÉALISME
Reinhard Brandt

La note «Du sens interne» ne restitue pas une réflexion agencée dans son
développement logique, mais des arguments se rapportant tous à la même
question, juxtaposés de façon peu cohérente, en particulier dans la deuxième
partie. Le texte commence immédiatement par une constatation appartenant
à la structure complexe de l'esthétique transcendantale: «Le temps est le pur
subjectif de la forme de l'intuition interne en tant que nous sommes affectés

par nous-mêmes...». La première césure est indiquée dans le texte par la

phrase: «De là on peut voir que nous n'aurions aucun sens interne et ne
pourrions déterminer notre existence dans le temps, si nous n'avions aucun
sens externe (réel) et si nous ne nous représentions des objets dans l'espace
comme distincts de nous» (ri 8-r21); on trouve une conclusion semblable
dans la phrase: «Je suis immédiatement et originellement conscient de moi-
même en tant qu'être du monde et justement, par là, et par là seulement, ma
propre existence n'est determinable que comme phénomène, comme grandeur

dans le temps» (v4-v5). Les lignes rl-18 et r22-v4 anticipent plus ou
moins ces deux affirmations qui considèrent l'idéalisme comme réfuté. Les
lignes v6-v9 traitent de l'imagination reproductrice et de ces phénomènes
singuliers donnés, par rapport auxquels une illusion peut survenir: argument
récurrent dans l'idéalisme, qui suit la démonstration principale et doit écarter
une objection possible. Les lignes v9-vl0 constatent qu'être affecté par quelque

chose d'extérieur présuppose une sensibilité et, précisément, un sens

externe; la discussion qui suit se rattache à ce point et essaie de déterminer le
sens externe comme une forme indépendante de la réceptivité, indéductible
du sens interne: des représentations ne peuvent exister dans l'espace et on ne
peut retirer l'espace de représentations qui ne sont qu'internes. -Ainsi en est-il
de cette Note considérée dans ses grands traits. Les explications qui suivent
récapitulent la réfutation de l'idéalisme de la première (A) et de la seconde
édition (B) de la Critique de la raison pure, car la Réflexion de Leningrad se

rapporte à l'état de la question incarné par cette réfutation, en particulier telle
qu'on la trouve dans la deuxième édition. Notre interprétation de la note
elle-même se concentre sur les conceptions et formulations qui sont nouvelles
par rapport à toutes les oeuvres et notes connues jusqu'à présent: l'aperception

cosmologique et la détermination modale du temps dans la phrase
«j'étais, je suis et je serai».

Le quatrième paralogisme de la Critique de la raison pure (première
édition) dit que «tous les phénomènes extérieurs sont de telle nature que leur



454 REINHARD BRANDT

existence ne peut être immédiatement perçue, mais qu'on peut seulement
conclure à l'existence de ces phénomènes comme étant la cause de perceptions
données»; or, comme conclure d'un effet donné à une certaine cause est

toujours douteux, «l'existence de tous les objets des sens externes est
douteuse» (A 367/P1 I 1442).

En examinant les prémisses de ce paralogisme, Kant précise que d'après
celles-ci seules ma propre existence et les modifications de mon sens interne
me sont présentes sans aucune médiation, donc, comme pour Descartes, seul

le 'je suis' en tant que pensant, sentant ou voyant de telle ou telle manière. Si

quelque chose d'extérieur m'apparaît dans les modifications de mon état

interne, ce n'est que par cette apparition-là que l'on peut tirer sa cause externe
et son objet de référence externe ; par ce biais, cet objet reste pourtant douteux,
comme chacun le concède. L'idéalisme «problématique»1 serait démontré si

la première des deux prémisses mentionnées ci-dessus était vraie. -L'idéalisme

problématique réfléchit sur la conscience à laquelle la chaise et la table

apparaissent comme choses extérieures, sans devoir conclure à leur existence
distincte de la sienne propre. La réflexion montre pourtant que dans les

modifications du moi et de sa sensibilité sont données des images de quelque
chose d'extérieur, de la cause extérieure et de l'original, desquelles je ne peux
prendre conscience immédiatement. C'est d'une autre façon que celle de la

conscience quotidienne que la réflexion philosophique doit atteindre l'extérieur

Quelle erreur le philosophe cartésien commet-il selon Kant et à quoi la

solution du problème ressemble-t-elle?
Le quatrième paralogisme contient une erreur générale et une erreur

spécifique. D'une part, il partage l'erreur commune à tous les paralogismes,
d'autre part, il commet une erreur spécifique dans la détermination du

«rapport extérieur» (A 366), c'est-à-dire du rapport du moi à ses représentations.

Le premier raisonnement vicieux réside dans la transformation de la

conscience de soi purement logique en une prétendue connaissance du moi en

tant que chose déterminée (Nous ne pouvons nous prononcer ici sur la façon
dont la raison pure parvient à ce sophisme naturel, et n'en avons d'ailleurs pas
besoin. Par lui l'idéalisme fait partie intégrante des autres paralogismes)2.

La deuxième erreur consiste en ce que l'on comprend les 'phénomènes
extérieurs' ('phénomène' n'étant pas pris dans le sens kantien) comme des

représentations se rapportant «à des objets extérieurs en soi» (A 370/P1 I

1444). On prive ainsi les 'phénomènes extérieurs' de la possibilité d'être l'objet
d'une perception quelconque ; en lieu et place de la relation de perception, c'est
la relation causale avec le moi que l'on vient de réifier qui entre enjeu. Aucune

' Sur ce terme, cf. B 274; AA XXVIII 1,1, 206-207.
2 Cf. entre autres A 354. Gäbe (1954, 9-13, 53, 95-97) montre le rapport entre le

quatrième paralogisme et les propositions de la psychologie rationnelle qui le précèdent.



LA REFUTATION KANTIENNE DE L'IDEALISME 455

théorie qui ne dispose pas de la doctrine de la subjectivité de l'espace ne peut
échapper à cette interprétation des phénomènes extérieurs. C'est avec cette
conception de l'espace que Kant donne sa propre solution.

C'est dans le contexte systématique suivant que cette solution est présentée:

la dialectique est le complément de l'analytique, celle-ci est une logique de

la vérité, celle-là une logique de l'apparence. Cette apparence surgit de façon
naturelle là où la raison, s'appuyant sur les moyens de connaissance de
l'analytique, arrive à des concepts pour lesquels on ne trouve pas d'objet de

référence dans l'intuition. La dialectique n'a de sens que si les erreurs sur
lesquelles elle repose sont des erreurs de la logique transcendantale qui se laissent
dévoiler indépendamment de l'analytique. Si les résultats de l'analytique
entraient dans le dévoilement du caractère dialectique des paralogismes, la
démonstration serait circulaire, car la dialectique doit apporter une
confirmation à l'analytique. La dialectique peut utiliser les résultats de l'esthétique
transcendantale, qui précède la logique transcendantale et doit lui servir
d'«Organon» (A 46). Or l'esthétique transcendantale rend possible le paradoxe

selon lequel nous pouvons percevoir immédiatement des objets
extérieurs: dans la réflexion transcendantale -considérée en soi par la raison
(cf. A 28)- l'extériorité des objets dans l'espace s'avère subjectivement
déterminée, existant 'en nous', puisque l'espace est la forme de notre intuition
d'objets distincts de nous. L"hors de soi' (extra se) et F'hors de nous' (extra
nos) de la matière (des objets distincts de nous) se trouvent en nous-mêmes,
selon les concepts absolus de la raison pure, et doivent donc être perçus
immédiatement3. L'idéaliste transcendantal et réaliste empirique a aussi peu
besoin que l'idéaliste problématique «d'admettre quelque chose de plus que la
certitude des représentations en moi, par conséquent que le cogito, ergo sum»
(A 370/PI I 1444); il sauve pourtant la possibilité que des objets matériels
soient donnés immédiatement. Mais, objectera-t-on aussitôt, la réalité ne
réside-t-elle pas à nouveau, comme chez l'idéaliste le plus strict, complètement

dans le sujet Le remplissage des points de l'espace n'est-il pas entrepris
par l'imagination, de telle sorte que la forme et la matière des phénomènes
extérieurs ne sont plus que des éléments de la conscience subjective et que
l'idéalisme, au lieu d'être réfuté, est l'ultima ratio? Dans les termes de Christian

Garve : «...l'idéalisme transcendantal ne prouve pas l'existence des corps,
mais il ne fait que supprimer l'avantage que doit avoir face à cette existence la
conviction de notre propre existence»4.

Kant sauve le réalisme au niveau transcendantal au moyen du principe:
«on ne saurait forger a priori le réel des intuitions» (A 375/P11 1448). Les
sensations (Empfindungen), qui sont le fondement transcendantal des perceptions

(Wahrnehmungen) rapportées à quelque chose d'extérieur, sont, par

'Sur l'immédiateté de l'intuitionné, cf. Graubner, 1972, 194-195.
Recension de la Critique de la raison pure dans Allgemeine deutsche Bibliothek,

annexe aux numéros 37-52, 2ème division, 1783. 838-862 (850).



456 REINHARD BRANDT

définition, reçues passivement; elles fournissent toute la matière de nos
représentations: «La sensation est donc ce qui désigne une réalité effective
dans l'espace et le temps, après qu'elle est rapportée à l'une ou à l'autre espèce

d'intuition sensible» (A 373-4)5. Les imaginations fantaisistes et les hallucinations

représentant des objets extérieurs ne se substituent pas aux sensations,

mais les assument et les varient. Le recours à l'analytique précise ce point : « Ce

qui s'accorde avec une perception suivant des lois empiriques est effectivement
réel» (A 376); ces lois empiriques attribuent aux objets leur «place empirique»

(A 374) dans l'espace. Ainsi les objets imaginaires peuvent être distingués

des objets réels sur la base du principe général que c'est non à la
spontanéité du sujet, mais à sa réceptivité, que l'on doit la matière des sensations6.
Face à l'idéalisme problématique, le point essentiel est le suivant: que le réel

de la sensation, qui n'est pensé dans la réflexion transcendantale que comme
matière reçue, ne devient un objet empiriquement distinct de nous que par le

fait que nous meublons avec lui une place empirique dans l'espace. Dans sa

réflexion l'idéaliste problématique, par contre, attribue aux «phénomènes
extérieurs», dans un espace séparé de nous, une réalité que nous ne pouvons
plus percevoir.

En 1781, Kant pensait avoir écarté par sa doctrine de l'espace et du temps le

«cancer»7 de l'idéalisme matériel, qu'il avait jusqu'alors tenu pour incurable.
Le «malentendu» dont avait été victime sa Dissertation de 1770 était surtout
en rapport avec la question de la réalité des phénomènes espace et temps. «Si
les modifications sont réelles, alors le temps est réel, quel qu'il puisse être par
ailleurs. Si le temps n'est pas réel, alors aucune modification n'est réelle. Il me
semble pourtant que même un idéaliste doit au moins concéder des modifications

dans ses représentations telles que leur commencement et leur fin, qui
surviennent et existent réellement», écrivait Lambert à Kant le 13.10.1770

(AA X 107). Cette objection et d'autres semblables avaient conduit Kant «à

quelques réflexions» (AA X 134). La Critique de la raison pure semblait tout à

fait immunisée contre le cancer susmentionné (cf. particulièrement A 36-38)
et Kant ne vit pas la nécessité d'une révision de son exposé à la suite du

5 Cf. Graubner. 1972.200-201.
6 II n'est possible ici que de rapporter la position de Kant, sans entrer dans la trop

vaste discussion de problèmes particuliers. On mentionnera seulement le fait que le

texte du quatrième paralogisme et de sa solution ne donne aucun fondement à l'idée
d'une double affection du moi défendue par Adickes. Que l'on compare, par exemple,
l'avertissement explicite de Kant que «ce n'est pas le mouvement de la matière qui
produit en nous des représentations, mais qu'il n'est lui-même (et par conséquent aussi
la matière, qui se fait connaître par là) qu'une simple représentation» (A 387/P11 1457)
et la paraphrase de Adickes 1929, 20). enrichie d'ajouts contredisant l'original kantien.
Selon Adickes. Kant défend la théorie d'une harmonie préétablie ou. mieux, «produite
de façon causale», entre les représentations subjectives et les « phénomènes en soi » (52).
c'est-à-dire exactement l'idée qu'il veut réfuter.

7 La comparaison se trouve dans la «Metaphysik Dohna». AA XXVIII 681 [11].



LA REFUTATION KANTIENNE DE L'IDEALISME 457

compte-rendu de Garve8 et de son reproche générique d'idéalisme: «...ma
protestation contre tout soupçon d'idéalisme est si concluante et si évidente
qu'elle paraîtrait même superflue, s'il n'y avait des juges incompétents...»
(Prolégomènes AA IV 293/P1 II 63). Il ajoutait qu'il n'avait jamais mis en
doute l'existence des choses, en tant, il est vrai, que phénomènes dans l'espace
et le temps. Les Prolégomènes ne font pratiquement que récapituler les
arguments de la Critique de la raison pure; une note préparatoire ne s'écarte pas de
la théorie de 1781 (R 5642)".

La situation change fondamentalement à la fin de 1785. Le 13 décembre

apparaissait dans YAllgemeine Literatur Zeitung (N° 295) un compte-rendu
anonyme des Institutiones Logicae et Metaphysicae de Johann August Heinrich

Ulrich (léna 1785), ouvrage que Kant avait reçu de l'auteur (cf. AA X
402). L'auteur du compte-rendu était Johann Schultz, 1'«honnête pasteur
Schultz, la meilleure tête philosophique que je connaisse dans la région»,
comme Kant l'écrivait à Herz en 1772 (21.2.1772, AA X 133/P11695), Schultz
qu'il désignait encore en 1797 comme celui qui avait compris ses écrits (cf.
«Déclaration» du 29 mai 1797, AA XII 367 [29-35]). Celui-ci avouait avoir
retrouvé ses propres doutes dans quelques-uns de ceux que Ulrich avait
avancés à l'égard de la Critique de la raison pure dans ses Institutiones. Le
doute touchait essentiellement le «fondement principal de tout le système
kantien»: la déduction des catégories. N'est-elle pas circulaire? De plus
Schultz ajoutait : «Supposé même que les phénomènes soient en effet un amas
sans règles, un pur agrégat de données simultanées et de données successives,
qui paraîtrait soumis à des règles pour la seule raison que leur existence a été si

sagement préétablie par la volonté du Créateur, selon des rapports dans
l'espace et dans le temps, que de certains phénomènes (lesquels ne sont de toute
façon rien de plus que des représentations en nous, ou certaines modifications
de notre conscience) toujours s'ensuivraient certains autres de la manière la

8 Supplément des Göttingischen Gelehrten Anzeigen, 3ème livraison. 19 janv. 1782,
40-48 : « ...Le système de l'idéalisme le plus haut ou transcendantal ; d'un idéalisme
qui englobe de la même manière l'esprit et la matière, qui change le monde et nous-
mêmes en représentations...» (40).

" Ci. la remarque d'Adickcs in AA XVIII 279. Une note marginale non datée de
Kant à la Critique de la raison pure (A 218 sq.) déclare : «Ce qui est déterminé dans le
temps ct dans l'espace est réel. Contre l'idéalisme» (AA XXIII 32 [23]). Lehmann
(1958/59. 348) ne donne pas de justification de son affirmation qu'«il s'ensuit que Kant
prévoyait une réfutation de l'idéalisme très tôt déjà, c'est-à-dire avant le début du travail
consacré précisément à la 2ème édition». Une remarque de la lettre à J.S. Beck du
4.12.1792 décrit à nouveau rétrospectivement l'état de la question : « L'opinion de MM.
Eberhard et Garve. selon laquelle l'idéalisme de Berkeley est identique à l'idéalisme
critique, que je pourrais mieux nommer principe de l'idéalité de l'espace et du temps, ne
mente pas la moindre attention: en effet, je parle d'idéalité par rapport à la forme des
représentations, mais ceux-ci en font une idéalité par rapport à leur matière, c'est-à-dire
Par rapport à l'objet et à son existence elle-même» (AA XI 380-381).



458 REINHARD BRANDT

plus ordonnée, sans qu'existât entre les phénomènes eux-mêmes la moindre
liaison réelle...» (Ulrich, op. cit. 299). L'analytique de Kant n'est donc pas à

l'abri d'une accusation d'idéalisme leibnitzien!
Dans la préface des Premiers principes métaphysiques de la science de la

nature, Kant prend brièvement position dans une remarque en bas de page et

promet de remédier à la situation. Il ajoute qu'il s'agit d'une question de

présentation et non de la chose elle-même: «ainsi le pénétrant critique ne sera

pas mis dans l'obligation, qu'il trouverait sans doute désagréable, de trouver
refuge dans une harmonie préétablie, en raison de l'étrange concordance entre
les phénomènes et les lois de l'entendement, quoique les uns et les autres aient
des sources très différentes; ce serait un moyen de salut encore pire que le mal
auquel il doit remédier» (AA IV 476/P1II 374)10.

Le problème de l'idéalisme est donc une question relevant non seulement
de l'esthétique transcendantale et de la dialectique, mais encore de l'analytique

: dans la chose elle-même rien de nouveau n'apparaît, effectivement, en ce

qui concerne l'argumentation, cependant, ce point de vue décisifconduira à la

seconde édition de la Critique de la raison pure: il faut améliorer la preuve de

la réalité objective des catégories et des principes, de telle façon que les doutes
de Ulrich et de Schultz soient exclus; elle doit donc contenir une expresse
réfutation de l'idéalisme. Ceci signifie qu'inversement l'idéalisme problématique

doit pouvoir se comprendre comme une doctrine qui doit tout à la fois
présupposer et nier le résultat de la déduction. La déduction des catégories et
la preuve des principes, d'une part, la réfutation de l'idéalisme dans la
perspective du nouveau programme de Kant, d'autre part, doivent se confirmer

111 Gäbe (1954, 18-22; 108-110) a montré le rapport entre la réfutation de l'idéalisme
de 1787, d'une part, et les Institutiones de Ulrich et la Recension de Schultz d'autre part.
Il me semble que l'auteur a quelque peu sous-évalué l'importance de la Recension, qui
mit Kant dans des émotions inhabituelles (cf. J.G. Hamann, Briefwechsel, ed. A. Henkel,

VI, 1975, 338). Schultz établit la liaison entre l'analytique et la dialectique, entre le

succès de la déduction et l'alternative de l'harmonie préétablie leibnitzienne, d'une
variante de l'idéalisme : l'idéalisme, selon cet argument, doit être réfuté par l'analytique ;

l'esthétique, avec laquelle on peut bien être d'accord, ne suffit pas (que sous les noms de

Descartes, Berkeley, et même de Leibnitz, on ne rencontre pas les conceptions que l'on
peut attester dans les textes de chacun de ces auteurs ne nous intéresse pas ici ; à propos
de Leibniz, voir déjà les Philosophische Aphorismen d'Ernst Platner, Leipzig, 1793,

420-443 [in: J.G. Fichte, Gesamtausgabe hrg. v. R. Lauth & H. Gliwitzky, Bd. II,
4Suppl., Stuttgart-Bad Cannstatt, 1977]). Schultz mentionne Hume et Kant reprend ce

nom : Hume qui nomme la nécessité objective « illusion venue de l'habitude» (Premiers
principes métaphysiques de la science de la nature, AA IV 476 [31 ]/Pl II 374 note). Gäbe
voit dans l'Enquête sur l'entendement humain de Hume (section XII) ce qui occasionne
et motive l'intégration de la réfutation de l'idéalisme dans l'Analytique: ce serait Hume
à qui ferait allusion Kant en parlant de l'idéalisme problématique de Descartes (B

274-275). Cette interprétation présente la difficulté que l'on fait de Kant un cachottier
qui mentionne Descartes et pense à un passage bien précis chez Hume -à quoi bon ce jeu
de cache-cache? De plus, en 1786 il affuble le scepticisme de Hume de l'étiquette
d'«illusion provenant de l'habitude» et est censé voir en lui, en 1787, un idéaliste
problématique en principe raisonnable.



LA RÉFUTATION KANTIENNE DE L'IDÉALISME 459

l'une l'autre, comme Kant l'exprime explicitement dans la remarque conclusive

du chapitre sur les principes dans la seconde édition, au moins en ce qui
concerne un des sens de cette confirmation: «Toute cette remarque [à savoir
celle dans laquelle le résultat des principes vient d'être résumé] est de grande
importance pour confirmer notre précédente réfutation de l'idéalisme...»
(B 293) (nous nous occuperons plus loin de la suite de cette phrase). La
confirmation en question ne peut cependant qu'être réciproque. Si l'idéalisme
ne peut être réfuté, l'affirmation de la déduction transcendantale que les

concepts de l'entendement ont de la réalité objective (où l'on ne se prononce
pas sur le comment) est encore exposée aux objections de Schultz et de Ulrich.
Pour l'instant ce n'est que par une citation que nous tenons à montrer que la
déduction dans la seconde édition anticipe effectivement l'argument principal
de la réfutation de l'idéalisme qui est présentée une nouvelle fois, mais
explicitement, dans la doctrine des postulats : « ...nous ne pouvons nous représenter
le temps, qui n'est cependant pas un objet de l'intuition externe, autrement
que sous l'image d'une ligne, en tant que nous la tirons, et sans cette sorte
de présentation, nous ne pourrions pas du tout connaître qu'il n'a qu'une
dimension; pareillement devons-nous prendre la détermination de la
longueur du temps ou encore de la situation temporelle pour toutes les perceptions

internes, toujours à partir de ce que les choses nous présentent de

changeant...» (B 156). La détermination du sens interne en matière de

longueur et de situation temporelle d'une suite de représentations dépend de la
modification de choses extérieures permanentes — on doit donc présupposer
ces dernières comme réelles (et immédiatement appréhendées par la
conscience) pour que l'expérience soit possible.

Dans la nouvelle réfutation de l'idéalisme (B 274-279), Kant distingue
idéalisme dogmatique et idéalisme problématique. Selon notre lecture cette
distinction est également opérée implicitement dans l'édition A (A 368-369).
Or Kant déclare dans l'édition B que l'idéalisme dogmatique est déjà réfuté
par l'esthétique transcendantale (cf. B 274); cet argument n'était-il pas, cependant,

la façon dont l'idéalisme problématique était réfuté dans la première
édition, alors que selon la seconde édition il échapperait à cette réfutation?

L'idéaliste cartésien de la première édition prétend que certaines modifications

de notre sensibilité sont données et que parmi celles-ci se trouvent
aussi des représentations d'objets spatiaux. Il fait de ce qui est ainsi représenté
un corps existant indépendamment de nos modifications et affirme ensuite
opportunément que ce n'est que de façon incertaine que l'on peut conclure à

l'existence d'un corps à partir des modifications qu'il cause en nous. Que l'on
pose maintenant avec Kant qu'un espace existant en soi et, conséquemment,
le corps qui s'y trouve, sont des absurdités (Unding; B 70-71), alors l'idéaliste
de la première édition est contraint à arriver aux conséquences de Berkeley (tel
que l'interprète Kant): il devient un idéaliste dogmatique. Or pour réfuter ce



460 REINHARD BRANDT

dernier l'esthétique transcendantale est suffisante, comme Kant continue de

l'affirmer de façon conséquente en B 274. La mention de l'idéalisme dans la

critique des paralogismes de la seconde édition est en accord avec cette
conclusion. A la place du quatrième paralogisme, l'édition B déclare brièvement

que je distingue ma propre existence comme être pensant de celle des

autres choses, par exemple des corps; le psychologue rationnel transforme
cette distinction simplement analytique, nécessaire pour la pensée, en une
différence réelle de choses existant indépendamment les unes des autres.

Pourtant, je ne sais maintenant pas plus qu'auparavant si la conscience que j'ai
de moi-même peut exister indépendamment du corps (B 409). Que l'idéalisme
se comprenne comme dogmatique ou comme problématique, il commet la

faute fondamentale de la psychologie rationnelle, il prend la détermination
purement logique de la conscience de soi pour une détermination réelle de la

conscience ou de l'âme (ibid.)11.
L'idéalisme problématique raisonnable prétend que l'expérience interne

est indubitable et «allègue l'impuissance à démontrer, par l'expérience immédiate,

une existence en dehors de la nôtre» (B 275). Alors que la conception de

l'idéalisme qui se dégage des Paralogismes en 1781 peut être rapportée au fait

que des images spatiales nous sont données (Kant réfutant l'idéalisme ainsi:
l'espace est en nous une forme de l'intuition, mais la matière de l'image, le

matériel de la sensation, ne peut pas provenir de nous), en 1787 l'expérience
interne déterminée temporellement constitue le point de départ de la réfutation.

Selon Kant, une expérience externe déterminée et dont nous sommes
immédiatement conscients lui est inhérente. En 1781 Kant pouvait en appeler
à la distinction de l'espace comme forme du sens externe en nous et du
matériel comme de ce qui est distinct du sujet. En 1787 Kant pose comme
prémisse (déjà formulée dans un autre contexte dans la première édition), en

accord avec l'idéalisme problématique, que toutes nos représentations, même
celles de ce qui est permanent dans l'espace, «appartiennent comme
modifications de l'esprit au sens interne et qu'à ce titre toutes nos connaissances

sont soumises en définitive à la condition formelle du sens interne,
c'est-à-dire au temps, comme ce à quoi elles doivent être toutes ordonnées,
liées et mises en rapport» (A 99/P11 1406). La nouvelle tâche est dès lors de

dévoiler une réalité indépendante du sujet et de ses représentations qui ait

pourtant la fonction de condition de l'expérience interne elle-même. L'idéaliste

de 1781 admettait le caractère connaissable d'une substance nouménale
du moi (substantia noumenon); ce caractère constituait la condition de son

" Gäbe (1954. 54-68) caractérise la procédure de Kant dans la deuxième édition
comme une critique de la méthode: toute psychologie rationnelle utilise dans ses

raisonnements le paralogisme unique auquel, selon Kant, se résument les quatre formes du

paralogisme: «Dans le procédé de la psychologie rationnelle, domine un paralogisme
qui est représenté par le syllogisme suivant...» (B 410). Sur l'accord fondamental entre
l'édition A et l'édition B. cf. Gäbe. 1954, en particulier 134-138; Müller-Lauter, 1964.

78-82; on trouvera d'autres prises de position chez Guyer. 1983. 331 [4].



LA RÉFUTATION KANTIENNE DE L'IDÉALISME 461

affirmation de l'idéalisme. Selon Kant, l'idéaliste de 1787 devrait présupposer
une substance permanente du moi en tant que phénomène pour rendre
possible la détermination temporelle de l'expérience interne sans l'intervention
d'une conscience immédiate de choses externes, distinctes de nous. Cette
substance phénoménale (substantia phaenomenon) permanente du sens
interne qui est ici postulée existe pourtant aussi peu qu'une substance nouménale

du moi qui serait connaissable à partir de la simple pensée 'moi'. C'est
donc par l'entremise d'une représentation de la substance non tenable selon
Kant que les deux variantes de l'idéalisme parviennent à 1' 'ergo' qui sépare le

'cogito' du 'sunt' des choses spatiales indépendantes, parce qu'il ne fonde la
liaison 'cogito-sunf que par un raisonnement incertain remontant de l'effet
(de la perception d'objets externes) à la cause (aux choses extérieures réelles).

Le meilleur point de départ pour comprendre l'argumentation de Kant en
1787, qui forme le fondement de la Réflexion de Leningrad, est la phrase
initiale de l'insert de la seconde édition: «Mais l'idéalisme élève une forte
objection contre ces règles de démonstration médiate de l'existence; sa
réfutation est donc ici en bonne place» (B 274/P1 I 954). La forte objection en
question doit consister en ce que l'objet externe de la perception, auquel des

objets non perçus sont reliés selon «ces règles», c'est-à-dire selon les analogies
de l'expérience, n'est peut-être lui-même qu'un produit de l'imagination:
«parce qu'il se peut que soit en nous-mêmes la cause des représentations, que
nous attribuons, peut-être faussement, à des choses extérieures» (B 276). Par
là on enlèverait son soubassement au postulat qui affirme la réalité des objets
perçus et surtout des objets à l'existence desquels on conclut à partir de règles a
priori de l'expérience. La réalité des objets perçus immédiatement est elle-
même incertaine, car elle n'est de son côté déduite qu'à partir d'un effet de la

perception.
Pour l'essentiel, l'idéaliste problématique pourrait être renvoyé à la déduction

transcendantale des catégories et à la preuve des principes. Nous avons
déjà mentionné ci-dessus que dans la deuxième partie de la déduction toute
détermination interne du temps est ramenée à «ce que les choses extérieures
nous présentent de changeant» (B 156). La réfutation que Kant recherche, «la
seule possible» (B XXXIX/P11 753 note; cf. AA XVIII 610 [13], 612 [21-22],
mais aussi A 378) n'est pourtant pas de caractère synthétique, comme l'est le

procédé de démonstration de la Critique en général, mais est construite ana-
lytiquement à partir de ce que concède l'idéalisme problématique. La réfutation

est menée par Kant sous la forme d'un «argument transcendantal»12.
Comme nous l'avons vu plus haut, ce qui est concédé, c'est l'hypothèse que
«l'expérience interne» est donnée; on dégage de celle-ci, comme présupposition

nécessaire, «une conscience immédiate de l'existence d'autres choses
hors de moi» (B 276).

12 M. Tillmann Pinder (Berlin) a attiré mon attention sur ce point.



462 REINHARD BRANDT

L'expérience interne que l'idéaliste pose à la base de sa réflexion comprend
d'une part les phénomènes du sens interne, déterminés seulement temporellement

(Kant en parle certainement dans la «Remarque générale sur le
système des principes»; cf. B 292-293), mais aussi, d'autre part, les images
d'objets et d'événements spatiaux, au sujet desquels la question de savoir si

une réalité indépendante leur correspond reste ouverte pour l'idéaliste
problématique. Kant y opposera la thèse suivante: l'expérience interne n'est
possible qu'en présupposant la conscience immédiate de choses extérieures

permanentes (cf. B 275-276 et, entre autres, AA XVIII, 610 [7-15]).
Le sens interne, la faculté de l'expérience interne, est soumis à la forme du

temps. L'argument de Kant est que, pour pouvoir être conscient des
représentations changeantes en tant que telles, ainsi que de leur situation temporelle

(Zeitstelle) et de leur durée, il ne suffit pas de disposer de représentations
semblables périodiquement récurrentes, comme l'entend par exemple John
Locke, qui conçoit en effet le mouvement extérieur cyclique comme modèle
universel de la mesure du temps, mais réduit la fonction de ce mouvement (ou
d'autres événements extérieurs changeant périodiquement) à ceci qu'il
«ramène constamment certaines idées sensibles par des périodes qui paraissent
également éloignées l'une de l'autre» («constantly brings about the return of
certain sensible ideas, in seeming equidistant Periods»)13.

Pour pouvoir être perçu et déterminé dans l'expérience, le changement
d'état, interne ou externe, présuppose quelque chose de permanent. Dans cet

argument Kant peut invoquer la première et la deuxième analogie de
l'expérience: «Ce n'est donc que dans le permanent que sont possibles les rapports
de temps (car la simultanéité et la succession sont les seuls rapports dans le

temps), c'est-à-dire que le permanent est le substrat de la représentation
empirique du temps même, substrat qui seul rend possible toute détermination

du temps» (A 182-183/P11 920). Ce permanent ne peut pas être trouvé
dans le sens interne ; ceci, « la critique... le prouve» AA XVIII618 [ 11 ]). Il faut
prendre garde que dans cette étape de la démonstration la qualité de substance

phénoménale (substantia phaenomenori) n'est pas déniée au sujet de l'expérience

interne. L'âme, consciente ou inconsciente, est la cause d'actions, par
exemple du mouvement corporel ou de l'attention, des rêves, de la production
artistique ou de ces inspirations heureuses qui conduisent à la naissance des

sciences (cf. B XI et passim): «Cette causalité conduit au concept de l'action,
celle-ci au concept de force, et par là au concept de substance» (A 204). Mais
cette substance phénoménale ne se manifeste pas «par la permanence du
phénomène» (ibid.; cf. R 6334, AA XVIII 655 [7-10]) et ne sert donc pas à la

détermination du temps.
Ainsi, pour que la détermination du temps, que l'on a concédée, soit

possible, il ne reste que la référence immédiate à quelque chose de différent de

13 J. Locke. Essai concernant l'entendement humain, (1690), II, 14, 22, trad. p. Pierre
Coste. Paris, Vrin, 1972. p. 142-143.



LA RÉFUTATION KANTIENNE DE L'IDÉALISME 463

nous, du sujet de l'expérience interne, c'est-à-dire à quelque chose de permanent

dans l'espace.
Par là on peut penser en une unité, dans «une seule expérience» (B XLI/P11

957 note 1), les expériences spécifiquement internes et les expériences externes.

A partir de la Réflexion de Leningrad, on peut cependant déclarer
rétrospectivement que Kant a oublié une chose : il ne devrait pas être question de

n'importe quelle existence, mais bien de mon expérience et de mon existence.

Il se peut qu'on ait réussi à éclairer la détermination du temps ; cela n'empêche

que l'on a perdu en tant que moi singulier le sujet dont on considère l'existence.

Nous examinerons cette question de plus près.

Nous avons mentionné le fait que Kant s'est encore occupé de la réfutation
de l'idéalisme après la parution de la deuxième édition de la Critique de la
raison pure, dans une série de réflexions14. Quel peut bien être le motif
philosophique de l'insistance de cette étude?15

Une des raisons est sans doute l'insatisfaction de l'auteur vis-à-vis de

l'argumentation de 1787, qui apparaît déjà dans la correction ajoutée à la

préface (B XXXIX, note/Pi I 955-957)16. La plupart des Réflexions se

rapportant à ce sujet ne modifient guère le contenu même de la réfutation et

n'opèrent que des variations dans le type de preuve. On peut déjà trouver dans
la deuxième édition de la Critique de la raison pure des formulations préalables

de presque toutes les pensées des Réflexions à ce sujet. Pourtant, on peut
constater dans le contenu de l'argumentation deux changements de perspective

que l'on trouve tous deux dans la Réflexion de Leningrad. D'une part,
l'existence, dont on analyse la conscience empirique et l'expérience interne,
n'est plus seulement, en vue de la détermination temporelle, opposée à des

objets singuliers quelconques, à ce permanent-là dans l'espace ou à celui-ci,
mais elle est comprise comme être du monde et est posée en relation avec le

monde en entier. «Nous-mêmes nous sommes d'abord objet de notre sens

externe, car sans cela nous ne percevrions pas le lieu où nous sommes dans le

monde et ne pourrions avoir une intuition de nous-mêmes en rapport avec
d'autres choses» (R 6315, AA XVIII619 [5-8] ; cf. 615 [21 -24] ; 620 [ 17-20]). Je

dois connaître le «lieu de l'espace où je me trouve» (A 23) par une

14 Guyer les énumère (1983, 338 [13]). Il se limite de façon peu adéquate aux notes de
Kant qui ont été imprimées sous le nom de Réflexions; les nombreux endroits où Kant
traite de la problématique de l'idéalisme dans l'Opus postumum manquent à cette liste
(cf. AA XXII 89 sq. ; 91 ; 93 ; 95 ; 96 sq. ; 119). Kant traite encore de cette question dans le
Mémoire rédigé pour l'Académie de Berlin (cf. AA XX 268-269/P1 III 1222-1224) et
dans les travaux préparatoires pour la Doctrine du Droit il aborde la problématique de
l'idéalisme comme question parallèle (cf. AA XXIII 309-310). On ne dispose pas encore
d'une étude sur l'ensemble de ces textes. Les travaux les plus exhaustifs consacrés aux
Réflexions sont ceux de Guyer et de Lachièze-Rey (1950), en particulier les pp. 60-
148.

" Sur un des motifs possibles, cf. Adickes, in AA XVIII 305 [24 sqq.].
16 Comme le pense aussi Guyer (1983. 338).



464 REINHARD BRANDT

intuition de mon propre corps, pour pouvoir me poser dans un rapport avec
d'autres êtres corporels. D'autre part, Kant poursuit l'intégration du sens

interne dans le sens externe. Il insiste ainsi maintenant sur le fait que même la

possibilité du nombre, en commençant par le nombre ' 1', dépend de ce que du

permanent est donné dans l'espace (AA XVIII 616). On peut observer ces

deux perspectives nouvelles dans la Réflexion de Leningrad.
On trouvera une seconde raison de cette insistance dans le danger d'idéalisme

que contient la propre philosophie de Kant. Que l'idéalisme transcendantal

soit menacé d'être compris — ou mécompris — comme un idéalisme
matériel, les conséquences que 'l'idéalisme allemand' tira des pensées
kantiennes dans les années 1790 le montrent. Un examen détaillé de la réfutation
de l'idéalisme ne devrait pas seulement dégager les corrections internes et les

développements postérieurs à 1787, mais il devrait aussi reconstruire l'idéalisme,

présumé ou réel, par lequel Kant crut sa propre philosophie menacée. Il
devrait de plus mettre ce développement en rapport avec les modifications qui
touchèrent la philosophie transcendantale, des Prolégomènes à l'Opus postumum.

La Réflexion de Leningrad représentera dans cette tâche un élément

important avec sa nouvelle conception d'une aperception cosmologique et de
la suite modale du temps.

Dans nos premières lignes, nous avons esquissé les grands traits de la

réflexion dans le Feuillet de Leningrad. Nous pouvons nous rattacher à cette
esquisse dans notre interprétation.

La première thèse que nous avons résumée, selon laquelle nous ne pouvons
déterminer notre existence dans le temps sans le sens externe et sans objets
dans l'espace (ri8-21), ne découle guère des arguments qui la précèdent, où il
n'est question ni d'une existence, ni d'une détermination temporelle de cette
existence. La partie de la Réflexion qui suit apporte une nouvelle forme de la

détermination du temps, référence au passé, au présent et au futur ; on y trouve
également une nouvelle détermination de la conscience empirique de soi dans

l'aperception cosmologique. Les éclaircissements qui suivent la conclusion
des lignes v4 et v5 ne se rattachent pas à ces deux nouvelles idées, mais
considèrent des problèmes que l'on trouve également dans le contexte de la

réfutation de l'idéalisme de 1787. En fonction de cette analyse du texte, notre
intérêt se focalisera sur le passage allant de la ligne r22 à la ligne v5.

L'argument de la première partie (r2-21) semble s'appuyer sur l'analyse du

concept de l'expérience interne: les éléments subjectifs — conscience
intellectuelle, sens interne — ne peuvent pas par eux-mêmes expliquer le phénomène

de la détermination du temps. Pour ce faire, on a besoin de l'espace et

d'objets permanents dans cet espace.
La conscience intellectuelle, aussi nommée dans d'autres contextes

conscience pure, ou encore aperception pure, ou transcendantale, est la conscience
de ma propre spontanéité et de ma propre existence, indéterminée catégoria-
lement et temporellement, la conscience du 'je pense - je suis'.



LA RÉFUTATION KANTIENNE DE L'IDÉALISME 465

Elle est déjà un élément de la théorie propre à la première édition de la

Critique de la raison pure; nous pouvons ici nous contenter de renvoyer à

l'introduction du chapitre consacré aux Paralogismes (A 341-343/P11 1046-

1048). La conscience intellectuelle me procure certes une perception de ma

propre existence, mais celle-ci ne recouvre pas toute l'expérience interne ; cette
dernière contient en effet une connaissance de soi-même en tant que phénomène,

alors que l'aperception pure n'avance que la proposition certaine 'je
pense — je suis', 'cogito — sum'.

La deuxième composante subjective de l'expérience interne est le sens

interne, dont le temps est la forme pure de l'intuition. Pour avoir une
représentation de celui-ci, on ne peut se le représenter que selon la forme d'une
intuition spatiale. Certes, pourrait ajouter Kant dans la Réflexion de Leningrad,

même la représentation figurée du temps, qui naît de l'affection du sens
interne par l'aperception pure, me donne une représentation du changement
interne de mes représentations et, par là, de ma propre existence successive en
différents états (cf. B 292) : lorsque je tire une ligne ou décris un espace, je peux,
ou je dois, simultanément prendre conscience de ma propre existence dans le

temps (R 5653, AA XVIII 307 [12]), mais cette conscience ne couvre pas le

domaine de l'expérience interne et de sa détermination dans le temps.
«Mais dans l'expérience interne que je fais...» (r9-10): l'autoaffection par

des représentations du sens externe, c'est-à-dire la détermination du sens
interne par un acte spontané de la conscience intellectuelle, s'ajoute aux
composantes susmentionnées, conscience intellectuelle et sens interne, qui
peut être affecté par celle-là de façon à former dans la représentation pure de

l'espace une image de sa propre forme, à savoir du temps. Cela signifie que si je
concentre mon attention sur ma propre conscience subjective, je trouve des

contenus et des expériences qui sont «en même temps extérieurfs] (en partie)»
(B XLI/P1 I 957 note 1) (l'expérience externe est un sous-ensemble de

l'expérience interne en tant qu'elle est déterminée temporellement); ces

contenus et ces expériences sont intégrés dans la conscience de mon propre
état.

La conclusion « De là, on peut voir... » (ri 8) tire-t-elle les conséquences des

pensées des lignes r2 à ri 8 en déclarant que, sans intuition de l'espace et sans
objets dans l'espace, nous n'aurions aucun sens interne (actuel) et aucune
détermination temporelle de notre existence (r 18-21 Dans les lignes r2 à r 18,

il n'était pas question de notre existence et de sa détermination temporelle.
Nous avons simplement appris que la conscience intellectuelle et le sens
interne, la spontanéité et la réceptivité interne avec sa forme, le temps, sont
des conditions nécessaires, mais non suffisantes, de l'expérience interne: si
nous voulons nous représenter le temps, nous avons besoin de l'intuition de
l'espace, et dans l'expérience interne nous nous affectons nous-mêmes par des

représentations des sens externes. On concédera donc que «de là, on peut
voir...», mais seulement si la détermination temporelle de mon existence est



466 REINHARD BRANDT

comprise dans le concept de l'affection de moi-même par des représentations
des sens externes; or ceci n'a pas été démontré.

La deuxième section (r22-v5) commence par la distinction entre aperception

pure et aperception empirique et entreprend de là une nouvelle réflexion
concernant la détermination temporelle de mon existence.

L'aperception pure ou transcendantale — avec une expression utilisée
nulle part ailleurs: Yapperceptiopercipientis — est la conscience intellectuelle
de notre spontanéité que nous avons déjà expliquée, la conscience du 'cogito-
sum'. On ne peut se représenter cette aperception comme temporelle sans une
détermination du sens interne. Mais que signifie un peu plus bas: «...l'exis¬
tence du percipiens qui ne peut percevoir que successivement, c'est-à-dire en

avant» (r29-30)? Cette expression ne peut pas signifier que l'aperception pure
en tant que telle est subordonnée à une conscience du temps, car en ce cas

l'entendement pur serait apriori soumis à la sensibilité. D'autre part, le temps
lui-même, en tant que pure forme de l'intuition, ne peut être qu'un 'maintenant',

sans cohérence ni direction et les contenus que l'on peut se représenter
en lui dans la réflexion transcendantale ne peuvent qu'y être «toujours
disparaissant et commençant» (A 183). Une conscience réduite à la spontanéité
et à la pure intuition interne ne serait pas en mesure, selon Kant, de se

représenter le temps, (car elle ne disposerait pas de l'intuition de l'espace qui
est requise pour cela), elle n'aurait pas de mémoire et ne pourrait pas compter
les perceptions de bruit ou de plaisir qu'on causerait artificiellement en elle.
En 1790 Kant considère, «contre l'idéalisme», que le nombre lui-même, tel

qu'il est produit dans l'acte de compter, est dépendant d'objets énumérables
réels dans l'espace: «Nous ne pouvons nous représenter aucun nombre, si ce

n'est par une enumeration successive dans le temps et par le rassemblement de

cette pluralité dans l'unité d'un nombre. Ceci ne peut pourtant se produire que
parce que je juxtapose les éléments de cette pluralité les uns à côté des autres
dans l'espace. En effet, ceux-ci devraient être pensés comme donnés
simultanément, c'est-à-dire saisis comme une seule représentation, sans quoi cette

pluralité ne constituerait pas une grandeur (un nombre); mais je ne peux
reconnaître l'existence simultanée qu'à ceci, que je peux hors de mon action de

rassembler, appréhender en avant et en arrière (et non pas simplement penser)
la pluralité comme donnée» (R 6314, AA XVIII 616 [4-12])17.

Si, dans les lignes r29-r30, Kant parle du temps comme d'une succession
seulement orientée vers l'avant, l'affection du sens interne par une intuition
spatiale est déjà comprise dans cette représentation. Pourtant, on ne peut que
difficilement se faire une idée de ce temps-là. La représentation (spatiale) du

temps orientée «vers l'avant» présuppose qu'au moins trois moments du

temps ('Zeitpunkte') sont réunis dans une synthèse de l'entendement et
déterminés en considérant leur position respective. Pour ce faire, il faut qu'il soit
possible de retenir les éléments de cette 'relation orientée vers l'avant', 11, t2 et

17 Cf. Guyer. 1983. 348-349.



LA REFUTATION KANTIENNE DE L'IDÉALISME 467

t3. Ce qui a déjà été retenu dans l'édition A pour le temps pur doit cependant
être valable ici aussi: la simultanéité n'est pas un mode du temps lui-même
«puisqu'il n'y a pas dans le temps de parties simultanées, mais que toutes sont
successives» (A 183)1S. Il faut donc faire abstraction du fait que la ligne en tant
que telle comprend des points qui, si on les lit dans une perspective temporelle,

impliquent le concept de simultanéité.
On peut provisoirement récapituler en disant qu'une détermination de la

grandeur temporelle ('Größenbestimmung') de mon existence, qui est présupposée

comme composante de l'expérience interne, n'est possible ni par
l'aperception pure, ni par le simple sens interne, pas plus que par une représentation
du temps projetée dans l'intuition de l'espace comme une pure succession
dirigée vers l'avant : dans la représentation du temps pensée linéairement et en
tant que telle, il n'y a même pas de simultanéité.

Dans l'aperception empirique, la situation est toute autre: elle «dit»:
«j'étais, je suis et je serai» (r23). Cette détermination temporelle de l'expérience

interne rend possible, et même nécessaire, le passage à l'expérience
externe. Cette détermination présuppose la conscience immédiate d'autres
êtres du monde: ce n'est qu'avec l'existence simultanée de ceux-ci que mon
expérience du temps se constitue. S'il n'y avait pas d'objets permanents, qui
étaient, sont et seront, je ne pourrais pas avoir de connaissance de moi-même
comme existence passée, présente et à venir: je ne fais l'expérience de ma
propre continuité dans le temps que par l'entremise de celle d'autres êtres
corporels.

Ce que nous appelons, conformément à la terminologie en usage19, 'suite
modale du temps' ('modale Zeitreihe'), la détermination du passé, du présent
et du futur, est tout à fait nouveau dans la théorie kantienne20.

18 Ceci ne signifie pas que la simultanéité ne soit pas une représentation temporelle
(cf. A 30 et AA II 399-402). Pourtant le temps n'est qu'une condition nécessaire, mais
non suffisante, de la simultanéité.

" Cf. entre autres G. Heinemann. «Zeit und Prozeßstrukturcn. Über die modale, die
relationale und die teleologische Ordnung der Zeit», in Philosophisches Jahrbuch 93.
1986. 110-134.

20 A propos de la conscience empirique du sujet dans la Critique de la raison pure.
Steinhoff (1983. 543) écrit qu'un rapport à une totalité empirique, à un monde, lui est
propre, car l'objet qui est donné à chaque fois se trouve avec d'autres objets dans une
relation que je peux découvrir par une inference régressive. Cependant, ces réflexions
sont à mettre au propre compte de l'interprète; dans la Critique de la raison pure Kant
n arrive pas encore à l'idée d'adjoindre à la sensation présente le domaine du passé des
objets et ce n'est également que la Réflexion de Leningrad qui met à jour le futur. -Bieri
(1972. 79-83) lit également l'Esthétique transcendantale comme si les deux séries
temporelles de Me Taggart y étaient présentes ; on ne peut pourtant attester chez Kant que la
relation d'antériorité et de postériorité (avec des références dans la simultanéité) et une
perception qui s'y rapporte. — L'inscription du temple d'Isis citée dans la Critique de la
faculté déjuger: «Je suis tout ce qui est, tout ce qui a été et tout ce qui sera» (AA V 316
notc/Pl II 1100): cf. Apocalypse I 4) n'aura guère eu d'importance dans les nouvelles
réflexions de Kant.



468 REINHARD BRANDT

Toutes les déterminations temporelles jusque-là considérées de l'expérience

interne et de l'expérience externe que celle-ci présuppose se rapportaient

à ce que l'on désigne comme 'l'ordre relationnel du temps', dans lequel
des intervalles temporels peuvent être comparés et mesurés, des moments
relativement fixés et, par là, des événements datés (cf. B 156) et placés dans

une relation d'antériorité ou de postérité d'après la loi causale. Selon la théorie
de l'Analytique transcendantale, les phénomènes ('Erscheinungen') ne
deviennent des objets de l'expérience déterminés temporellement qu'en tant
qu'éléments de relations universelles et nécessaires qui peuvent se reproduire
à une époque quelconque

L'expérience interne est soumise aux mêmes conditions que l'expérience
externe, d'abord parce qu'elle la comprend et ensuite parce qu'en tant que
purement interne elle lui emprunte les déterminations temporelles. Le sentiment

de douleur ne peut être localisé dans le temps et déterminé par rapport à

sa durée comme élément de la «seule expérience» (B XLI/P1 I 957) que s'il
n'est pas spécifiquement distingué d'autres objets de l'expérience. Il n'est un
phénomène temporellement déterminé de l'expérience interne qu'au sein de

l'ordre objectif du temps.
L'ordre modal du temps est subjectif: à partir du 'maintenant' que je vis, le

passé et le futur sont déterminés de manière changeante, devenant, comme le

formule Augustin, «présent du passé, présent du présent, présent du futur»
(«praesens de praeteritis, praesens de praesentibus, praesens de futuris»)21. Le

changement de position du 'maintenant' — maintenant je sens la douleur, tout
à l'heure elle n'avait pas encore commencé, bientôt elle sera passée — entraîne

que l'on ne rencontre pas l'ordre modal du temps dans l'ordre objectif du

temps. Pour ce dernier, pour la détermination relationnelle du temps, qu'un
phénomène soit passé, présent ou futur n'a pas d'importance, aussi peu que le

fait qu'il s'agisse de mon expérience ou de celle d'autres sujets humains: mon
existence empirique n'est determinable dans le temps qu'à la condition que
l'on fasse abstraction de ce qu'elle est mon existence.

Ainsi, j'ai sans doute réussi à déterminer mon existence dans l'ordre
relationnel du temps, mais pas mon existence : ce n'est que par le passage à l'ordre
modal du temps que l'aspect subjectif de la détermination de l'existence est

pris en considération.
Mais Kant ne dispose pas de la distinction terminologique entre ordre

temporel relationnel et modal. Peut-on même retrouver cette distinction dans
le texte? Le temps modal n'est-il pas compris par Kant exactement de la

même façon que le temps relationnel, comme temps objectif, de telle façon
qu'en fin de compte nous n'aurions à faire qu'à une utilisation imprudente des

termes, mais pas à une nouvelle compréhension de la chose elle-même?
Dans la Réflexion 6313, l'auteur présente comme suit la dépendance de la

détermination temporelle d'objets permanents dans l'espace: «Donc puisque
21 Confessions XI. XX/26.



LA REFUTATION KANTIENNE DE L'IDÉALISME 469

nous ne pourrions même pas percevoir la succession en nous, et donc avoir
aucune expérience interne, si nous ne pouvions également prendre conscience

empiriquement de la simultanéité, mais que ceci n'est possible que par une
appréhension dirigée soit vers l'avant, soit vers l'arrière, qui n'a pas lieu face

aux objets du sens interne, on ne peut penser l'expérience interne elle-même
qu'au moyen de la relation de notre sens à des objets hors de nous» (AA XVIII
614 [22-29]). Nous ne pouvons pas percevoir en tant que telles les représentations

successives si nous ne les rapportons pas à un permanent dans l'espace,
qui soit donné simultanément. La Réflexion de Leningradaïïïrme-t-elle quelque

chose d'autre? L'introduction du futur comme mode du temps à part
entière fait éclater le cadre de la détermination relationnelle du temps de mes
représentations changeantes. Dans la théorie en vigueur jusqu'à présent, le

futur ne pouvait être qu'un dérivé de la détermination temporelle réelle et
devait être traité dans le cadre des considérations concernant l'imagination, à

côté des représentations oniriques. Alors que l'on peut encore interpréter le

passé et le présent comme des explications imprudentes de déterminations
topologiques et métriques dans une expérience survenant réellement, l'insertion

du futur dans ce contexte est un indice sûr du fait que Kant explore un
nouveau domaine.

Malgré cela, on ne peut penser que le changement tourne autour de l'ordre
modal du temps en tant que tel, car il serait alors difficilement compréhensible
que ce concept soit utilisé sans que l'attention se concentre sur lui. Qu'est-ce,
dans le «j'étais, je suis et je serai», qui intéresse Kant? Eu égard au caractère
fragmentaire de la note, nous sommes réduit à une conjecture. L'aperception
qui se rapporte au permanent des choses dans le passé, le présent et le futur et

permet de déterminer le moi empirique subsistant parallèlement comme
passé, présent et futur est appelée cosmologique (r25): je suis conscient de
moi-même comme être du monde (v4). Que l'on parte de cette accentuation
de l'aspect cosmologique et l'ordre modal du temps semble être conçu comme
le pendant de la détermination de mon lieu dans le monde (cf. AA XVIII 615
[21 ] ; 619 [6] ; 620 [ 18]). Ma conscience du maintenant et celles du passé et du
futur, qui se règlent sur la première, n'est rendue possible que par l'ordre
simultané des choses, c'est-à-dire, au niveau du principe, de tous les êtres du
monde. Au lieu du corps (situs corporis) cosmologique un lieu du temps (situs
temporis) semble adjoint: ce n'est que de cette façon que mon existence est
déterminée comme être spatio-temporel du monde dans l'ici et maintenant.

C'est ainsi, ou à peu près, qu'il convient d'interpréter l'ordre modal du
temps dans la nouvelle Réflexion. Dans l'Opus postumum cette pensée semble
reprise en rapport avec la possibilité d'en faire l'expérience: «Je suis. — Outre
moi-même existe un monde (praeter me) dans l'espace et dans le temps et je
suis moi-même un être du monde: je suis conscient de cette relation et des
forces qui émeuvent en moi des sensations (des perceptions). — Moi-même,
en tant qu'être humain, je suis pour moi un objet sensible externe, une partie



470 REINHARD BRANDT

du monde» (AA XXI 63; texte daté entre décembre 1800 et février 1803).

«...et des forces qui émeuvent en moi»: par là, la simultanéité des choses

permanentes perçues est rapportée à l'action réciproque qui la rend possible
dans l'expérience: «Toutes les substances, en tant qu'elles peuvent être

perçues comme simultanées dans l'espace, sont dans une action réciproque
universelle» (B 256). Mon propre moi empirique et ses affections sensibles

appartiennent à ces substances (ce qui n'est naturellement pas le cas du sujet
transcendantal, du pur 'je suis' de l'aperception psychologique (apperceptio
psychologica) La Réflexion de Leningrad cherche à écarter l'idéalisme qui
menace le système (on ne conclut à l'existence des choses que par 'leurs' effets)

en faisant appel à la conscience immédiate de l'expérience interne: «Bien
qu'ici je sois affecté, je n'ai pourtant pas besoin d'un raisonnement pour de ce

fait conclure à l'existence d'un objet extérieur, puisque celle-ci est indispensable

à la conscience de ma propre existence dans le temps, à savoir à la

conscience empirique de moi-même (de ma coexistence avec d'autres choses),

et que je connais donc l'existence de l'objet extérieur exactement de la même

façon que je me connais moi-même» (vl-4).
On peut donc distinguer deux points de vue : selon le premier, je dois, si j'ai

conscience d'une détermination temporelle, être immédiatement conscient de

l'existence permanente et distincte de choses: l'expérience externe est
immédiatement intégrée dans l'expérience interne. Le second point de vue se

rapporte à la théorie de la possibilité de l'expérience: elle affirme qu'en tant que
partie du monde, je dois être affecté par d'autres êtres du monde, si je dois les

connaître en tant que simultanés. Le premier point de vue est celui de la

réfutation de l'idéalisme; le second est celui de l'idéalisme problématique
lui-même, car selon lui ce n'est que de façon incertaine que de mon affection je

peux conclure à l'existence d'autres choses. Certes, la note de Leningrad
introduit le concept de l'ordre modal, subjectif, du temps, elle l'interprète
pourtant, si notre lecture a été correcte, dans une perspective objectiviste et

cosmologique: ce concept n'est pas approfondi dans le cadre d'une
phénoménologie de la conscience, mais il est intégré dans une théorie du moi comme
être du monde. Ainsi, la conclusion: «Je suis immédiatement et originellement

conscient de moi-même en tant qu'être du monde et justement, par là, et

par là seulement, ma propre existence est determinable, et cela uniquement
comme phénomène, comme grandeur dans le temps» (v4-5) n'est elle-même

pas une conclusion par laquelle l'idéalisme serait réfuté, mais une des stations
auxquelles Kant s'arrête sur le chemin de la quête de la réalité extérieure

immédiate, qu'il cherche à déceler au moyen d'arguments déjà familiers.
Nous n'avons pas besoin de conclure, à partir de notre affection, à l'existence
de quelque chose d'extérieur (v24-25; v30-31), car l'extérieur en tant que tel

est déjà garanti par la forme du sens externe représentée a priori
(vl5;v24;v25).

(Traduit de l'allemand par Alain Perrinjaquet)


	Le feuillet de Leningrad et la réfutation kantienne de l'idéalisme

