Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 37 (1987)

Heft: 4: "Du sens interne" : un texte inédit d'Immanuel Kant
Artikel: Commentaire

Autor: Mohr, Georg / Seel, Gerhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381341

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381341
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 119 (1987). P. 435-452

COMMENTAIRE*

GEORG MOHR ET GERHARD SEEL

Bien que ce fragment soit intitulé Du sens interne, on n’y trouve de ce
concept aucune définition au sens strict et technique du terme. Tout au long du
texte, la compréhension de ce qu’est le ‘sens interne’ est présupposée.

En fait le terme “sens interne’ figure dans le vocabulaire de presque tous les
systemes philosophiques a partir de Locke, empiristes ou rationalistes (no-
tamment ensuite chez Wolff, Baumgarten et Tetens), qui influencent la pensée
de Kant et de ses contemporains. C’est probablement la raison pour laquelle
Kant ne se voit pas obligé de définir ce terme (ce qui vaut, a quelques excep-
tions prés, pour toute son oeuvre), mais qu’il se sent appelé a entrer directe-
ment en discussion sur les problémes liés a ce concept. Ce fait pose d’ailleurs
une grande difficulté a I'interpréte de la doctrine kantienne du sens interne,
puisque méme la Critique de la raison pure (ci-dessous KrV) ne contient pas de
chapitre qui soit plus particuliérement consacré a une élucidation détaillée de
la doctrine kantienne du sens interne. Le seul endroit de I’oeuvre publiée ot
Kant intitule un paragraphe «Du sens interne» et donne formellement une
définition, est le paragraphe 24 de I’Anthropologie!. Les principaux problémes

* Nous avons pu profiter, principalement en ce qui concerne les passages paralléles
dans ’ceuvre de Kant, d’un bref commentaire de R. Brandt qui constitue une annexe
(non traduite ici) a son article publié ci-aprés en traduction frangaise. Ce commentaire
vient de paraitre dans Kant-Forschungen, éd. par R. Brandt et W. Stark, vol. 1: Neue
Autographen und Dokumente zu Kants Leben, Schriften und Vorlesungen, éd. par R.
Brandt et W, Stark, Hamburg, Meiner Verlag, 1987.

! Nous utilisons les sigles suivants:

AA — Akademie-Ausgabe (Kant's gesammelte Schriften. Berlin, 1902
sqq.); les volumes de cette édition sont indiqués par des chiffres
romains, suivis par I'indication de la page en chiffres arabes et,
parfois, de la ligne entre crochets.

Pl — Qeuvres philosophiques d’Emmanuel Kant, Paris: Gallimard, 1980-
1986; les volumes sont indiqués en chiffres romains, les pages en
chiffres arabes.

FL — Feuillet de Leningrad I

r.v — recto, verso

R — Reflexionen; citées d’aprés AA XVII et AA XVIII

Krv — Kritik der reinen Vernunft, citée d’apreés

A — la premiére édition de 1781, ou

B — la deuxiéme édition de 1787

PROL. — Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Metaphysik, die als Wissens-

chaft wird aufireten konnen; cités d’aprés AA IV



436 GEORG MOHR ET GERHARD SEEL

liés au concept du sens interne qui sont avant tout abordés dans le Feuillet de

Leningrad (ci-dessous FL) sont les suivants:

— le temps et 'espace en tant que formes subjectives de I'intuition;

— le rapport entre sens interne et sens externe, temps et espace;

— le rapport entre connaissance de soi et connaissance du monde exté-
rieur;

— la distinction entre conscience intellectuelle (aperception pure) et expé-
rience interne (conscience de soi empirique, aperception empirique).
On sait que la plus grande partie des modifications du texte de la KrV dans

la deuxiéme édition (1787) sont dues a une reconsidération de ces problémes

apres 1781, comme en témoignent, dans I’édition B, la grande note ala fin de la
nouvelle Préface, le § 8 de I'Esthétique transcendantale, la Déduction trans-
cendantale, la Réfutation de l'idéalisme et le chapitre sur les Paralogismes de la
raison pure. -Mais il est peut-étre moins connu que ces problémes préoccu-
perent Kant encore jusqu’a la fin de sa vie. On en trouve encore des traces

notamment dans les Réflexions datant, selon Adickes, des années 1785 a

1793: R 5653, AA XVIII 305-310; R 5654, AA XVIII 312-316; R 6311 a

6314, AA XVIII 607-617; R 6315 & 6316, AA XVIII 618-623; R 6317, AA

XVIII 627 sq.; R 6323, AA XVIII 643.

A la différence de ces Réflexions, qui traitent également les points susmen-
tionnés, le FL n’a pas pour titre une variante de « Contre I'idéalisme (matériel
ou problématique)», bien qu’il cherche, lui aussi, a élaborer des arguments
pertinents pour une réfutation de I'idéalisme (a propos de la position du
probléme de I’idéalisme chez Kant, a partirde 1781, cf. ’article de R. Brandt,
qui suit).

Le titre et la structure de I’argumentation du FL indiquent que le but de ce
manuscrit €tait tout d’abord de combler une lacune que I’on trouve méme
dans la 2éme édition de la KrV : le manque d’une réflexion continue consacrée
entierement a une des doctrines kantiennes les moins élaborées et pourtant les
plus centrales: la doctrine du sens interne.

Une élucidation plus poussée de cette doctrine est restée un desideratum
d’autant plus fondamental que la critique que Kant adresse a 1'usage du
concept du sens interne dans les systémes philosophiques de ses prédécesseurs
aurait di entrainer une redéfinition explicite de ce concept qu’il leur a
emprunté. Kant s’était donné beaucoup de peine pour distinguer sa notion de
catégorie de celles d’Aristote et de la «philosophie transcendantale des

KpV — Kritik der praktischen Vernunft; citée d’aprés AA V

KU — Kritik der Urteilskraft; citée d’aprés AA V

FORTSCHR. — Welches sind die wirklichen Fortschritte, die die Metaphysik seit
Leibnizens und Wolffs Zeiten in Deutschland gemacht hat ? (Preiss-
chrift); cité d’aprés AA XX

ANTHR. — Anthropologie in pragmatischer Hinsicht; citée d’aprés AA VII

OP.POST. — Opus postumum; cité d’aprés AA XXI et AA XXII



COMMENTAIRE 437

Anciens» 2. Face a cette précision, il est curieux de devoir constater qu’il ne fait
pas un effort comparable pour redéfinir le concept du sens interne. Le titre du
FL, Du sens interne, suggére que Kant a finalement reconnu la nécessité de
remeédier a cette imprécision. Cependant Kant ne se démarque pas nommé-
ment, ici non plus, d’autres auteurs.

On constatera qu’en général les theses et les arguments principaux du FL,
ainsi que sa terminologie, sont largement les mémes que ceux des Réflexions et
de lanote de la Préfacede la KrV de 1787 (B XX XIX sqq. note). Néanmoins, il
y a quelques nouveautés sur le plan de la terminologie et de I’exposition des
arguments. Deux points sont totalement nouveaux et ne se trouvent nulle part
ailleurs dans I'oeuvre de Kant:

1) la mention du ‘temps modal’, passé, présent et futur (cf. r123: «j’étais, je
suis et je serai»).

2) la these selon laquelle la conscience de I’existence d’objets extérieurs a
nous est une conscience a priori, c’est-a-dire indépendante de perceptions
réelles du sens externe (cf. r34-v1; v7; v17-19; v23-25).

Bien que le texte ne comprenne presque pas de ponctuation, quelques
indices tels que des tirets ou des alinéas marqués par Kant permettent de
reconnaitre extérieurement une division de notre manuscrit en trois parties.
Notre articulation du texte recoupe cette division, tout en se référant princi-
palement au contenu du manuscrit; elle est la suivante:

1) r2-r21: La notion du temps.

Le temps comme forme subjective de I'intuition interne; distinction entre
conscience intellectuelle et expérience interne; ’espace comme forme des
représentations d’objets extérieurs, et le temps comme forme de I’appréhen-
sion de ces représentations et comme condition de la conscience de soi empi-
rique; dépendance du sens interne a ’égard du sens externe.

2) 122-v13: Implications de la conscience de soi empirique.

Reprise de la distinction entre I’aperception pure et ’'aperception empiri-
que; introduction du ‘temps modal’; caractérisation de I’aperception empiri-
que comme ‘cosmologique’; la conscience de mon existence dans le temps
implique la conscience de mon rapport avec d’autres choses hors de moi: cette
conscience est a priori.

3) v14-v32: La réalité du sens externe.

Etablissement du seul fondement possible de la démonstration d’un sens
cxterne réel; ’espace et I’existence d’objets dans I’espace ne peuvent étre
dérivés ni de perceptions réelles ni du sens interne; de I'analyse du sens interne
a la démonstration de la réalité et de la nécessité du sens externe.

*B 113:cf les émendations de la 2 éme éditionde laKrV: B 1134116, B 1274 129,
§§ 24 et 25 de la Déduction transcendantale, B 288 a 294, B 305 a 309, ainsi que la célébre

zote de la Préface des Premiers principes métaphysiques de la science de la nature, AA TV
74 4 476.



438 GEORG MOHR ET GERHARD SEEL

Pourtant, le texte ne représente pas une suite linéaire d’arguments. On a
plutot a faire a une esquisse d’argumentation qui s’appuie en grande partie sur
la théorie deja développée dans la deuxiéme édition de la KrV et qui essaie de
compléter des arguments déja connus, de réarranger I’ordre des arguments, ou
encore d’en ajouter d’autres. A I'intérieur de la structure méme du manuscrit
on observe que, dans les deuxiéme et troisicme parties, Kant reprend souvent
des idées exposées (de fagon insatisfaisante) dans la premiere partie, soit en
développant davantage un argument déja exposé, soit en soutenant une these
par une autre argumentation.

r2: Notre texte commence par une récapitulation de la détermination
kantienne du concept du temps conformément aux résultats exposés dans les
§§ 4 a 6 de I’Esthétique transcendantale (KrV B 46/A 30 a B 53/A 36). Cette
détermination comprend quatre propriétés. Le temps est: - subjectif (et non
pas objectif; cf. B 37 sq./A 23); - une forme (et non pas un contenu empirique;
cf. B46/A 30); - une intuition (et non pas un concept; cf. B47sq./A 31 sq.); - la
forme de I'intuition interne (et non pas une «détermination des phénomeénes
externes: il n’appartient ni a la figure, ni a la position, etc.»; B 49 sq./A
33).

Le génitif «de la forme» est un genitivus subjectivus. La forme est subjec-
tive. Il faut lire pour «das bloB Subjektive»: «bloB3 das Subjektive». Pour ces
deux points cf. p. ex. FORTSCHR. AA XX 268: «I’espace et le temps ne sont
rien d’autre que des formes subjectives de notre intuition sensible»; ANTHR.
§ 7, AA VII 142: Le temps est une «condition formelle de I'intuition interne
du sujet (...) et donc simplement une condition subjective»; handschriftliche
Ergdnzung se rapportant au § 7 de I’Anthropologie, AA VII 399: «...subjektive
formale Beschaffenheit der Sinnlichkeit, ndmlich der Anschauung in der
Zeit»; ainsi que, dans notre texte méme, FL r17: le temps est «purement la
forme subjective de ma sensibilité».

r2-r3: L’intuition interne est considérée comme ce dans quoi «nous som-
mes affectés par nous-mémes». L'utilisation du terme ’(auto) affection’ rap-
pelle que intuition interne est, tout comme l'intuition externe, toujours
sensible (cf. p. ex. B 75/A 51; la récusation kantienne d’une intuition intel-
lectuelle possible est bien connue).

La conséquence de ce fait est que le temps est la «condition de la conscience
de soi» empirique (FORTSCHR. AA XX 269), en tant qu’il est la forme
subjective de I'intuition interne et donc de 'autoaffection 3. C’est-a-dire que le
temps n’est rien d’autre que la condition de I’autoaffection, et celle-ci n’est
possible que sous la forme de 'intuition interne qu’est le temps (on le verra ala
ligne rl6).

r3: C’est pourquoi dans I'autoaffection, nous nous connaissons tels que
nous nous apparaissons a nous-mémes comme phénoménes, et non tels que

* A propos de ce terme cf. KrV B 67 sqq., B 152-156; FORTSCHR. AA XX 270;
ANTHR. AA VII 142, 161, 397 et notre commentaire sur r3, r9-r14 et v12 sq..



COMMENTAIRE 439

nous sommes en nous-mémes, comme choses en soi. L’expression «notre
maniere d’étre» nous semblait grammaticalement et stylistiquement la meil-
leure, sinon la seule traduction possible, pour I’expression kantienne: «...die
Art (...), (...) wie wir sind», qu’il faut comprendre comme suit: dans le temps,
nous ne nous connaissons pas en tant que choses en soi. L’expression «die Art
(...), wie wir uns selbst erscheinen» peut avoir, en allemand aussi, deux signi-
fications. Elle peut exprimer: 1) une propriété du processus par lequel nous
nous apparaissons a nous-mémes (’des Erscheinens’) ; 2) une propriété de ce
qui apparait grice a ce processus, c’est-a-dire du phénomeéne (*der Erschei-
nung’). Mais I'opposition terminologique nette entre « wie wir uns selbst er-
scheinen» et «wie wir sind» montre que Kant, en maintenant également la
temporalité du processus de ’apparition, met néanmoins plutot ’accent sur la
derniére des deux significations: en tant que phénomeénes, nous sommes
temporels. En ce qui concerne I'usage kantien des expressions «die Art»,
«unsere Art», «subjektive Beschaffenheit», « formale Beschaffenheit», «sub-
Jektive Bedingung» et «formale Bedingung», par rapport aux formes de la
sensibilité en général, cf. I'Esthétique transcendantale et B 75/A 51.

r4-rS: La thése de la subjectivité du temps est soutenue par I’argument
selon lequel la condition de possibilité («wir konnen nur») de la représenta-
tion du temps est que nous nous affections par: 1) «I’acte de décrire ’espace»,
plus précisément par ’acte de construire une figure dans ’espace, 2) «!’ap-
préhension du divers de sa représentation [scil. de I'espace]», ¢’est-a-dire par
appréhension de I’acte de synthétiser un divers, p. ex. d’assembler des points
en une figure.

On se rappellera ici ’'exemple bien connu de la ligne comme «représenta-
tion figurée extérieurement du temps» (B 154): «nous ne pouvons nous
représenter le temps (...) autrement que sous I'image d’une ligne, en tant que
nous la tirons» (B 156). Cependant, vu que le temps, contrairement a la ligne,
n’est pas un objet de I’intuition externe (B 156) et que les parties de la ligne sont
simultanées, tandis que celles du temps sont toujours successives (B 50/A 33),
I'image de la ligne n’est qu’une analogie. Pour nous représenter le temps, nous
devons alors faire abstraction de la ligne en tant qu’objet donné dans ’espace
(en tant que divers synthétisé dans I’espace) et «porter attention simplement a
P"acte [au «mouvement comme acte du sujet»; B 155 note] par lequel nous
déterminons le sens interne conformément a sa forme» (B 155)5. Cette autoaf-
fection, grace a laquelle seule nous pouvons nous représenter le temps, est
donc I'affection non par le divers dans I’espace en tant que tel, mais par I’acte

de 'entendement de synthétiser le divers dans I’espace (cf. ci-dessous rl12-
r18).

"CLKrVB68sq..B152sq., B155sq., B1575sq.etnote; FORTSCHR., AA XX 269;
ANTHR.. handschrifiliche Ergiinzung citée. AA VII 397-399.
- "CflaussiB 154.B292: R 5653, AA XVIII 307 sqq.: R 6313, AA XVIII 615[10-14],
ainsi que la lettre a2 Rehberg du 25.9.1790, AA XI 199.



440 GEORG MOHR ET GERHARD SEEL

Les lignes r6 a r14 exposent une distinction fondamentale de toute la
philosophie théorique de Kant, celle de la «conscience intellectuelle» (r6-r9)
et de «l’expérience interne» (r9-r14).

r6-r9: L’occurence du terme «conscience intellectuelle» et sa rencontre
avec la formulation «la proposition: Je suis» pose un probléme. Il n’y a, dans
toute ’oeuvre kantienne, qu’une seule autre occurence de ce terme, a savoir
dans la grande note de la Préface de la deuxiéme édition de la KrV (B XL
note): «la conscience intellectuelle (...) dans la représentation: Je suis» (P11
956). Cette conscience est définie comme une conscience «de mon existence»©,
et la représentation ‘je suis’, qui contient la conscience intellectuelle de mon
existence, est déterminée comme celle qui «accompagne tous mes jugements
et tous les actes de mon entendement» (B XL note; cf. également B 277: la
«représentation: je suis, exprimant la conscience qui peut accompagner toute
pensée, est ce qui renferme immédiatement en soi ’existence d’un sujet»).

Or, ces formulations rappellent le célébre début du § 16 de la Déduction
transcendantale (B 131): «Le: Je pense doit pouvoir accompagner toutes mes
représentations». Cependant Kant n’introduit pas ici la proposition «je
suis» 7, mais la proposition «je pense», et la conscience qui est exprimée par
cette proposition n’est pas appelée «conscience intellectuelle», mais «aper-
ception pure» (B 132) ou «transcendantale» (A 106 sq.). En revanche dans FL
r22 l’aperception pure ou transcendantale est encore représentée par la pro-
position: «je suis». Il se pose alors la question de savoir si ’on peut considérer
comme synonymes les termes «conscience intellectuelle» et «aperception
pure» (ou «transcendantale»), ainsi que les propositions «je pense» et «je
suis» ou s’il faut ici mettre en évidence une distinction essentielle qui appro-
fondirait notre compréhension de la théorie kantienne. Nous ne pouvons pas
discuter ici cette question, qui concerne la théorie kantienne en général des
1781 (cf. les nombreux endroits de 1’Opus postumum ou Kant se penche a
nouveau sur le rapport entre le «je pense» et le «je suis»?®). A ce propos
limitons-nous a trois remarques:

1) Ce que Kant, depuis la KrV jusque dans ’OP. POST., dit a maintes
reprises du ‘je pense’, il le dit dans notre texte (r7-r9) de la « proposition: je
suis»: c’est-a-dire qu’elle n’est ni une connaissance, ni une proposition pro-
venant de I’expérience ou portant sur elle, mais qu’elle est prise pour fonde-
ment dans toute expérience et qu’elle n’exprime pas une conscience de moi-
méme «comme je m’apparais, ni comme je suis en moi-méme, mais [que dans
I’aperception transcendantale] j’ai seulement conscience gue je suis» (Déduc-
tion transcendantale, § 25, B 157; nous soulignons). Cf. FLr22: «La premiére
[Paperception pure (transcendantale)] dit simplement ‘je suis’».

¢ Cf. les occurences de ’expression « mein [ou «unser»] Dasein» dans le FL r19, 25,
26,29, 33,v3, 5.

7 Cf. par contre B 138: «...I'aperception pure dans la représentation: je suis».

8 Cf. OP. POST. AA XXII 79; 83; 85; 89; 91; 93; 95; 96; 98; 100; 102; 105; 111;
115; 413; 449, ainsi que la lettre a J.S. Beck du 4.12.1792, AA XI 395.



COMMENTAIRE 441

2) La distinction que fait Lachieze-Rey (p. 114) entre le ‘je pense’ en tant
qu’«acte de représentation» et le ‘je suis’ en tant que la «répercussion dans le
sensinterne» de cetacte (cf. p. 153: «le je suis de la conscience empirique») ne
résout en tout cas pas le probléme susmentionné. Elle est au contraire incom-
patible avec les citations relevées ci-dessus. Pourtant cette distinction est en
soi parfaitement intelligible.

3) En effet, il est difficile de comprendre comment une proposition qui
énonce une existence, une proposition existentielle (’je suis’), peut ne pas étre
empirique, surtout a 'intérieur de la théorie kantienne®.

r9-r11: Kant revient sur I'idée de I'autoaffection qu’il explicite maintenant
davantage. Contrairement a la ‘conscience intellectuelle’, «I’expérience inter-
ne» fournit une connaissance de soi au moyen d’une autoaffection. Les actes
par lesquels je me représente des données du sens externe affectent le sens
interne (sur ce terme cf. r18) et deviennent ainsi le contenu d’une conscience
empirique de moi-méme (cf. r15-17, v10-13).

r12-r14: Ces lignes précisent dans quelle mesure je suis alors un «phéno-
mene pour moi-mémex». Qu’est-ce qui est précisément le contenu (I’objet) de
I’expérience interne et donc de la connaissance de soi? On constatera dans FL
une opposition grammaticale entre ’actif «je m’affecte moi-méme» (r13) etle
passif «je suis affecté par moi-méme» (r14). Si I’on interpréte cette phrase en
revenant sur r4-r5, on remarque que Kant oppose deux aspects qui sont en jeu
dans P'autoaffection: la spontanéité et la réceptivité. Le premier consiste a
exercer une affection (sur le sens interne) par 'appréhension des représenta-
tions des sens externes qui, elles, sont des représentations de phénomeénes
extérieurs (il faut compléter la parenthése par «duBeren» devant «Erschei-
nungen») (cf. ci-dessus r4-5 et notre commentaire sur ce passage). Cette
spontaneité «apparait» a travers ses actes et non en tant que telle. Je ne suis
pas un phénomeéne pour moi-méme en tant que moi spontané (cf. p. ex.
FORTSCHR. AA XX 270 sq.).

Cest du coté du deuxiéme aspect de I'autoaffection, de la réceptivité, que
s’applique le concept du moi comme phénomeéne. Je suis un phénoméne pour
moi-méme, dans I’expérience interne, dans la mesure ou je suis affecté par les
actes de la conscience, ce qui n’est possible que grace a une réceptivité. Ce que
Jje recois comme données de la part de I’activité de la conscience constitue le
phénomeéne, donc I'objet de ’expérience interne et de la connaissance de soi.
Cette distinction est essentielle pour la démarcation de Kant contre tout
idéalisme qui admet une intuition intellectuelle '°:

? Cf. les nombreuses tentatives de Kant de résoudre ce probléme: KrV B XL note: B
275 5qq.: B 400 sq./A 342 sq.; B 422 sq. note; B 429; PROL. § 46 note. Cf. aussi les
passages de I'OP. POST. indiqués dans la note 8.

' Position qui, selon Kant, soutient I'existence d’'un «mode d’intuition originaire
(..) tel que I'existence méme de I’objet de I'intuition soit donnée par lui», d’un intuitus
originarius (B 72), d’un intellectus archetypus (B 723/A 695), d’un «entendement intui-
tif» (KU § 77. AA V 406).



442 GEORG MOHR ET GERHARD SEEL

«Dans la connaissance qu’a de soi I’étre humain par I’expérience interne, il
ne produit pas ce qu’il pergoit en lui-méme, car ceci dépend de I'impression (de
la matiere de la représentation) qu’il regoit. Dans cette mesure il est donc
passif, c’est-a-dire qu’il a une représentation de lui-méme tel qu’il est affecté
par lui-méme et qui dépend donc seulement, selon sa forme, de la constitution
subjective de sa nature» (ANTHR., handschriftliche Erginzung zu § 7, AA
VII 397).

r15-r18: Le mot «ndmlich» relie r11-r14 a la conclusion de ce premier
alinéa r18-r21 et n’introduit pas seulement la phrase r15, mais les deux phra-
sestl5 et r16-r18. Par rapport a rl11-r14, r15-r18 précise ce que signifie: ‘étre
un phénomeéne pour soi-méme dans ’expérience interne’. Ce ne sont juste-
ment pas les représentations des sens externes qui fournissent le contenu de
I’expérience interne (cf. ci-dessus notre commentaire sur r4-5 et la citation B
155 et B 155 note). La parenthése r13: «(celles-ci sont des représentations de
phénomeénes [scil. extérieurs])» est censée souligner ce point. Alors que I’es-
pace est la forme des représentations d’objets extérieurs, le temps est la forme
de «I’appréhension synthétique» de ces mémes représentations. Cette appré-
hension n’est rien d’autre que I’acte de rassembler ces représentations en une
conscience (empirique) de mon état (cf. ci-dessus, r10-11), en tant que je suis
conscient d’avoir successivement ces représentations. C’est pourquoi cette
expérience interne est liée au temps.

Ce n’est qu’ici que le terme «sens interne» est introduit et il désigne la
réceptivité propre a ’autoaffection dans I’expérience interne. Le mot «allein»
au début de la phrase r15-r18 peut, dans le langage du 18éme siécle, avoir au
moins deux sens. Il peut signifier ‘seul’, d’une part, et ‘mais’ ou ’cependant’,
d’autre part. Ces deux sens ne s’excluent pas, et surtout pas dans notre
contexte. Quelque choix que I’on fasse ici, I'interprétation restera intacte.

Par rapport a la conclusion r18-r21, rl5, avec la mention de I’espace,
argumente en faveur de la nécessité de I’espace et des représentations d’objets
extérieurs comme conditions de I’expérience interne. C’est précisément par
rapport aux représentations d’objets extérieurs, soumises a la forme de I’es-
pace, que s’effectue I’appréhension synthétique et est engendrée ’expérience
interne.

r18-r21: Cette phrase peut sans doute €tre considérée comme une premiere
conclusion qui cl6t 'argumentation qui précede. Cela est indiqué par plu-
sieurs indices: 1) Kant sépare cette phrase du texte précédent par un tiret; 2) il
revient a la ligne apres elle. Mais I'indice le plus important est I’expression par
laquelle débute la phrase: « De 1a, on peut voir (« Hieraus ist zu sehen»). Deux
questions se posent: a quoi «De la» se réféere-t-i1? qu’en découle-t-il (que
peut-on en voir?)? Commengons par la deuxiéme question pour pouvoir
ensuite préciser quelles doivent étre les prémisses dont la conclusion s’ensuit.
Celle-ci affirme que le sens interne présuppose un sens externe ‘réel’,
c’est-a-dire un sens qui peut recevoir des contenus d’objets extérieurs



COMMENTAIRE 443

réels!!, et que déterminer notre existence dans le temps présuppose qu’on se
représente des «objets dans ’espace comme distincts de nous» (cf. r33, v2-3 et
v 10-12). De quoi cette conclusion découle-t-elle ? Le texte précédent n’intro-
duit pas littéralement les expressions «détermination de notre existence dans
le temps» et ne parle pas non plus explicitement des «objets dans I’espace
distincts de nous» (nous soulignons, cf. r26 et r34). Il parle en revanche, d’une
part, de la conscience intellectuelle dans la proposition ‘je suis’ (r6 et r7-8) et,
d’autre part, de I'autoaffection par I’acte de rassembler les représentations des
sens externes. Or, comme nous ’avons vu, dans la KrV (B XL note; cf. notre
commentaire sur r6-r8) Kant appelle la conscience intellectuelle une «cons-
cience de mon existence», raison pour laquelle celle-ci est adéquatement
exprimée par la proposition ‘je suis’. Par 13, le concept de ‘mon existence’ est
introduit, au moins implicitement.

Pourtant ‘je suis’ n’est pas une proposition empirique, et la «conscience
intellectuelle de mon existence» n’est pas une conscience empirique. La
conscience de notre existence déterminée dans le temps, dont Kant parle a la
ligne r19, n’est donc pas a identifier a la conscience intellectuelle de mon
existence 2. N’étant pas déterminée dans le temps, la conscience intellectuelle
de mon existence n’est justement pas encore suffisante pour la détermination
de mon existence dans le temps, mais elle constitue néanmoins un de ses
¢léments, de telle sorte qu’a 'occasion de ’appréhension de représentations
des sens externes (cette appréhension est une détermination de I’existence du
sujet dans le temps), une expérience interne par I’autoaffection est engendrée,
c’est-a-dire une conscience empirique temporelle de I’activité intellectuelle
qui se déroule dans le temps.

La conclusion de Kant a la ligne r19 n’est pas, comme le dit M. Brandt dans
son article, discutable en ce que ni la notion de (notre) existence ni celle de
«détermination temporelle de notre existence» ne sont introduites avant r19.
On ne peut pas non plus reprocher a notre texte de ne pas avoir introduit I'idée
de la distinction des objets dans I’espace par rapport 4 nous en tant que sujets
percevants. L’espace, comme le développent notamment les lignesr34 et v1 et
comme on le sait de la KrV, est la conscience de la ‘relation réelle avec d’autres
choses’ (cf. r26, r34 et v1; cf. aussi v2 et v13)13.

Un point plus délicat cependant est ’absence d’une argumentation en
faveur de la thése, ici implicite, selon laquelle nous pouvons faire une expé-

'I*Réel’ dans le sens, bien entendu, du réalisme empirique et non pas du réalisme
transcendantal.

12Cf. B 276-277: «...'expérience externe est proprement immédiate (...), c’est seu-
lement par son moyen qu’est possible, non pas, il est vrai, la conscience de notre propre
existence, mais la détermination de cette existence dans le temps, c’est-a-dire ’expé-
Tience interne...».

' La distinction des objets par rapport au sujet est une pensée qui est impliquée par
la conscience de I'espace. La preuve de /’existence réelle d’objets extérieurs, d’un monde
extérieur, est établie dans les deuxiéme et troisiéme parties du FL.



444 GEORG MOHR ET GERHARD SEEL

rience interne seulement si nous disposons de représentations extérieures, qui
seules constituent «I’occasion» de I’activation des actes de conscience, autre-
ment dit, de la thése selon laquelle une autoaffection n’a lieu que si nous avons
des représentations d’objets extérieurs sur lesquelles le pouvoir intellectuel
s’applique !4, Cf. aussir33-r34: «Ce n’est que dans la mesure ou j’appréhende
des objets dans le temps, a savoir des objets de I’espace, que je détermine mon
existence dans le temps». Dans le FL r2-r19 lui-méme, nous ne trouvons pas
d’argument suffisant qui montre que nous avons nécessairement besoin de
représentations empiriques extérieures pour étre affectés par nous-mémes 5.
C’est en cela que I’on serait obligé de constater que la conclusion ne découle
pas du texte précédent. Kant reprend pourtant ce point dans la suite du texte
qui se lit pour la plus grande partie comme un développement de ce qui est dit
dans r2-r19 (cf. nos remarques concernant la structure de I’'argumentation en
général dans le FL, au début de notre commentaire).

Il convient ici de tenir compte du fait que cette conclusion r18-r21 n’est pas
suffisante pour réfuter I'idéalisme, car celui-ci ne conteste justement pas que
nous nous «représentons» des objets de I’espace «comme distincts de nous».
L’argument décisif, qui se rapporte a la nécessité d’un savoir a priori de
lexistence d’un monde extérieur, n’apparait qu’aux lignes r34 sqq., v7 et
v15-v19,

r22-r23: La raison pour laquelle Kant revient dés r22 sur la distinction
entre différentes ’consciences de soi’ réside probablement en ce qu’il pense
pouvoir développer I’argument manquant jusque la sur la base de la distinc-
tion entre I’aperception transcendantale ou pure et ’aperception empirique.
Par 1a, Kant reprend, semble-t-il, la distinction exposée dans r6-r14 entre
conscience intellectuelle et expérience interne. L’indice décisif de I’identifica-
tion de la conscience intellectuelle et de I’aperception transcendantale est ici le
fait que la méme proposition ’je suis’ figure comme ’expression adéquate des
deux (cf. r7-8 et r23). Pourtant, notre texte n’est pas univoque a ce propos, et ce
principalement a cause du fait que, dans le passage ou apparaissent les quatre
termes, Kant n’a pas mis les virgules qui auraient permis de reconnaitre
immeédiatement lequel des deux types d’aperception distingués par la KrV est
désigné par chacun des termes latins. En outre, (a) les deux derniers termes ne
se trouvent nulle part ailleurs dans I'oeuvre kantienne et (b) le deuxiéme
(«apperceptiva percepti») est méme une construction soit incompléte, soit

4 Cf. B 423 note: «...sans quelque représentation empirique qui fournit a la pensée
sa matiere, I’acte ‘je pense’ n’aurait pas lieu, et I’élément empirique n’est que la condi-
tion de I'application ou de I'usage du pouvoir intellectuel pur»; B XL note: c’est des
«choses hors de nous» que «nous recevons toute la matiére pour nos connaissances,
méme pour notre sens interne»; B 67: dans «’intuition interne (...) les représentations
des sens externes constituent la matiére propre dont nous garnissons notre esprit».

'3 En effet, il se pourrait que nous puissions tirer une ligne dans I’espace pur et que
nous nous affections nous-mémes de cette fagon par I’acte qui s’exerce sur I’espace
pur.



COMMENTAIRE 445

fausse (une construction possible aurait été ‘facultas apperceptiva percepti’, ou
bien, en liant I’expression a r21, ‘apperceptio apperceptiva percepti’), de sorte
que ’on doit conjecturer de quel terme il s’agit au juste.

Outre la lecture du passage r22 a r23 que nous proposons dans notre
traduction, il existe une autre possibilité (que M. Brandt favorise dans son
article): «On doit distinguer I’aperception pure (transcendantale) de I’aper-
ceptionempirique, I’apperceptiopercipientisdel’apperceptivapercepti».Onde-
vraalorsinterpréter « apperceptio percipientis» comme un genitivus subjectivus.

Quelle que soit la lecture que ’on préfére, il s’agira de la méme distinction
que celle de la KrV et que celle introduite dans r6-r14, a laquelle Kant ajoute
ici d’autres termes inconnus dans son oeuvre, mais synonymes des termes
habituels. Il est pratiquement exclu qu’on ait a faire a une distinction entre
plus de deux aperceptions, puisque dans la suite du texte Kant ne parle plus
que de «la premiére» et de «la seconde» ou de «la derniére».

123-r24: L’aperception empirique est caractérisée par son lien a I'ordre
modal du temps: passé, présent et futur. Sur ce point on pourra consulter
I’article de M. Brandt.

124-r25: La phrase «wo dies BewuBtsein ’ich bin’ allen Dingen Bestim-
mung meines Daseins als GroB3e gemein ist» est grammaticalement corrom-
pue. Nous avons adopté dans la traduction la conjecture de M. Brandt et
avons ajouté: «in der Bestimmung...». Mais en outre, I’expression «allen
Dingen in der Bestimmung meines Daseins» est problématique. Nous sup-
posons que, pour rendre cette phrase plus compréhensible, on peut remplacer
«Dingen in der Bestimmung» par «Bestimmungsgriinden» !¢, On obtient
alors la phrase: «wo dies BewuBtsein ‘ich bin’ allen Bestimmungsgriinden
meines Daseins gemein ist».

r25: La caractérisation de I’aperception transcendantale comme «pure-
ment psychologique» est de toute fagon inhabituelle, voire étrange. Dans un
pareil contexte, Kant caractérise le «moi qui pense et intuitionne intérieure-
ment» en tant que «sujet de I’'aperception» comme le «moi logique» qui est
une «représentation a priori», d’une part, et le «moi de I’objet qui est intui-
tionné par moi» en tant que «sujet de la perception» comme le «moi psy-
chologique» qui est une «conscience empirique», d’autre part (cf.
FORTSCHR., AA XX 270).

Ce changement terminologique s’explique trés probablement par le fait
que pendant les années 1790 Kant a de plus en plus abandonné I'idée d’une
psychologie empirique comme science possible. Ce qui est «purement psy-
chologique» n’est alors plus un objet de connaissance. Un objet de connais-
sance est «cosmologique».

Le contexte de la ligne r25 du FL montre bien que «cosmologique»,
comme caractérisation de I’aperception empirique, veut dire ‘concernant un
monde spatio-temporel’; «existence cosmologique» signifie quelque chose

'* Cf. FL v23 & KrV B 275 selon B XXXIX note.



446 GEORG MOHR ET GERHARD SEEL

comme ‘existence qui est située dans un monde spatio-temporel’. Une telle
existence, «mon existence comme grandeur dans le temps», est ‘déterminée
dans le temps’ et «en rapport avec d’autres choses» qui sont déterminées dans
I’espace et dans le temps!7.

Cependant, il ne s’agit pas ici simplement d’une question de terminologie,
mais d’une thése centrale de notre texte.

r26-r27: Selon cette these la conscience de soi empirique implique néces-
sairement la conscience d’un rapport du sujet empirique avec d’autres choses
du monde spatio-temporel auquel appartient également le sujet. Le sujet
empirique est, comme les «autres choses qui existent, existaient et existe-
ront», une «chose du temps passé, présent et futur» (cf. r26-27 et r23-
24)18,

r27-30: Le mot «denn» annonce une justification de cette thése. Pourtant,
la phrase en question introduit un autre terme, «Zugleichsein» -«existence
simultanée» ou «simultaneité»-, dont la signification dans ce contexte n’est
éclaircie par aucune explication dans le texte précédent. Avant tout, on ne sait
pas dans quelle mesure ce terme peut ici justifier ou expliquer quelque chose.
On dirait plutot que la notion d’existence simultanée est impliquée par I'idée
du rapport avec d’autres choses et qu’elle ne constituerait un argument en
faveur de cette idée que si elle avait été établie auparavant. Il faudrait qu’une
de ces deux notions soit déja établie pour pouvoir développer I'autre. Si
I'introduction du concept de la simultanéité est censée apporter quelque chose
a la démonstration de la nécessité de I’extériorité pour la conscience de soi
empirique, Kant aurait di montrer d’abord que I’aperception empirique est
une conscience d’existence simultanée et dans quelle mesure elle ’est, ce qui,
cependant, semble plut6t faire partie de la thése a démontrer. On peut a la
limite admettre que I'idée de la simultanéité¢ des représentations du sens
externe et de celles du sens interne est introduite explicitement dans les lignes
r9-rll et r16. En ce qui concerne ’aperception empirique en tant que cons-
cience de simultanéité, cf. v3.

Quoi qu’il en soit, dans r27 sqq. Kant utilise indéniablement I'idée d’exis-
tence simultanée comme point de départ de la justification de sa thése sus-

17 Cf. les termes «existence cosmologique» r31 et « Weltwesen» v4. Cependant, le
terme « Weltwesen» se trouve aussi, par exemple, dans la KpV, AA V 102, et dans Die
Religion innerhalb der Grenzen der blofien Vernunft, AA VI 26 note et 128 note. Cf. aussi
R 6313, AA XVIII 615[21-24]. Quant a 'opposition terminologique « psychologique» -
«cosmologique», cf. Die Religion..., AA VI 128 note.

18 A propos de I’expression «grandeur dans le temps», cf. B226/A 183: «C’est par le
permanent seul que I’existence recoit dans les diverses parties successives de la série du
temps une grandeur que 'on nomme durée.» Et B 262/A 215: «...la grandeur de
I'existence, c’est-a-dire la durée...». En ce qui concerne la détermination de I'existence
d’une chose comme grandeur dans le temps en général, cf. B 293. Sur le rapport entre
conscience de soi empirique (détermination de mon existence dans le temps) et cons-

cience d’une relation extérieure cf. R 5653, AA X VIII 309 sq.; R 5654, AA XVIII 313
[13-15]: R 6313, AA XVIII 615 [21-24].



COMMENTAIRE 447

mentionnée. Celle-ci est formulée plus exhaustivement dans les lignes v2 a v5.
Nous nous proposons de résumer les différentes versions de cette thése capi-
tale de la maniére suivante:

La conscience de soi empirique d’un sujet comprend la conscience d’un
rapport spatial (réel; cf. v1) avec des choses extérieures et distinctes de nous.
Le sujet empirique, tout en €tant sans extension, occuperait donc néanmoins
un point dans I’espace. Pour comprendre I’argumentation qui justifie cette
thése, nous sommes obligés d’entrer plus en détail dans la théorie kantienne
que ne le fait Kant lui-méme dans le FL et de présenter des arguments qui soit
sont développés ailleurs par Kant, soit restent, méme dans ’oeuvre publiée,
entierement implicites (cf. nos remarques concernant le manque d’une théorie
développée du sens interne chez Kant, au début de notre commentaire).

La conscience de la simultanéité du sujet empirique avec d’autres choses
(extérieures) repose, selon les indices qu’on trouve chez Kant, sur le rapport
entre le sens externe et le sens interne, et entre leurs représentations respec-
tives. Sur la base de ce qui est dit dans le FL r2 a r18 et de ce qu’on sait de la
KrV, on peut (et doit) maintenant décrire ce rapport plus précisément comme
suit. Représenter des données du sens externe engendre des représentations du
sens interne. Le temps étant la forme du sens interne, les représentations de
celui-ci sont disposées temporellement: elles se succédent (cf. r29-30). Or,
comme chaque donnée du sens externe est liée a une donnée (une représen-
tation) du sens interne, il en résulte une suite temporelle ot chaque fois deux
représentations, une du sens externe et une du sens interne, sont sirmultanées.
La conscience de soi empirique est tout d’abord une conscience de cette
simultanéité (cf. v2-3). Mais dans cette conscience de la simultanéité, je suis
également conscient de la différence ou distinction de chaque fois deux don-
nées simultanées: Kant semble supposer que deux données qui sont simul-
tanées ef distinctes I’'une par rapport a I’autre, ne peuvent I’étre que si elles se
réferent a deux choses différentes existant en méme temps et se trouvant dans
un rapport spatial. Or, je suis immédiatement pour moi-méme seulement
celui qui pergoit un objet, et non pas un objet pergu (cf. r32). Et ce percipiens
n'est que successif (cf. r30)19. Clest alors 2 moi-méme que jattribue les
données du sens interne, c’est-a-dire les actes de représenter. Etant tout a la
fois conscient de la simultanéité et de la distinction de ces actes ainsi que de

' A ce sujet, cf. R 6312, AA XVIII 612; R 6313, AA XVIII 614; R 6314, AA XVIII
616: ainsi que KrV, B 237 sq. /A 192 et B 256 sq. /A 211.

A propos de la phrase r27-r30, il convient d’ajouter que I'incohérence grammaticale
(qui ne figure pas dans la traduction) du pronom relatif «das Dasein des percipientis, die
nur sukzessiv geschehen kann» s’explique par le fait que Kant a apporté des corrections
4 son texte dont il n’a apparemment pas, cette fois, respecté toutes les conséquences
grammaticales. Dans r28 on voit que Kant voulait d’abord dire quelque chose comme
«weil alle Wahrnehmung in [der Zeit?] (...) nur sukzessiv, d.i. vorwirts geschehen
kann». I est trés probable que «die» (r30) se référe a ’expression biffée «alle Wahr-
nehmungy.



448 GEORG MOHR ET GERHARD SEEL

leurs contenus, je dois attribuer ces derniers non seulement a une aufre chose
que moi, mais a une chose Aors de moi, qui se trouve donc dans un rapport
spatial avec moi.

Par la, dans la conscience empirique de moi-méme, c’est-a-dire dans la
conscience de mes actes de me représenter quelque chose, je suis toujours en
méme temps conscient d’autres choses extérieures qui coexistent avec moi
dans le méme espace, mais « placées dans un autre lieu de I’espace que celui ou
je me trouve» (B 38/A 23). L’existence d’objets extérieurs est nécessaire pour
la conscience de soi empirique (pour la connaissance de moi-méme) (v2-3),
puisque je ne pourrais méme pas prendre conscience de la succession, du
changement de mes représentations «et par conséquent de mon existence dans
le temps ou elles changent» (B 275 d’aprés B XXXIX note), si ce n’était par
rapport a quelque chose qui est simultané, distinct et (Kant le dit seulement
dans le FL v22) permanent. Pour «considérer mon existence comme grandeur
dans le temps» (r26), c’est-a-dire comme ayant une «durée», j’ai besoin de
quelque chose de permanent qui soit simultané et distinct par rapport a moi?,

Une prémisse fondamentale de Kant a ce propos est en fait celle selon
laquelle «tous les principes de détermination de mon existence, qui peuvent
étre trouvés en moi, sont des représentations» (B 275 d’aprés B XX XIX note),
et celles-ci ne sont que changeantes, successives. Je ne percois en moi rien de
permanent?!. Une représentation ne subsiste pas. Seul le contenu d’une repre-
sentation peut réapparaitre a travers la suite temporelle de différents actes de
représentation. Or un tel contenu m’oblige a I’attribuer a un objet extérieur,
puisque le permanent ne peut pas étre quelque chose en moi. Ce n’est donc que
par rapport a des choses extérieures réelles que je peux déterminer mon
existence et sa durée a travers la succession de mes représentations. La cons-
cience de la simultanéité, qui est inhérente a la conscience de soi empirique,
s’explique par le fait que les représentations du sens externe et celles du sens
interne ne peuvent étre attribuées a des objets, si ce n’est a deux objets
distincts et simultanés: au sujet empirique d’une part (les représentations du
sens interne ), a I'objet extérieur d’autre part (les représentations du sens
externe). Cf. R 5653, AA XVIII 306, 309 et R 6311, AA XVIII 612 [3-4]: «Il
s’ensuit que nous ne connaissons jamais notre existence dans le temps que
dans le commercium» («Hieraus scheint zu folgen, dal wir unser Dasein in
der Zeit nur immer im commercio erkennen).

r30-r34: L’expression «existence cosmologique» résume les explications
précédentes concernant mon existence dans le temps, dont je prends cons-

2 Cf. B XLI note: «...quelque chose de permanent, qui doit donc [!] étre une chose
distincte de toutes mes représentations, et extérieure, dont I’existence est nécessaire-
ment comprise dans la détermination de ma propre existence et ne constitue avec elle
qu'une seule expérience» (P11 956 sq.).

21 Kant reprend ici une thése de David Hume, 4 Treatise of Human Nature, éd. par
L.A. Selby-Bigge. 2¢éme éd. par P.H. Nidditch, Oxford: Clarendon Press, 1978, Book I,
Part 4, Section 6, pp. 251 sqq., et Appendix, pp. 633 sqq..



COMMENTAIRE 449

cience dans I’expérience interne. Outre la pensée, elle exige des données sen-
sibles (r30-31) et est par la phénoménale (r32). Simplement en tant que celui
qui pergoit un objet (percipiens; cf. commentaire de r27-30), je ne détermine
pas (ou pas encore) mon existence dans le temps. Pour ce faire, je dois
appréhender des objets de ’espace dans le temps (r33-34; cf. r19 sqq., v2-3,
v10-13). Dans ce sens-la, «dans 'immédiateté je ne suis pas un objet pour
moi-mémex». Cf. B 277 et R 5653, AA XVIII 306 [15-17].

r34-v1: Ce passage expose un argument que Kant n’avait pas encore déve-
loppé de fagon aussi claire et décisive dans ses oeuvres publiées. Cet argument
concerne le caractére a priori de la certitude de I’existence d’un monde exte-
rieur, certitude garantie par une conscience a priori de ’espace et de I’existence
de choses réelles dans cet espace 22, Il s’agit ici d’une conscience de ’extériorité
«avant» ’espace en tant que forme de I'intuition (cf. surtout v7-8). Il nous
semble que Kant n’a jamais montré aussi pertinemment qu’ici qu’une réfu-
tation de I'idéalisme ne saurait étre empirique. L’argument en question est
encore évoqué a d’autres endroits du FL: v7-v9, v15-v16, v17-v21 et v23-
v27. Nous traiterons ces cing passages comme un tout.

r34 sqq: On affirme ici qu'une conscience a priori de moi-méme comme
me trouvant dans un rapport avec d’autres choses est nécessaire (on peut
traduire v1: « Denn der Raum ist...» par «J’appelle ‘espace’ la conscience de
cette relation réelle»). Cette conscience d’une «relation réelle» est a priori
dans la mesure ou elle n’est pas inférée de quelques perceptions réelles d’objets
spatiaux, mais qu’elle « précede» celles-ci (le mot « vor» -«avant»- ayant un
sens logique: ‘indépendamment’; il désignera plus tard la condition nécessai-
re). Ce ne sont pas les perceptions extérieures, mais «l’intuition de ’espace
elle-méme» qui établit que «quelque chose existe en général a ’extérieur de
moi» (v7).

Ici ‘nécessaire’ n’est pas a identifier a a priori. Ce qui est nécessaire, c’est
que la conscience d’une relation réelle avec d’autres choses hors de moi soit @
priori. Je ne saurais en aucun cas acquérir le savoir de mon rapport spatial avec
d’autres choses par des perceptions réelles empiriques, puisque, en ce cas, les
données du sens interne (le seul qui me fournisse des représentations de
moi-méme) devraient passer ensuite par le sens externe (qui seul fournit des
représentations de rapports spatiaux) pour que je me per¢oive comme me
trouvant dans des relations spatiales avec un monde extérieur.

v15 sqq.: Kant ajoute que I’extérieur («das AuBere») doit étre représenté
avant qu’un objet y soit placé. C’est dans ce sens-la que I'intuition de I’espace
elle-méme est une condition nécessaire et @ priori pour pouvoir percevoir et
penser quelque chose comme extérieur.

2 Cf par contre KrV. A 375 (P11 1448): « Toute perception extérieure prouve donc
immeédiatement quelque chose d’effectivement réel méme, et en ce sens le réalisme
empirique est hors de doute, c’est-a-dire que quelque chose d’effectivement réel dans
I'espace correspond a nos intuitions extérieures.



450 GEORG MOHR ET GERHARD SEEL

Aussi, le fait que «quelque chose d’extérieur correspond a ma représenta-
tion» ne peut €tre pergu, mais doit se trouver «dans la représentation de
’espace» en tant que «forme [a priori] de 'intuition» (v17-19). Ici, Kant va
méme jusqu’a dire que dans la forme a priori de I'intuition de I’espace, «la
liaison ou la relation [extérieure] des choses qui sont distinctes les unes des
autres» (ef simultanées) est pensée et, justement, non pas pergue.

Par tout cela Kant dit manifestement plus que, par exemple, dans la Dis-
sertatio de 1770 qui contient en principe déja I’esthétique transcendantale de
la KrV: «Possibilitas (...) perceptionum externarum, qua talium, supponit
conceptum spatii, non creat» (AA 11 402 [19-20]).

Bien que je ne puisse savoir qu’empiriquement des objets singuliers qu’ils
se trouvent dans I'espace et que chacun d’eux a effectivement une existence
reelle (cf. v6-7), je sais (et dois savoir) pourtant a priori que quelque chose
existe en geénéral a I'extérieur de moi. La représentation de ’espace et la
conscience de notre réceptivité par rapport aux principes déterminants exté-
rieurs en général doivent «survenir» («stattfinden») a priori (v23-25).

vl-vS: Il n’est donc pas besoin (et il ne serait méme pas possible) de
conclure par un raisonnement a I’existence d’objets extérieurs en général. La
conscience a priori de I'espace est un élément tout autant inhérent a la cons-
cience et a la connaissance empiriques de moi-méme qu’a la connaissance
d’objets extérieurs. Je me place a priori dans I’espace occupé par I’ensemble
des objets du monde extérieur et suis, dans ce sens-la, «immédiatement et
originellement conscient de moi-méme en tant qu’étre du monde» 23,

L’expression «eben dadurch allein» -«justement, par la, et par la seule-
ment»- souligne que c’est pour la méme raison que mon existence est déter-
minable et qu’elle n’est déterminable que dans le temps et comme phénome-
T,

v6-v9: Kant met en évidence la différence entre, d’un coté, les conditions de
la conscience de I’existence d’un objet singulier, laquelle je dois effectivement
inférer de quelques représentations extérieures empiriques, et, de I'autre, cel-
les de la conscience de I’existence de quelque chose a I’extérieur de moi1 en
général (d’un ‘monde extérieur’), existence établie par 'intuition de I'espace
elle-méme et par le savoir a priori de mon rapport avec des choses extérieures.
Cf. ci-dessus notre commentaire sur r34-r35 et v23-v25. A propos de I'exis-
tence d’un objet singulier cf. B XLI note (Pl I 956): «A quelles intuitions
données correspondent réellement des objets hors de moi, objets qui appar-
tiennent donc au sens externe, auquel on doit les attribuer, et non a I'imagi-
nation, c’est ce qui doit étre établi d’aprées les reégles selon lesquelles I'expe-
rience en général (méme ’expérience interne) se distingue de I'imagination; le
principe est toujours, en cela, qu’il y a réellement une expérience externe».

La formulation «I’intuition de I’espace (...) qui ne peut surgir de la forme du
sens externe...» (v7-8) est étrange, car, selon la théorie kantienne de I’espace,

23 Cf. aussi notre commentaire sur r27-r30, ainsi que R 5653, AA XVIII 309 sq. et
dans I'Opus postumum,p.ex., AA XXI 63.



COMMENTAIRE 451

celui-ci est la forme du sens externe. Nous supposons que la phrase en question
veut dire que la forme du sens externe a elle seule ne suffit pas pour établir le
réel et donc un sens externe (v7-9: «'intuition de ’espace (...) en tant que sens
externe réel»). Cette affirmation rejoint la thése de la nécessité d’une cons-
cience a priori de mon rapport avec d’autres choses (r34 sqq.).

Les lignes v9-v13 reprennent les réflexions plus directement liées au rap-
port entre I’affection externe, I’acte d’appréhender, et I’autoaffection, pour
finir par la récapitulation d’une thése capitale du FL: «le temps est préciseé-
ment la forme de I'appréhension des représentations qui se rapportent a quel-
que chose d’extérieur a nous». Cf. ci-dessus ad r10-rl11 et ad r16-rl17.

Les lignes v14-v32 constituent, d’apres notre division du texte, la troisieme
partie du FL, qui commence par une sorte de note concernant la démonstra-
tion de la réalité du sens externe et de I’'extérieur en général, et qui revient, a la
fin, au sens interne.

vl4-v16: Tel que Kant congoit la théorie du temps et de I’expérience
interne et tel qu’il 'expose ici pour réfuter I'idéalisme, tout revient finalement
a poser la question fondamentale: comment montrer la possibilité d’un sens
externe, nié par I'idéalisme? Il est vrai qu’ailleurs (R 6312, AA XVIII 612
[8-14]) Kant dit qu’en derniére instance on ne peut pas expliquer comment ce
rapport a quelque chose hors de moi qu’est le sens externe est possible. Ici,
dans le FL, v14-v16, Kant signale que cette «difficulté» est d’autant plus
grande que, selon sa propre théorie, «on doit d’abord se représenter I’extérieur
avantd’y placer un objet». Mais il y a néanmoins des arguments qui montrent
que nous avons un sens externe réel.

v16-v17: Un premier argument est que sans avoir un sens externe (réel),
nous n’aurions méme pas de concept de I’extérieur, c’est-a-dire que nous
n’aurions aucun concept de ce dans quoi nous plagons les objets représentés
comme extérieurs. Cet argument est surprenant et on ne voit pas trés bien
dans quelle mesure il est censé étre convaincant face a I'idéalisme cité a la ligne
v135. Celui-ci affirme justement qu’on peut parfaitement penser ’extérieur
sans pour autant avoir un critére par la-méme de la réalité d’un sens externe
réel. L’argument des lignes v16-v17 est méme apparemment incompatible
avec les affirmations concernant la conscience a priori de ’espace (surtout r34
$qq. et v23-27), a moins qu’on ne précise que cette conscience a priori, qui, il
est vrai, ne surgit pas de la forme de I’espace, contient néanmoins le concept de
Pextérieur, et que nous ne disposerions pas de ce concept, s’il n’y avait pas de
sens externe. Qu’il y ait en général une relation extérieure, c’est ce que je sais de
la forme de I’espace .

v17-v21: Méme si le sens externe est une condition nécessaire afin que nous
disposions du concept de 'extérieur, les perceptions (réelles) du sens externe
n’établissent pas, comme nous I’avons déja vu, la réalité effective de quelque
chose d’extérieur qui «corresponde a ma représentation et contienne le fon-

*Cf. R 5653, AA XVIII 307 [26-30].



452 GEORG MOHR ET GERHARD SEEL

dement de son existence». L’argument décisif est qu’on ne peut pas, comme
doit le soutenir I'idéalisme vu par Kant, dériver du sens interne la représen-
tation de ’espace en tant que forme de 'intuition externe.

v21-v22: Cet argument se rapporte finalement au ‘permanent’. Le rapport
extérieur des choses distinctes les unes des autres et simultanées, rapport
«pensé dans la forme de 'intuition» externe, ne peut pas étre purement une
détermination interne des états mentaux, puisqu’il manque a ceux-ci le « per-
manent dans le changement des représentations» (cf. notre note 21). Ici de
nouveau le texte de Kant nous oblige a proposer une conjecture qui rende cette
phrase grammaticalement cohérente et compléte. Nous ’avons reconstruite
comme suit: «Der Grund, warum dieses [Verhiltnis] nicht fiir eine bloB
innere Bestimmung und Vorstellung seines Zustandes zu halten ist, ist der,
dal3 diesem [Zustand] das Beharrliche in dem Wechsel der Vorstellungen
fehlt».

v23-v25: Nous avons interprété «die letzteren», dans la parenthése a la
ligne v24 sq., comme une faute grammaticale et avons rapporté cette expres-
sion, qui aurait di étre «die letztere», a « Form sinnlicher Anschauung» (cf.
r34 sqq.).

v25-v29: Outre le fait qu’on ne peut pas conclure de quelques perceptions
réelles a I'extériorité en général (v23-25), Kant souligne encore une fois qu’il
est impossible de dériver I’espace de principes internes déterminant la faculté
de représentation (v25-26). Vu que (a) toutes les déterminations internes ne
sont que des représentations (cf. ci-dessus) et que (b) «tout ce qui est repré-
senté dans I’espace I’est comme extérieur a nous», la thése de I'idéalisme
revient a devoir «penser des représentations comme existant dans ’espace»
(v27 et v31-32) et a concevoir le sens interne comme celui qui fournit des
représentations de ’espace, ce qui est impossible?*. On ne peut pas soutenir,
comme le fait I'idéalisme, la possibilité de prendre conscience de représenta-
tions de I’espace comme appartenant au sens interne et nier en méme temps la
certitude a priori de la réalité du sens externe.

v29-v32: La phrase finale de notre texte tire une conclusion des consideé-
rations immeédiatement précédentes: si nous admettons la réalité du sens
interne ainsi que le fait que nous prenons effectivement conscience de ce que
nous avons des représentations de I’espace et de choses extérieures a nous,
nous admettons par la qu’il y a un sens externe réel dont les contenus peuvent
étre pensés «comme se trouvant dans I’espace». Cf. B XL note: «la réalité [du
sens externe], a la différence d’un produit de I'imagination, repose seulement
sur le fait d’étre liée inséparablement a I’expérience interne elle-méme,
comme condition de sa possibilité» (Pl I 956)2,

3 Cf. par exemple R 4673, AA XVII 637: «Les déterminations internes ne sont pas
dans I’espace»: en outre R 5653, AA XVIII 310[7-19]; R 6315, AAXVIII 618 [17-21];
620 [21-22], ainsi que OP. POST., AA XX 338 [11-17]; 342 [3-4].

¢ Nous tenons a remercier Alain Perrinjaquet pour les améliorations linguistiques
qu’il a apportées a ce commentaire.



	Commentaire

