
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 37 (1987)

Heft: 4: "Du sens interne" : un texte inédit d'Immanuel Kant

Artikel: Commentaire

Autor: Mohr, Georg / Seel, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381341

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381341
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 119 (1987). P. 435-452

COMMENTAIRE*

Georg Mohr et Gerhard Seel

Bien que ce fragment soit intitulé Du sens interne, on n'y trouve de ce

concept aucune définition au sens strict et technique du terme. Tout au long du

texte, la compréhension de ce qu'est le 'sens interne' est présupposée.
En fait le terme 'sens interne' figure dans le vocabulaire de presque tous les

systèmes philosophiques à partir de Locke, empiristes ou rationalistes
(notamment ensuite chez Wolff, Baumgarten et Tetens), qui influencent la pensée
de Kant et de ses contemporains. C'est probablement la raison pour laquelle
Kant ne se voit pas obligé de définir ce terme (ce qui vaut, à quelques exceptions

près, pour toute son oeuvre), mais qu'il se sent appelé à entrer directement

en discussion sur les problèmes liés à ce concept. Ce fait pose d'ailleurs
une grande difficulté à l'interprète de la doctrine kantienne du sens interne,
puisque même la Critique de la raison pure (ci-dessous KrV) ne contient pas de

chapitre qui soit plus particulièrement consacré à une elucidation détaillée de
la doctrine kantienne du sens interne. Le seul endroit de l'oeuvre publiée où
Kant intitule un paragraphe «Du sens interne» et donne formellement une
définition, est le paragraphe 24 de l'Anthropologie1. Les principaux problèmes

* Nous avons pu profiter, principalement en ce qui concerne les passages parallèles
dans l'œuvre de Kant, d'un bref commentaire de R. Brandt qui constitue une annexe
(non traduite ici) à son article publié ci-après en traduction française. Ce commentaire
vient de paraître dans Kant-Forschungen, éd. par R. Brandt et W. Stark, vol. 1 : Neue
Autographen und Dokumente zu Kants Leben, Schriften und Vorlesungen, éd. par R.
Brandt et W. Stark. Hamburg, Meiner Verlag, 1987.

1 Nous utilisons les sigles suivants:
AA — Akademie-Ausgabe (Kant's gesammelte Schriften. Berlin, 1902

sqq.); les volumes de cette édition sont indiqués par des chiffres
romains, suivis par l'indication de la page en chiffres arabes et,
parfois, de la ligne entre crochets.

P' — Oeuvres philosophiques d'Emmanuel Kant, Paris: Gallimard, 1980-
1986; les volumes sont indiqués en chiffres romains, les pages en
chiffres arabes.

FL — Feuillet de Leningrad I
r- v — recto, verso
R — Reflexionen; citées d'après AA XVII et AA XVIII
KrV — Kritik der reinen Vernunft, citée d'après
A — la première édition de 1781, ou
" — la deuxième édition de 1787
PROL. _ Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik, die als Wissens¬

chaft wird auftreten können; cités d'après AA IV



436 GEORG MOHR ET GERHARD SEEL

liés au concept du sens interne qui sont avant tout abordés dans le Feuillet de

Leningrad (ci-dessous FL) sont les suivants:
— le temps et l'espace en tant que formes subjectives de l'intuition;
— le rapport entre sens interne et sens externe, temps et espace;
— le rapport entre connaissance de soi et connaissance du monde exté¬

rieur;
— la distinction entre conscience intellectuelle (aperception pure) et

expérience interne (conscience de soi empirique, aperception empirique).
On sait que la plus grande partie des modifications du texte de la KrV dans

la deuxième édition (1787) sont dues à une reconsidération de ces problèmes
après 1781, comme en témoignent, dans l'édition B, la grande note à la fin de la

nouvelle Préface, le § 8 de YEsthétique transcendantale, la Déduction
transcendantale, la Réfutation de l'idéalisme et le chapitre sur les Paralogismes de la
raison pure. -Mais il est peut-être moins connu que ces problèmes préoccupèrent

Kant encore jusqu'à la fin de sa vie. On en trouve encore des traces

notamment dans les Réflexions datant, selon Adickes, des années 1785 à

1793: R 5653, AA XVIII 305-310; R 5654, AA XVIII 312-316; R 6311 à

6314, AA XVIII 607-617; R 6315 & 6316, AA XVIII 618-623; R 6317, AA
XVIII 627 sq.; R 6323, AA XVIII 643.

A la différence de ces Réflexions, qui traitent également les points susmentionnés,

le FL n'a pas pour titre une variante de «Contre l'idéalisme (matériel
ou problématique)», bien qu'il cherche, lui aussi, à élaborer des arguments
pertinents pour une réfutation de l'idéalisme (à propos de la position du
problème de l'idéalisme chez Kant, à partir de 1781, cf. l'article de R. Brandt,
qui suit).

Le titre et la structure de l'argumentation du FL indiquent que le but de ce

manuscrit était tout d'abord de combler une lacune que l'on trouve même
dans la 2ème édition de la KrV: le manque d'une réflexion continue consacrée
entièrement à une des doctrines kantiennes les moins élaborées et pourtant les

plus centrales: la doctrine du sens interne.
Une elucidation plus poussée de cette doctrine est restée un desideratum

d'autant plus fondamental que la critique que Kant adresse à l'usage du
concept du sens interne dans les systèmes philosophiques de ses prédécesseurs
aurait dû entraîner une redéfinition explicite de ce concept qu'il leur a

emprunté. Kant s'était donné beaucoup de peine pour distinguer sa notion de

catégorie de celles d'Aristote et de la «philosophie transcendantale des

KpV — Kritik der praktischen Vernunft; citée d'après AA V
KU — Kritik der Urteilskraft; citée d'après AAV
FORTSCHR. — Welches sind die wirklichen Fortschritte, die die Metaphysik seit

Leibnizens und Wolffs Zeiten in Deutschland gemacht hat? (Preisschrift):

cité d'après AA XX
ANTHR. — Anthropologie in pragmatischer Hinsicht; citée d'après AA VII
OP.POST. - Opus postumum; cité d'après AA XXI et AA XXII



COMMENTAIRE 437

Anciens »2. Face à cette précision, il est curieux de devoir constater qu'il ne fait
pas un effort comparable pour redéfinir le concept du sens interne. Le titre du

FL, Du sens interne, suggère que Kant a finalement reconnu la nécessité de

remédier à cette imprécision. Cependant Kant ne se démarque pas nommément,

ici non plus, d'autres auteurs.
On constatera qu'en général les thèses et les arguments principaux du FL,

ainsi que sa terminologie, sont largement les mêmes que ceux des Réflexions et
de la note de la Préface de la KrV de 1787 (B XXXIX sqq. note). Néanmoins, il
y a quelques nouveautés sur le plan de la terminologie et de l'exposition des

arguments. Deux points sont totalement nouveaux et ne se trouvent nulle part
ailleurs dans l'oeuvre de Kant:

1) la mention du 'temps modal', passé, présent et futur (cf. r23: «j'étais, je
suis et je serai»).

2) la thèse selon laquelle la conscience de l'existence d'objets extérieurs à

nous est une conscience a priori, c'est-à-dire indépendante de perceptions
réelles du sens externe (cf. r34-vl ; v7; vl7-19; v23-25).

Bien que le texte ne comprenne presque pas de ponctuation, quelques
indices tels que des tirets ou des alinéas marqués par Kant permettent de
reconnaître extérieurement une division de notre manuscrit en trois parties.
Notre articulation du texte recoupe cette division, tout en se référant
principalement au contenu du manuscrit; elle est la suivante:
1) r2-r21 : La notion du temps.

Le temps comme forme subjective de l'intuition interne; distinction entre
conscience intellectuelle et expérience interne; l'espace comme forme des

représentations d'objets extérieurs, et le temps comme forme de l'appréhension

de ces représentations et comme condition de la conscience de soi empirique;

dépendance du sens interne à l'égard du sens externe.
2) r22-v 13 : Implications de la conscience de soi empirique.

Reprise de la distinction entre l'aperception pure et l'aperception empirique;

introduction du 'temps modal'; caractérisation de l'aperception empirique

comme 'cosmologique'; la conscience de mon existence dans le temps
implique la conscience de mon rapport avec d'autres choses hors de moi : cette
conscience est a priori.
3) vl4-v32: La réalité du sens externe.

Etablissement du seul fondement possible de la démonstration d'un sens
externe réel; l'espace et l'existence d'objets dans l'espace ne peuvent être
dérivés ni de perceptions réelles ni du sens interne ; de l'analyse du sens interne
à la démonstration de la réalité et de la nécessité du sens externe.

2B 113; cf. les emendations de la 2 ème édition de la KrV: B 113 à 116, B 127 à 129,
§§ 24 et 25 de la Déduction transcendantale, B 288 à 294, B 305 à 309, ainsi que la célèbre
note de la Préface des Premiers principes mètaphvsiques de la science de la nature, AA IV
474 à 476.



438 GEORG MOHR ET GERHARD SEEL

Pourtant, le texte ne représente pas une suite linéaire d'arguments. On a

plutôt à faire à une esquisse d'argumentation qui s'appuie en grande partie sur
la théorie déjà développée dans la deuxième édition de la KrV et qui essaie de

compléter des arguments déjà connus, de réarranger l'ordre des arguments, ou
encore d'en ajouter d'autres. A l'intérieur de la structure même du manuscrit
on observe que, dans les deuxième et troisième parties, Kant reprend souvent
des idées exposées (de façon insatisfaisante) dans la première partie, soit en

développant davantage un argument déjà exposé, soit en soutenant une thèse

par une autre argumentation.
r2: Notre texte commence par une récapitulation de la détermination

kantienne du concept du temps conformément aux résultats exposés dans les

§§ 4 à 6 de l'Esthétique transcendantale (KrV B 46/A 30 à B 53/A 36). Cette
détermination comprend quatre propriétés. Le temps est: - subjectif (et non
pas objectif; cf. B 37 sq./A 23); - une forme (et non pas un contenu empirique;
cf. B 46/A 30) ; - une intuition (et non pas un concept ; cf. B 47 sq./A 31 sq.) ; - la

forme de l'intuition interne (et non pas une «détermination des phénomènes
externes: il n'appartient ni à la figure, ni à la position, etc.»; B 49 sq./A
33).

Le génitif «de la forme» est un genitivus subjectivus. La forme est subjective.

Il faut lire pour «das bloß Subjektive»; «bloß das Subjektive». Pour ces

deux points cf. p.ex. FORTSCHR. AA XX 268: «l'espace et le temps ne sont
rien d'autre que des formes subjectives de notre intuition sensible»; ANTHR.
§ 7, AA VII 142: Le temps est une «condition formelle de l'intuition interne
du sujet et donc simplement une condition subjective»; handschriftliche
Ergänzung se rapportant au § 7 de l'Anthropologie, AA VII 399 : « ...subjektive
formale Beschaffenheit der Sinnlichkeit, nämlich der Anschauung in der
Zeit»; ainsi que, dans notre texte même, FL ri 7: le temps est «purement la

forme subjective de ma sensibilité».
r2-r3: L'intuition interne est considérée comme ce dans quoi «nous sommes

affectés par nous-mêmes». L'utilisation du terme '(auto) affection'
rappelle que l'intuition interne est, tout comme l'intuition externe, toujours
sensible (cf. p. ex. B 75/A 51; la récusation kantienne d'une intuition
intellectuelle possible est bien connue).

La conséquence de ce fait est que le temps est la «condition de la conscience

de soi» empirique (FORTSCHR. AA XX 269), en tant qu'il est la forme

subjective de l'intuition interne et donc de l'autoaffection3. C'est-à-dire que le

temps n'est rien d'autre que la condition de l'autoaffection, et celle-ci n'est

possible que sous la forme de l'intuition interne qu'est le temps (on le verra à la

ligne ri6).
r3: C'est pourquoi dans l'autoaffection, nous nous connaissons tels que

nous nous apparaissons à nous-mêmes comme phénomènes, et non tels que

3 A propos de ce terme cf. KrV B 67 sqq., B 152-156; FORTSCHR. AA XX 270;
ANTHR. AA VII 142. 161. 397 et notre commentaire sur r5, r9-rl4 et vl2 sq..



COMMENTAIRE 439

nous sommes en nous-mêmes, comme choses en soi4. L'expression «notre
manière d'être» nous semblait grammaticalement et stylistiquement la
meilleure, sinon la seule traduction possible, pour l'expression kantienne: «...die
Art wie wir sind», qu'il faut comprendre comme suit: dans le temps,
nous ne nous connaissons pas en tant que choses en soi. L'expression «die Art

wie wir uns selbst erscheinen» peut avoir, en allemand aussi, deux
significations. Elle peut exprimer: 1) une propriété du processus par lequel nous
nous apparaissons à nous-mêmes ('des Erscheinens') ; 2) une propriété de ce

qui apparaît grâce à ce processus, c'est-à-dire du phénomène ('der Erscheinung').

Mais l'opposition terminologique nette entre «wie wir uns selbst
erscheinen» et «wie wir sind» montre que Kant, en maintenant également la

temporalité du processus de l'apparition, met néanmoins plutôt l'accent sur la
dernière des deux significations: en tant que phénomènes, nous sommes
temporels. En ce qui concerne l'usage kantien des expressions «die Art»,
«unsere Art», «subjektive Beschaffenheit», «formale Beschaffenheit»,
«subjektive Bedingung» et «formale Bedingung», par rapport aux formes de la

sensibilité en général, cf. l'Esthétique transcendantale et B 75/A 51.

r4-r5: La thèse de la subjectivité du temps est soutenue par l'argument
selon lequel la condition de possibilité («wir können nur») de la représentation

du temps est que nous nous affections par : 1 « l'acte de décrire l'espace »,
plus précisément par l'acte de construire une figure dans l'espace, 2)
«l'appréhension du divers de sa représentation [seil, de l'espace]», c'est-à-dire par
l'appréhension de l'acte de synthétiser un divers, p. ex. d'assembler des points
en une figure.

On se rappellera ici l'exemple bien connu de la ligne comme «représentation

figurée extérieurement du temps» (B 154): «nous ne pouvons nous
représenter le temps autrement que sous l'image d'une ligne, en tant que
nous la tirons» (B 156). Cependant, vu que le temps, contrairement à la ligne,
n'est pas un objet de l'intuition externe (B 156) et que les parties de la ligne sont
simultanées, tandis que celles du temps sont toujours successives (B 50/A 33),
l'image de la ligne n'est qu'une analogie. Pour nous représenter le temps, nous
devons alors faire abstraction de la ligne en tant qu'objet donné dans l'espace
(en tant que divers synthétisé dans l'espace) et «porter attention simplement à

l'acte [au «mouvement comme acte du sujet»; B 155 note] par lequel nous
déterminons le sens in terne conformément à sa forme» (B 155)-\ Cette autoaffection,

grâce à laquelle seule nous pouvons nous représenter le temps, est
donc l'affection non par le divers dans l'espace en tant que tel, mais par l'acte
de l'entendement de synthétiser le divers dans l'espace (cf. ci-dessous ri 2-
rl8).

4 Cf. KrV B 68 sq.. B 152 sq., B 155 sq.. B 157 sq. et note; FORTSCHR., AA XX 269;
ANTHR.. handschriftliche Ergänzung citée, AA VII 397-399.

5 Cf. aussi B 154. B 292 : R 5653, AA XVIII 307 sqq. ; R 6313. AA XVIII615 [10-14],
ainsi que la lettre à Rehberg du 25.9.1790, AA XI 199.



440 GEORG MOHR ET GERHARD SEEL

Les lignes r6 à rl4 exposent une distinction fondamentale de toute la

philosophie théorique de Kant, celle de la «conscience intellectuelle» (r6-r9)
et de «l'expérience interne» (r9-rl4).

r6-r9: L'occurence du terme «conscience intellectuelle» et sa rencontre

avec la formulation «la proposition : Je suis» pose un problème. Il n'y a, dans

toute l'oeuvre kantienne, qu'une seule autre occurence de ce terme, à savoir
dans la grande note de la Préface de la deuxième édition de la KrV (B XL
note): «la conscience intellectuelle dans la représentation: Je suis» (PI I
956). Cette conscience est définie comme une conscience « de mon existence »6,

et la représentation 'je suis', qui contient la conscience intellectuelle de mon
existence, est déterminée comme celle qui «accompagne tous mes jugements
et tous les actes de mon entendement» (B XL note; cf. également B 277: la

«représentation :je suis, exprimant la conscience qui peut accompagner toute
pensée, est ce qui renferme immédiatement en soi l'existence d'un sujet»).

Or, ces formulations rappellent le célèbre début du § 16 de la Déduction
transcendantale (B 131 : « Le : Je pense doit pouvoir accompagner toutes mes
représentations». Cependant Kant n'introduit pas ici la proposition «je
suis»7, mais la proposition «je pense», et la conscience qui est exprimée par
cette proposition n'est pas appelée «conscience intellectuelle», mais
«aperception pure» (B 132) ou «transcendantale» (A 106 sq.). En revanche dans FL
r22 l'aperception pure ou transcendantale est encore représentée par la
proposition : «je suis». Il se pose alors la question de savoir si l'on peut considérer

comme synonymes les termes «conscience intellectuelle» et «aperception
pure» (ou «transcendantale»), ainsi que les propositions «je pense» et «je
suis» ou s'il faut ici mettre en évidence une distinction essentielle qui
approfondirait notre compréhension de la théorie kantienne. Nous ne pouvons pas
discuter ici cette question, qui concerne la théorie kantienne en général dès

1781 (cf. les nombreux endroits de l'Opus postumum où Kant se penche à

nouveau sur le rapport entre le «je pense» et le «je suis»8). A ce propos
limitons-nous à trois remarques:

1) Ce que Kant, depuis la KrV jusque dans l'OP. POST., dit à maintes
reprises du 'je pense', il le dit dans notre texte (r7-r9) de la «proposition: je
suis»: c'est-à-dire qu'elle n'est ni une connaissance, ni une proposition
provenant de l'expérience ou portant sur elle, mais qu'elle est prise pour fondement

dans toute expérience et qu'elle n'exprime pas une conscience de moi-
même «comme je m'apparais, ni comme je suis en moi-même, mais [que dans

l'aperception transcendantale] j'ai seulement conscience que je suis» (Déduction

transcendantale, § 25, B 157; nous soulignons). Cf. FL r22 : «La première
[l'aperception pure (transcendantale)] dit simplement 'je suis'».

6 Cf. les occurences de l'expression «mein [ou «unser»] Dasein »dans le FLrl9, 25,
26, 29, 33, v3, 5.

7 Cf. par contre B 138: «...l'aperception pure dans la représentation : je suis».
8 Cf. OP. POST. AA XXII 79; 83; 85; 89; 91; 93; 95; 96; 98; 100; 102; 105; 111;

115 ; 413 ; 449, ainsi que la lettre à J.S. Beck du 4.12.1792, AA XI 395.



COMMENTAIRE 441

2) La distinction que fait Lachièze-Rey (p. 114) entre le 'je pense' en tant
qu'«acte de représentation» et le 'je suis' en tant que la «répercussion dans le

sens interne» de cet acte (cf. p. 153 : «lejesuis de la conscience empirique») ne
résout en tout cas pas le problème susmentionné. Elle est au contraire incompatible

avec les citations relevées ci-dessus. Pourtant cette distinction est en
soi parfaitement intelligible.

3) En effet, il est difficile de comprendre comment une proposition qui
énonce une existence, une proposition existentielle ('je suis'), peut ne pas être

empirique, surtout à l'intérieur de la théorie kantienne9.

r9-rll : Kant revient sur l'idée de l'autoaffection qu'il explicite maintenant
davantage. Contrairement à la 'conscience intellectuelle', «l'expérience interne»

fournit une connaissance de soi au moyen d'une autoaffection. Les actes

par lesquels je me représente des données du sens externe affectent le sens
interne (sur ce terme cf. ri 8) et deviennent ainsi le contenu d'une conscience
empirique de moi-même (cf. ri5-17, vl0-13).

rl2-rl4: Ces lignes précisent dans quelle mesure je suis alors un «phénomène

pour moi-même». Qu'est-ce qui est précisément le contenu (l'objet) de

l'expérience interne et donc de la connaissance de soi? On constatera dans FL
une opposition grammaticale entre l'actif«je m'affecte moi-même» (ri 3) et le

passif «je suis affecté par moi-même» (rl4). Si l'on interprète cette phrase en
revenant sur r4-r5, on remarque que Kant oppose deux aspects qui sont enjeu
dans l'autoaffection: la spontanéité et la réceptivité. Le premier consiste à

exercer une affection (sur le sens interne) par l'appréhension des représentations

des sens externes qui, elles, sont des représentations de phénomènes
extérieurs (il faut compléter la parenthèse par «äußeren» devant «Erscheinungen»)

(cf. ci-dessus r4-5 et notre commentaire sur ce passage). Cette
spontanéité «apparaît» à travers ses actes et non en tant que telle. Je ne suis

pas un phénomène pour moi-même en tant que moi spontané (cf. p. ex.
FORTSCHR. AA XX 270 sq.).

C'est du côté du deuxième aspect de l'autoaffection, de la réceptivité, que
s'applique le concept du moi comme phénomène. Je suis un phénomène pour
moi-même, dans l'expérience interne, dans la mesure où je suis affecté par les

actes de la conscience, ce qui n'est possible que grâce à une réceptivité. Ce que
je reçois comme données de la part de l'activité de la conscience constitue le

phénomène, donc l'objet de l'expérience interne et de la connaissance de soi.
Cette distinction est essentielle pour la démarcation de Kant contre tout
idéalisme qui admet une intuition intellectuelle10:

""Cf. les nombreuses tentatives de Kant de résoudre ce problème: KrV B XL note; B
275 sqq.: B 400 sq./A 342 sq.; B 422 sq. note; B 429; PROL. § 46 note. Cf. aussi les
passages de l'OP. POST, indiqués dans la note 8.

10 Position qui, selon Kant, soutient l'existence d'un «mode d'intuition originaire
tel que l'existence même de l'objet de l'intuition soit donnée par lui», d'un intuitus

originarius (B 72), d'un intellectus archelvpus (B 723/A 695), d'un «entendement intuitif»

(KU § 77. AA V 406).



442 GEORG MOHR ET GERHARD SEEL

«Dans la connaissance qu'a de soi l'être humain par l'expérience interne, il
ne produit pas ce qu'il perçoit en lui-même, car ceci dépend de l'impression (de
la matière de la représentation) qu'il reçoit. Dans cette mesure il est donc
passif, c'est-à-dire qu'il a une représentation de lui-même tel qu'il est affecté

par lui-même et qui dépend donc seulement, selon sa forme, de la constitution
subjective de sa nature» (ANTHR., handschriftliche Ergänzung zu § 7, AA
VII 397).

rl5-rl8: Le mot «nämlich» relie ril-rl4 à la conclusion de ce premier
alinéa rl8-r21 et n'introduit pas seulement la phrase ri 5, mais les deux phrases

ri5 et rl6-rl8. Par rapport à ri l-rl4, rl5-rl8 précise ce que signifie: 'être
un phénomène pour soi-même dans l'expérience interne'. Ce ne sont justement

pas les représentations des sens externes qui fournissent le contenu de

l'expérience interne (cf. ci-dessus notre commentaire sur r4-5 et la citation B
155 et B 155 note). La parenthèse ri3: «(celles-ci sont des représentations de

phénomènes [seil, extérieurs])» est censée souligner ce point. Alors que
l'espace est la forme des représentations d'objets extérieurs, le temps est la forme
de «l'appréhension synthétique» de ces mêmes représentations. Cette
appréhension n'est rien d'autre que l'acte de rassembler ces représentations en une
conscience (empirique) de mon état (cf. ci-dessus, rlO-11), en tant que je suis

conscient d'avoir successivement ces représentations. C'est pourquoi cette
expérience interne est liée au temps.

Ce n'est qu'ici que le terme «sens interne» est introduit et il désigne la

réceptivité propre à l'autoaffection dans l'expérience interne. Le mot «allein»
au début de la phrase rl5-rl8 peut, dans le langage du 18ème siècle, avoir au
moins deux sens. Il peut signifier 'seul', d'une part, et 'mais' ou 'cependant',
d'autre part. Ces deux sens ne s'excluent pas, et surtout pas dans notre
contexte. Quelque choix que l'on fasse ici, l'interprétation restera intacte.

Par rapport à la conclusion rl8-r21, ri5, avec la mention de l'espace,

argumente en faveur de la nécessité de l'espace et des représentations d'objets
extérieurs comme conditions de l'expérience interne. C'est précisément par
rapport aux représentations d'objets extérieurs, soumises à la forme de

l'espace, que s'effectue l'appréhension synthétique et est engendrée l'expérience
interne.

rl8-r21 : Cette phrase peut sans doute être considérée comme une première
conclusion qui clôt l'argumentation qui précède. Cela est indiqué par
plusieurs indices: 1) Kant sépare cette phrase du texte précédent par un tiret; 2) il
revient à la ligne après elle. Mais l'indice le plus important est l'expression par
laquelle débute la phrase: «De là, on peut voir («Hieraus ist zu sehen»). Deux
questions se posent: à quoi «De là» se réfère-t-il? qu'en découle-t-il (que
peut-on en voir?)? Commençons par la deuxième question pour pouvoir
ensuite préciser quelles doivent être les prémisses dont la conclusion s'ensuit.
Celle-ci affirme que le sens interne présuppose un sens externe 'réel',
c'est-à-dire un sens qui peut recevoir des contenus d'objets extérieurs



COMMENTAIRE 443

réels ", et que déterminer notre existence dans le temps présuppose qu'on se

représente des «objets dans l'espace comme distincts de nous» (cf. r33, v2-3 et

v 10-12). De quoi cette conclusion découle-t-elle? Le texte précédent n'introduit

pas littéralement les expressions «détermination de notre existence dans
le temps» et ne parle pas non plus explicitement des «objets dans l'espace
distincts de nous» (nous soulignons, cf. r26 et r34). Il parle en revanche, d'une

part, de la conscience intellectuelle dans la proposition 'je suis' (r6 et r7-8) et,
d'autre part, de l'autoaffection par l'acte de rassembler les représentations des

sens externes. Or, comme nous l'avons vu, dans la KrV (B XL note; cf. notre
commentaire sur r6-r8) Kant appelle la conscience intellectuelle une «conscience

de mon existence», raison pour laquelle celle-ci est adéquatement
exprimée par la proposition 'je suis'. Par là, le concept de 'mon existence' est

introduit, au moins implicitement.
Pourtant 'je suis' n'est pas une proposition empirique, et la «conscience

intellectuelle de mon existence» n'est pas une conscience empirique. La
conscience de notre existence déterminée dans le temps, dont Kant parle à la

ligne ri9, n'est donc pas à identifier à la conscience intellectuelle de mon
existence12. N'étant pas déterminée dans le temps, la conscience intellectuelle
de mon existence n'est justement pas encore suffisante pour la détermination
de mon existence dans le temps, mais elle constitue néanmoins un de ses

éléments, de telle sorte qu'à l'occasion de l'appréhension de représentations
des sens externes (cette appréhension est une détermination de l'existence du
sujet dans le temps), une expérience interne par l'autoaffection est engendrée,
c'est-à-dire une conscience empirique temporelle de l'activité intellectuelle
qui se déroule dans le temps.

La conclusion de Kant à la ligne r 19 n'est pas, comme le dit M. Brandt dans
son article, discutable en ce que ni la notion de (notre) existence ni celle de

«détermination temporelle de notre existence» ne sont introduites avant ri 9.

On ne peut pas non plus reprochera notre texte de ne pas avoir introduit l'idée
de la distinction des objets dans l'espace par rapport à nous en tant que sujets
percevants. L'espace, comme le développent notamment les lignes r34 et vl et
comme on le sait de la KrV, est la conscience de la 'relation réelle avec d'autres
choses' (cf. r26, r34 et vl; cf. aussi v2 et vl3)13.

Un point plus délicat cependant est l'absence d'une argumentation en
faveur de la thèse, ici implicite, selon laquelle nous pouvons faire une expé-

" 'Réel' dans le sens, bien entendu, du réalisme empirique et non pas du réalisme
transcendantal.

12 Cf. B 276-277: «...l'expérience externe est proprement immédiate c'est
seulement par son moyen qu'est possible, non pas, il est vrai, la conscience de notre propre
existence, mais la détermination de cette existence dans le temps, c'est-à-dire l'expérience

interne...».
13 La distinction des objets par rapport au sujet est unepmséequiest impliquée par

la conscience de l'espace. La preuve de l'existence réelle d'objets extérieurs, d'un monde
extérieur, est établie dans les deuxième et troisième parties du FL.



444 GEORG MOHR ET GERHARD SEEL

rience interne seulement si nous disposons de représentations extérieures, qui
seules constituent «l'occasion» de l'activation des actes de conscience, autrement

dit, de la thèse selon laquelle une autoaffection n'a lieu que si nous avons
des représentations d'objets extérieurs sur lesquelles le pouvoir intellectuel
s'applique14. Cf. aussi r33-r34: «Ce n'est que dans la mesure où j'appréhende
des objets dans le temps, à savoir des objets de l'espace, que je détermine mon
existence dans le temps». Dans le FL r2-rl9 lui-même, nous ne trouvons pas

d'argument suffisant qui montre que nous avons nécessairement besoin de

représentations empiriques extérieures pour être affectés par nous-mêmes15.
C'est en cela que l'on serait obligé de constater que la conclusion ne découle

pas du texte précédent. Kant reprend pourtant ce point dans la suite du texte
qui se lit pour la plus grande partie comme un développement de ce qui est dit
dans r2-rl9 (cf. nos remarques concernant la structure de l'argumentation en

général dans le FL, au début de notre commentaire).
Il convient ici de tenir compte du fait que cette conclusion ri 8-r21 n'est pas

suffisante pour réfuter l'idéalisme, car celui-ci ne conteste justement pas que
nous nous «représentons» des objets de l'espace «comme distincts de nous».
L'argument décisif, qui se rapporte à la nécessité d'un savoir a priori de
l'existence d'un monde extérieur, n'apparaît qu'aux lignes r34 sqq., v7 et
vl5-vl9.

r22-r23: La raison pour laquelle Kant revient dès r22 sur la distinction
entre différentes 'consciences de soi' réside probablement en ce qu'il pense
pouvoir développer l'argument manquant jusque là sur la base de la distinction

entre l'aperception transcendantale ou pure et l'aperception empirique.
Par là, Kant reprend, semble-t-il, la distinction exposée dans r6-rl4 entre
conscience intellectuelle et expérience interne. L'indice décisif de l'identification

de la conscience intellectuelle et de l'aperception transcendantale est ici le

fait que la même proposition 'je suis' figure comme l'expression adéquate des

deux (cf. r7-8 et r23). Pourtant, notre texte n'est pas univoque à ce propos, et ce

principalement à cause du fait que, dans le passage où apparaissent les quatre
termes, Kant n'a pas mis les virgules qui auraient permis de reconnaître
immédiatement lequel des deux types d'aperception distingués par la KrV est

désigné par chacun des termes latins. En outre, (a) les deux derniers termes ne
se trouvent nulle part ailleurs dans l'oeuvre kantienne et (b) le deuxième
(«apperceptiva percepti») est même une construction soit incomplète, soit

14 Cf. B 423 note: «...sans quelque représentation empirique qui fournit à la pensée
sa matière, l'acte 'je pense' n'aurait pas lieu, et l'élément empirique n'est que la condition

de l'application ou de l'usage du pouvoir intellectuel pur»; B XL note: c'est des
«choses hors de nous» que «nous recevons toute la matière pour nos connaissances,
même pour notre sens interne»; B 67: dans «l'intuition interne les représentations
des sens externes constituent la matière propre dont nous garnissons notre esprit».

15 En effet, il se pourrait que nous puissions tirer une ligne dans l'espace pur et que
nous nous affections nous-mêmes de cette façon par l'acte qui s'exerce sur l'espace
pur.



COMMENTAIRE 445

fausse (une construction possible aurait été facultas apperceptivapercepii', ou
bien, en liant l'expression à r21, 'apperceptio apperceptiva percepii), de sorte

que l'on doit conjecturer de quel terme il s'agit au juste.
Outre la lecture du passage r22 à r23 que nous proposons dans notre

traduction, il existe une autre possibilité (que M. Brandt favorise dans son

article): «On doit distinguer l'aperception pure (transcendantale) de

l'aperception empirique, Yapperceptioperctpientisâel'apperceptivapercepti». On de-

vraaloTsinterprétev «apperceptiopercipientis»commeungenitivussubjectivus.
Quelle que soit la lecture que l'on préfère, il s'agira de la même distinction

que celle de la KrV et que celle introduite dans r6-rl4, à laquelle Kant ajoute
ici d'autres termes inconnus dans son oeuvre, mais synonymes des termes
habituels. Il est pratiquement exclu qu'on ait à faire à une distinction entre
plus de deux aperceptions, puisque dans la suite du texte Kant ne parle plus
que de «la première» et de «la seconde» ou de «la dernière».

r23-r24: L'aperception empirique est caractérisée par son lien à l'ordre
modal du temps: passé, présent et futur. Sur ce point on pourra consulter
l'article de M. Brandt.

r24-r25: La phrase «wo dies Bewußtsein 'ich bin' allen Dingen Bestimmung

meines Daseins als Größe gemein ist» est grammaticalement corrompue.

Nous avons adopté dans la traduction la conjecture de M. Brandt et
avons ajouté: «in der Bestimmung...». Mais en outre, l'expression «allen
Dingen in der Bestimmung meines Daseins» est problématique. Nous
supposons que, pour rendre cette phrase plus compréhensible, on peut remplacer
«Dingen in der Bestimmung» par «Bestimmungsgründen»16. On obtient
alors la phrase: «wo dies Bewußtsein 'ich bin' allen Bestimmungsgründen
meines Daseins gemein ist».

r25: La caractérisation de l'aperception transcendantale comme «purement

psychologique» est de toute façon inhabituelle, voire étrange. Dans un
pareil contexte, Kant caractérise le «moi qui pense et intuitionne intérieurement»

en tant que «sujet de l'aperception» comme le «moi logique» qui est
une «représentation apriori», d'une part, et le «moi de l'objet qui est
intuitionne par moi» en tant que «sujet de la perception» comme le «moi
psychologique» qui est une «conscience empirique», d'autre part (cf.
FORTSCHR., AA XX 270).

Ce changement terminologique s'explique très probablement par le fait
que pendant les années 1790 Kant a de plus en plus abandonné l'idée d'une
psychologie empirique comme science possible. Ce qui est «purement
psychologique» n'est alors plus un objet de connaissance. Un objet de connaissance

est «cosmologique».
Le contexte de la ligne r25 du FL montre bien que «cosmologique»,

comme caractérisation de l'aperception empirique, veut dire 'concernant un
monde spatio-temporel'; «existence cosmologique» signifie quelque chose

16 Cf. FL v23 & KrV B 275 selon B XXXIX note.



446 GEORG MOHR ET GERHARD SEEL

comme 'existence qui est située dans un monde spatio-temporel'. Une telle
existence, «mon existence comme grandeur dans le temps», est 'déterminée
dans le temps' et «en rapport avec d'autres choses» qui sont déterminées dans

l'espace et dans le temps17.

Cependant, il ne s'agit pas ici simplement d'une question de terminologie,
mais d'une thèse centrale de notre texte.

r26-r27: Selon cette thèse la conscience de soi empirique implique
nécessairement la conscience d'un rapport du sujet empirique avec d'autres choses
du monde spatio-temporel auquel appartient également le sujet. Le sujet
empirique est, comme les «autres choses qui existent, existaient et existeront»,

une «chose du temps passé, présent et futur» (cf. r26-27 et r23-
24)18.

r27-30: Le mot «denn» annonce une justification de cette thèse. Pourtant,
la phrase en question introduit un autre terme, «Zugleichsein» -«existence
simultanée» ou «simultanéité»-, dont la signification dans ce contexte n'est
éclaircie par aucune explication dans le texte précédent. Avant tout, on ne sait

pas dans quelle mesure ce terme peut ici justifier ou expliquer quelque chose.

On dirait plutôt que la notion d'existence simultanée est impliquée par l'idée
du rapport avec d'autres choses et qu'elle ne constituerait un argument en
faveur de cette idée que si elle avait été établie auparavant. Il faudrait qu'une
de ces deux notions soit déjà établie pour pouvoir développer l'autre. Si

l'introduction du concept de la simultanéité est censée apporter quelque chose
à la démonstration de la nécessité de l'extériorité pour la conscience de soi

empirique, Kant aurait dû montrer d'abord que l'aperception empirique est

une conscience d'existence simultanée et dans quelle mesure elle l'est, ce qui,
cependant, semble plutôt faire partie de la thèse à démontrer. On peut à la

limite admettre que l'idée de la simultanéité des représentations du sens

externe et de celles du sens interne est introduite explicitement dans les lignes
r9-rl 1 et ri6. En ce qui concerne l'aperception empirique en tant que
conscience de simultanéité, cf. v3.

Quoi qu'il en soit, dans r27 sqq. Kant utilise indéniablement l'idée d'existence

simultanée comme point de départ de la justification de sa thèse sus-
17 Cf. les termes «existence cosmologique» r31 et «Weltwesen» v4. Cependant, le

terme «Weltwesen» se trouve aussi, par exemple, dans la KpV, AA V 102, et dans Die
Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, AA VI 26 note et 128 note. Cf. aussi
R 6313. AA XVIII615 [21 -24]. Quant à l'opposition terminologique « psychologique » -

«cosmologique», cf. Die Religion..., AA VI 128 note.
18 A propos de l'expression «grandeur dans le temps», cf. B 226/A 183: «C'est par le

permanent seul que l'existence reçoit dans les diverses parties successives de la série du
temps une grandeur que l'on nomme durée.» Et B 262/A 215: «...la grandeur de
l'existence, c'est-à-dire la durée...». En ce qui concerne la détermination de l'existence
d'une chose comme grandeur dans le temps en général, cf. B 293. Sur le rapport entre
conscience de soi empirique (détermination de mon existence dans le temps) et
conscience d'une relation extérieure cf. R 5653, AA XVIII 309 sq.; R 5654, AA XVIII 313
[13-15]; R 6313, AA XVIII 615 [21-24],



COMMENTAIRE 447

mentionnée. Celle-ci est formulée plus exhaustivement dans les lignes v2 à v5.
Nous nous proposons de résumer les différentes versions de cette thèse capitale

de la manière suivante:
La conscience de soi empirique d'un sujet comprend la conscience d'un

rapport spatial (réel; cf. vl) avec des choses extérieures et distinctes de nous.
Le sujet empirique, tout en étant sans extension, occuperait donc néanmoins
un point dans l'espace. Pour comprendre l'argumentation qui justifie cette
thèse, nous sommes obligés d'entrer plus en détail dans la théorie kantienne

que ne le fait Kant lui-même dans le FL et de présenter des arguments qui soit
sont développés ailleurs par Kant, soit restent, même dans l'oeuvre publiée,
entièrement implicites (cf. nos remarques concernant le manque d'une théorie
développée du sens interne chez Kant, au début de notre commentaire).

La conscience de la simultanéité du sujet empirique avec d'autres choses

(extérieures) repose, selon les indices qu'on trouve chez Kant, sur le rapport
entre le sens externe et le sens interne, et entre leurs représentations respectives.

Sur la base de ce qui est dit dans le FL r2 à ri8 et de ce qu'on sait de la

KrV, on peut (et doit) maintenant décrire ce rapport plus précisément comme
suit. Représenter des données du sens externe engendre des représentations du
sens interne. Le temps étant la forme du sens interne, les représentations de

celui-ci sont disposées temporellement: elles se succèdent (cf. r29-30). Or,
comme chaque donnée du sens externe est liée à une donnée (une représentation)

du sens interne, il en résulte une suite temporelle où chaque fois deux
représentations, une du sens externe et une du sens interne, sont simultanées.
La conscience de soi empirique est tout d'abord une conscience de cette
simultanéité (cf. v2-3). Mais dans cette conscience de la simultanéité, je suis
également conscient de la différence ou distinction de chaque fois deux données

simultanées: Kant semble supposer que deux données qui sont simultanées

et distinctes l'une par rapport à l'autre, ne peuvent l'être que si elles se

réfèrent à deux choses différentes existant en même temps et se trouvant dans
un rapport spatial. Or, je suis immédiatement pour moi-même seulement
celui qui perçoit un objet, et non pas un objet perçu (cf. r32). Et ce percipiens
n'est que successif (cf. r30)19. C'est alors à moi-même que j'attribue les

données du sens interne, c'est-à-dire les actes de représenter. Etant tout à la
fois conscient de la simultanéité et de la distinction de ces actes ainsi que de

19 A ce sujet, cf. R 6312, AA XVIII 612; R 6313, AA XVIII 614; R 6314, AA XVIII
616; ainsi que KrV, B 237 sq. /A 192 et B 256 sq. /A 211.

A propos de la phrase r27-r30. il convient d'ajouter que l'incohérence grammaticale
(qui ne figure pas dans la traduction) du pronom relatif«das Dasein des percipientis, die
nur sukzessiv geschehen kann» s'explique par le fait que Kant a apporté des corrections
a son texte dont il n'a apparemment pas, cette fois, respecté toutes les conséquences
grammaticales. Dans r28 on voit que Kant voulait d'abord dire quelque chose comme
«weil alle Wahrnehmung in [der Zeit?] nur sukzessiv, d.i. vorwärts geschehen
kann». Il est très probable que «die» (r30) se réfère à l'expression biffée «alle
Wahrnehmung».



448 GEORG MOHR ET GERHARD SEEL

leurs contenus, je dois attribuer ces derniers non seulement à une autre chose

que moi, mais à une chose hors de moi, qui se trouve donc dans un rapport
spatial avec moi.

Par là, dans la conscience empirique de moi-même, c'est-à-dire dans la
conscience de mes actes de me représenter quelque chose, je suis toujours en
même temps conscient d'autres choses extérieures qui coexistent avec moi
dans le même espace, mais «placées dans un autre lieu de l'espace que celui où

je me trouve» (B 38/A 23). L'existence d'objets extérieurs est nécessaire pour
la conscience de soi empirique (pour la connaissance de moi-même) (v2-3),
puisque je ne pourrais même pas prendre conscience de la succession, du
changement de mes représentations «et par conséquent de mon existence dans
le temps où elles changent» (B 275 d'après B XXXIX note), si ce n'était par
rapport à quelque chose qui est simultané, distinct et (Kant le dit seulement
dans le FL v22) permanent. Pour «considérer mon existence comme grandeur
dans le temps» (r26), c'est-à-dire comme ayant une «durée», j'ai besoin de

quelque chose de permanent qui soit simultané et distinct par rapport à moi20.

Une prémisse fondamentale de Kant à ce propos est en fait celle selon

laquelle «tous les principes de détermination de mon existence, qui peuvent
être trouvés en moi, sont des représentations» (B 275 d'après B XXXIX note),
et celles-ci ne sont que changeantes, successives. Je ne perçois en moi rien de

permanent21. Une représentation ne subsiste pas. Seul le contenu d'une
représentation peut réapparaître à travers la suite temporelle de différents actes de

représentation. Or un tel contenu m'oblige à l'attribuer à un objet extérieur,
puisque le permanent nepeut pas être quelque chose en moi. Ce n'est donc que

par rapport à des choses extérieures réelles que je peux déterminer mon
existence et sa durée à travers la succession de mes représentations. La
conscience de la simultanéité, qui est inhérente à la conscience de soi empirique,
s'explique par le fait que les représentations du sens externe et celles du sens

interne ne peuvent être attribuées à des objets, si ce n'est à deux objets
distincts et simultanés: au sujet empirique d'une part (les représentations du
sens interne à l'objet extérieur d'autre part (les représentations du sens

externe). Cf. R 5653, AA XVIII 306, 309 et R 6311, AA XVIII 612 [3-4]: «Il
s'ensuit que nous ne connaissons jamais notre existence dans le temps que
dans le commercium» («Hieraus scheint zu folgen, daß wir unser Dasein in
der Zeit nur immer im commercio erkennen»).

r30-r34: L'expression «existence cosmologique» résume les explications
précédentes concernant mon existence dans le temps, dont je prends cons-

20 Cf. B XLI note: «...quelque chose de permanent, qui doit donc [!] être une chose
distincte de toutes mes représentations, et extérieure, dont l'existence est nécessairement

comprise dans la détermination de ma propre existence et ne constitue avec elle
qu'une seule expérience» (PI I 956 sq.).

21 Kant reprend ici une thèse de David Hume, A Treatise ofHuman Nature, éd. par
L.A. Selby-Bigge, 2ème éd. par P.H. Nidditch, Oxford : Clarendon Press, 1978, Book I,
Part 4. Section 6, pp. 251 sqq., et Appendix, pp. 633 sqq..



COMMENTAIRE 449

cience dans l'expérience interne. Outre la pensée, elle exige des données
sensibles (r30-31) et est par là phénoménale (r32). Simplement en tant que celui
qui perçoit un objet (percipiens; cf. commentaire de r27-30), je ne détermine

pas (ou pas encore) mon existence dans le temps. Pour ce faire, je dois

appréhender des objets de l'espace dans le temps (r33-34; cf. rl9 sqq., v2-3,
vlO-13). Dans ce sens-là, «dans l'immédiateté je ne suis pas un objet pour
moi-même». Cf. B 277 et R 5653, AA XVIII 306 [15-17].

r34-vl : Ce passage expose un argument que Kant n'avait pas encore développé

de façon aussi claire et décisive dans ses oeuvres publiées. Cet argument
concerne le caractère a priori de la certitude de l'existence d'un monde
extérieur, certitude garantie par une conscience a priori de l'espace et de l'existence
de choses réelles dans cet espace22. Il s'agit ici d'une conscience de l'extériorité
«avant» l'espace en tant que forme de l'intuition (cf. surtout v7-8). Il nous
semble que Kant n'a jamais montré aussi pertinemment qu'ici qu'une
réfutation de l'idéalisme ne saurait être empirique. L'argument en question est

encore évoqué à d'autres endroits du FL: v7-v9, vl5-vl6, vI7-v21 et v23-
v27. Nous traiterons ces cinq passages comme un tout.

r34 sqq : On affirme ici qu'une conscience a priori de moi-même comme
me trouvant dans un rapport avec d'autres choses est nécessaire (on peut
traduire vl : «Denn der Raum ist...» par «J'appelle 'espace' la conscience de

cette relation réelle»). Cette conscience d'une «relation réelle» est a priori
dans la mesure où elle n'est pas inférée de quelques perceptions réelles d'objets
spatiaux, mais qu'elle «précède» celles-ci (le mot «vor» -«avant»- ayant un
sens logique: 'indépendamment'; il désignera plus tard la condition nécessaire).

Ce ne sont pas les perceptions extérieures, mais «l'intuition de l'espace
elle-même» qui établit que «quelque chose existe en général à l'extérieur de
moi» (v7).

Ici 'nécessaire' n'est pas à identifier à a priori. Ce qui est nécessaire, c'est

que la conscience d'une relation réelle avec d'autres choses hors de moi soit a
priori. Je ne saurais en aucun cas acquérir le savoir de mon rapport spatial avec
d'autres choses par des perceptions réelles empiriques, puisque, en ce cas, les

données du sens interne (le seul qui me fournisse des représentations de

moi-même) devraient passer ensuite par le sens externe (qui seul fournit des

représentations de rapports spatiaux) pour que je me perçoive comme me
trouvant dans des relations spatiales avec un monde extérieur.

vl5 sqq.: Kant ajoute que l'extérieur («das Äußere») doit être représenté
avant qu'un objet y soit placé. C'est dans ce sens-là que l'intuition de l'espace
elle-même est une condition nécessaire et a priori pour pouvoir percevoir et
penser quelque chose comme extérieur.

" Cf. par contre KrV. A 375 (PI I 1448): «Toute perception extérieure prouve donc
immédiatement quelque chose d'effectivement réel même, et en ce sens le réalisme
empirique est hors de doute, c'est-à-dire que quelque chose d'effectivement réel dans
l'espace correspond à nos intuitions extérieures».



450 GEORG MOHR ET GERHARD SEEL

Aussi, le fait que «quelque chose d'extérieur correspond à ma représentation»

ne peut être perçu, mais doit se trouver «dans la représentation de

l'espace» en tant que «forme [a priori] de l'intuition» (vl7-19). Ici, Kant va
même jusqu'à dire que dans la forme a priori de l'intuition de l'espace, «la
liaison ou la relation [extérieure] des choses qui sont distinctes les unes des

autres» (et simultanées) est pensée et, justement, non pas perçue.
Par tout cela Kant dit manifestement plus que, par exemple, dans la

Dissertatio de 1770 qui contient en principe déjà l'esthétique transcendantale de

la KrV: «Possibilitas perceptionum externarum, qua talium, supponi!
conceptum spatii, non creai» (AA II 402 [19-20]).

Bien que je ne puisse savoir qu'empiriquement des objets singuliers qu'ils
se trouvent dans l'espace et que chacun d'eux a effectivement une existence
réelle (cf. v6-7), je sais (et dois savoir) pourtant a priori que quelque chose
existe en général à l'extérieur de moi. La représentation de l'espace et la
conscience de notre réceptivité par rapport aux principes déterminants
extérieurs en général doivent «survenir» («stattfinden») a priori (v23-25).

vl-v5: Il n'est donc pas besoin (et il ne serait même pas possible) de

conclure par un raisonnement à l'existence d'objets extérieurs en général. La
conscience a priori de l'espace est un élément tout autant inhérent à la
conscience et à la connaissance empiriques de moi-même qu'à la connaissance

d'objets extérieurs. Je me place a priori dans l'espace occupé par l'ensemble
des objets du monde extérieur et suis, dans ce sens-là, «immédiatement et

originellement conscient de moi-même en tant qu'être du monde»23.

L'expression «eben dadurch allein» -«justement, par là, et par là
seulement»- souligne que c'est pour la même raison que mon existence est
determinable et qu'elle n'est determinable que dans le temps et comme phénomène.

v6-v9 : Kant met en évidence la différence entre, d'un côté, les conditions de

la conscience de l'existence d'un objet singulier, laquelle je dois effectivement
inférer de quelques représentations extérieures empiriques, et, de l'autre, celles

de la conscience de l'existence de quelque chose à l'extérieur de moi en

général (d'un 'monde extérieur'), existence établie par l'intuition de l'espace

elle-même et par le savoir a priori de mon rapport avec des choses extérieures.

Cf. ci-dessus notre commentaire sur r34-r35 et v23-v25. A propos de l'existence

d'un objet singulier cf. B XLI note (PI I 956): «A quelles intuitions
données correspondent réellement des objets hors de moi, objets qui
appartiennent donc au sens externe, auquel on doit les attribuer, et non à l'imagination,

c'est ce qui doit être établi d'après les règles selon lesquelles l'expérience

en général (même l'expérience interne) se distingue de l'imagination ; le

principe est toujours, en cela, qu'il y a réellement une expérience externe».
La formulation «l'intuition de l'espace qui ne peut surgir de la forme du

sens externe...» (v7-8) est étrange, car, selon la théorie kantienne de l'espace,

21 Cf. aussi notre commentaire sur r27-r30, ainsi que R 5653, AA XVIII 309 sq. et
dans l'Opus posliumim.p.ex., AA XXI 63.



COMMENTAIRE 451

celui-ci est la forme du sens externe. Nous supposons que la phrase en question
veut dire que la forme du sens externe à elle seule ne suffit pas pour établir le

réel et donc un sens externe (v7-9 : « l'intuition de l'espace en tant que sens

externe réel»). Cette affirmation rejoint la thèse de la nécessité d'une
conscience a priori de mon rapport avec d'autres choses (r34 sqq.).

Les lignes v9-vl3 reprennent les réflexions plus directement liées au
rapport entre l'affection externe, l'acte d'appréhender, et l'autoaffection, pour
finir par la récapitulation d'une thèse capitale du FL: «le temps est précisément

la forme de l'appréhension des représentations qui se rapportent à quelque

chose d'extérieur à nous». Cf. ci-dessus ad rlO-rl 1 et ad rl6-rl7.
Les lignes vl4-v32 constituent, d'après notre division du texte, la troisième

partie du FL, qui commence par une sorte de note concernant la démonstration

de la réalité du sens externe et de l'extérieur en général, et qui revient, à la

fin, au sens interne.
vl4-vl6: Tel que Kant conçoit la théorie du temps et de l'expérience

interne et tel qu'il l'expose ici pour réfuter l'idéalisme, tout revient finalement
à poser la question fondamentale: comment montrer la possibilité d'un sens

externe, nié par l'idéalisme? Il est vrai qu'ailleurs (R 6312, AA XVIII 612

[8-14]) Kant dit qu'en dernière instance on ne peut pas expliquer comment ce

rapport à quelque chose hors de moi qu'est le sens externe est possible. Ici,
dans le FL, vl4-vl6, Kant signale que cette «difficulté» est d'autant plus
grande que, selon sa propre théorie, «on doit d'abord se représenter l'extérieur
avant d'y placer un objet». Mais il y a néanmoins des arguments qui montrent
que nous avons un sens externe réel.

vl6-vl7: Un premier argument est que sans avoir un sens externe (réel),
nous n'aurions même pas de concept de l'extérieur, c'est-à-dire que nous
n'aurions aucun concept de ce dans quoi nous plaçons les objets représentés
comme extérieurs. Cet argument est surprenant et on ne voit pas très bien
dans quelle mesure il est censé être convaincant face à l'idéalisme cité à la ligne
vl5. Celui-ci affirme justement qu'on peut parfaitement penser l'extérieur
sans pour autant avoir un critère par là-même de la réalité d'un sens externe
réel. L'argument des lignes vl6-vl7 est même apparemment incompatible
avec les affirmations concernant la conscience a priori de l'espace (surtout r34
sqq. et v23-27), à moins qu'on ne précise que cette conscience a priori, qui, il
est vrai, ne surgit pas de la forme de l'espace, contient néanmoins le concept de

l'extérieur, et que nous ne disposerions pas de ce concept, s'il n'y avait pas de
sens externe. Qu'il y ait en général'une relation extérieure, c'est ce que je sais de
la forme de l'espace24.

vl7-v21 : Même si le sens externe est une condition nécessaire afin que nous
disposions du concept de l'extérieur, les perceptions (réelles) du sens externe
n'établissent pas, comme nous l'avons déjà vu, la réalité effective de quelque
chose d'extérieur qui «corresponde à ma représentation et contienne le fon-

24 Cf. R 5653. AA XVIII 307 [26-30].



452 GEORG MOHR ET GERHARD SEEL

dement de son existence». L'argument décisif est qu'on ne peut pas, comme
doit le soutenir l'idéalisme vu par Kant, dériver du sens interne la représentation

de l'espace en tant que forme de l'intuition externe.
v21-v22 : Cet argument se rapporte finalement au 'permanent'. Le rapport

extérieur des choses distinctes les unes des autres et simultanées, rapport
«pensé dans la forme de l'intuition» externe, ne peut pas être purement une
détermination interne des états mentaux, puisqu'il manque à ceux-ci le
«permanent dans le changement des représentations» (cf. notre note 21). Ici de

nouveau le texte de Kant nous oblige à proposer une conjecture qui rende cette
phrase grammaticalement cohérente et complète. Nous l'avons reconstruite
comme suit: «Der Grund, warum dieses [Verhältnis] nicht für eine bloß
innere Bestimmung und Vorstellung seines Zustandes zu halten ist, ist der,
daß diesem [Zustand] das Beharrliche in dem Wechsel der Vorstellungen
fehlt».

v23-v25: Nous avons interprété «die letzteren», dans la parenthèse à la

ligne v24 sq., comme une faute grammaticale et avons rapporté cette expression,

qui aurait dû être «die letztere», à «Form sinnlicher Anschauung» (cf.
r34 sqq.).

v25-v29 : Outre le fait qu'on ne peut pas conclure de quelques perceptions
réelles à l'extériorité en général (v23-25), Kant souligne encore une fois qu'il
est impossible de dériver l'espace de principes internes déterminant la faculté
de représentation (v25-26). Vu que (a) toutes les déterminations internes ne
sont que des représentations (cf. ci-dessus) et que (b) «tout ce qui est représenté

dans l'espace l'est comme extérieur à nous», la thèse de l'idéalisme
revient à devoir «penser des représentations comme existant dans l'espace»
(v27 et v31-32) et à concevoir le sens interne comme celui qui fournit des

représentations de l'espace, ce qui est impossible25. On ne peut pas soutenir,
comme le fait l'idéalisme, la possibilité de prendre conscience de représentations

de l'espace comme appartenant au sens interne et nier en même temps la

certitude a priori de la réalité du sens externe.
v29-v32 : La phrase finale de notre texte tire une conclusion des considérations

immédiatement précédentes: si nous admettons la réalité du sens
interne ainsi que le fait que nous prenons effectivement conscience de ce que
nous avons des représentations de l'espace et de choses extérieures à nous,
nous admettons par là qu'il y a un sens externe réel dont les contenus peuvent
être pensés «comme se trouvant dans l'espace». Cf. B XL note: «la réalité [du
sens externe], à la différence d'un produit de l'imagination, repose seulement

sur le fait d'être liée inséparablement à l'expérience interne elle-même,
comme condition de sa possibilité» (PI I 956)26.

25 Cf. par exemple R 4673, AA XVII 637: «Les déterminations internes ne sont pas
dans l'espace»; en outre R 5653, AA XVIII 310 [7-19]; R 6315. AA XVIII 618 [17-21];
620 [21-22], ainsi que OP. POST., AA XX 338 [11-17]; 342 [3-4].

26 Nous tenons à remercier Alain Perrinjaquet pour les améliorations linguistiques
qu'il a apportées à ce commentaire.


	Commentaire

