Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 37 (1987)

Heft: 3

Artikel: Etudes critiques : Paul Ricceur, temps et récit : une intrigue
philosophique

Autor: Bonzon, Sylvie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381337

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381337
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 119 (1987), P. 341-367

ETUDES CRITIQUES

PAUL RICGEUR, TEMPS ET RECIT:
UNE INTRIGUE PHILOSOPHIQUE*

SYLVIE BONZON

Dans I’avant-propos ouvrant le premier tome de Temps et Récit!, Ricceur
situe son projet, parent de celui de la Métaphore vive?. Les deux ouvrages,
dit-il, sont «jumeaux», tous deux s’attachent a un phénomeéne d’innovation
semantique:

Dans les deux cas, du nouveau — du non encore dit, de I'inédit — surgit dans le
langage. (I,11)

La métaphore produit une nouvelle pertinence sémantique en rapprochant
des termes d’abord éloignés, et le récit «prend ensemble et intégre dans une
histoire entiére et compléte les événements multiples et dispersés (...)» (I,12).
Ces quelques citations m’autorisent deux ou trois remarques en préambule,
destinées 4 orienter notre parcours a travers cette impressionnante entreprise.
D’abord, je noterai que I’attention de Ricceur au surgissement, dans le langage,
d’un inédit me parait une constante de son ceuvre: qu’il s’agisse, déja, des
mythes ou pouvait se dire la faute dans Finitude et Culpabilité?, des réves,
symboles et symptomes de I’Essai sur Freud?*, ou des figures poétiques et
narratives de ses derniers travaux, il s’attache a y repérer des médiations
productrices de sens. Médiations, parce que I’expérience humaine ne se donne
pas a elle-méme dans I’éclat lumineux — ou «numineux» — d’une signifiance
immédiate; «productives», parce que la mise en ceuvre — a quelque plan
qu'elle appartienne — n’est jamais a ses yeux simple traduction d’un déja-1a,
mais, précisément, innovation.

S’ensuivra son effort pour tracer sa voie a I’écart de toute lecture réductrice
(nile mythe, ni le réve, ni la métaphore, ni le récit ne peuvent étre ramenés a un
«ce n’est que...» pré-langagier), mais distincte aussi de toute science des textes

* $’il n’est pas dans les habitudes de la Revue de publier des «études critiques» aussi
amples, I'importance de cet ouvrage de P. Ricceur et I'intérét qu’il suscite chez des
spécialistes de nombreuses disciplines justifient la présente exception. NDLR.

' PAUL RICGUR, Temps et Récit, Paris, le Seuil, T. I, 1983; T. 11, 1984; T. III, 1985.
Cité TR.

?PauL RIC®UR, La Métaphore vive, Paris, le Seuil, 1975.

P PAUL RICGUR, Philosophie de la Volonté, t. 11, Paris, Aubier, 1960 (2 vol.).

* PAUL RICEUR, De l'interprétation, essai sur Freud, Paris, le Seuil, 1965.



342 SYLVIE BONZON

travaillant sur la cloture du discours. «Expliquer plus, c’est comprendre
mieux»; Ricceur répéte souvent ce leitmotiv de son ceuvre et nous le verrons a
travers TR faire patiemment le détour des théories narratives (qu’il s’agisse
d’histoire ou de fiction) pour reverser I’apport de leurs explications au champ
de la compréhension.

A ce titre, il n’est pas surprenant que Ricceur souligne, dans ce bref avant-
propos, 'importance qu’il accorde a la référence:

L’é¢tude de la métaphore vive nous a entrainé a poser, au-dela du probléme de la
structure ou du sens, celui de la référence ou de la prétention a la vérité. (I,12-
13)

La métaphore dit ce qui ne peut étre dit, elle «re-décrit une réalité inaccessible
a la description directe» (I,13). Quant au récit:

Je vois dans les intrigues que nous inventons le moyen privilégié par lequel nous
re-configurons notre expérience temporelle confuse, informe, et, a la limite, muette.
(I, 13)

«Re-décrit» I'indescriptible, «re-configure» le confus... Ces expressions
situent Ricceeur parmi ceux qui, aujourd’hui, s’attachent a arracher le sujet a
toute illusion de maitrise, a souligner la perte toujours déja accomplie de
I’origine, a définir la pensée comme reprise, répétition ou traduction d’un
original inexistant.

Il n’était peut-étre pas inutile d’indiquer — fiit-ce plus que sommairement
— quelques-uns des enjeux de cette philosophie au moment d’aborder une
ceuvre dont les apparents détours pourraient par instants nous faire oublier
que ce dont 1l s’agit, c’est de la compréhension de soi et de son existence que
’lhomme atteint a travers les signes qu’il se donne.

Temps et Récit est constitué de quatre parties réparties en trois volumes. Le
premier volume comprend les deux premiéres parties:

I: le cercle entre récit et temporalité;
II: I’histoire et le récit;

Premiere partie: le cercle entre récit et temporalité

Dans la premiére partie, Ricceur expose la « présupposition» fondamentale
que toute son entreprise va s’efforcer de fonder, a savoir que:

Le temps devient temps humain dans la mesure ou il est articulé de maniére
narrative; en retour le récit est significatif dans la mesure ou il dessine les traits de
I’expérience temporelle. (I,17)

Cette premiére partie s’ouvre par une «double entrée» historique: les
paradoxes du temps chez saint Augustin (Confessions, 1.XI) et la mise en
intrigue dans la Poétique d’Aristote. L’analyse de saint Augustin permet a



PAUL RICEUR, TEMPS ET RECIT 343

I’auteur de mettre en évidence «le caractére aporétique de la réflexion pure sur
le temps» (I,21), qui est un des thémes récurrents de ’ouvrage:

la spéculation sur le temps est une rumination inconclusive a laquelle seule réplique
I'activité narrative. (1,21)

Et de ce point de vue, il n’est pas insignifiant que la réflexion sur le temps
soit, chez saint Augustin, un chapitre des Confessions, c’est-a-dire d’un récit.
Auterme d’une méditation qui rejaillit de difficulté en difficulté, saint Augus-
tin définit le temps comme «distensio animi»; le temps n’a pas d’autre «lieu»
que I’ame, il est coupé de tout support cosmologique. Et cet espace métapho-
rique de ’ame nait lui-méme des trois «tensions» qui s’y jouent entre le
présent du passé (mémoire), le présent du présent (vision ou attention), le
présent du futur (attente):

que I’ame se «distende» a mesure qu’elle se «tend», voila la supréme énigme.
(I,41)

Le deuxiéme chapitre, lecture de la Poétique d’Aristote, est consacré a la
«mise en intrigue», «intrigue» traduisant «muthos» pour respecter 1'idée
d’ «agencement des faits» précisée par Aristote (50a5) et pour éviter 'ambi-
guité, en frangais, du mot «histoire». L’opération de la mise en intrigue, telle
qu’Aristote la décrit, apparait a Ricceur comme la «réplique inversée» de la
«distensio animi», en tant qu’ «activité éminemment verbale ou la concor-
dance répare la discordance» (1,55).

Ricceur s’attache dans sa lecture d’Aristote a deux concepts principaux:
celui d’intrigue (muthos) et celui d’activité mimétique (mimesis). L'un et
Pautre nous accompagneront a travers toute la lecture de TR, mais subiront a
partir de leur sens aristotélicien des développements considérables. Ricceur
insiste d’emblée sur le fait que ces concepts doivent étre compris au sens actif,
en tant qu’opération. C’est I’activité productrice d’intrigues qu’il soulignera,
tant dans le récit historique que dans le récit de fiction, et c’est a ce titre
seulement que le récit, en général, pourra étre reconnu comme pouvoir de
reconfigurer ’expérience temporelle. L’opération du muthos consiste a pren-
dre ensemble une succession d’actions; il en fait un tout organisé, avec un
commencement et une fin, et cette organisation reléve de I’'intrigue et seule-
ment d’elle. C’est grace a cette organisation, a cette mise en ordre effectuée par
le pocte, que le factuel devient intelligible: 'intrigue engendre des universaux
(cf1,70), éthiques ou politiques puisque le modéle aristotélicien est celui de la
tragédie. Mais cette cohérence de I'intrigue n’est pas obtenue sans tension avec
e qui la menace: les épisodes, les «incidents effrayants ou pitoyables», les
renversements. C’est pourquoi Ricceur peut la qualifier de «concordance
discordante» (I,72).

Le concept de mimesis permet a Ricceur de dégager de sa lecture d’Aristote
une structure qui conduira toute la suite de son travail. Comprise non comme



344 SYLVIE BONZON

copie mais comme «imitation créatrice» (1,76), la mimesis est «la coupure qui
ouvre I’espace de fiction» (I,76). Mais la mimesis est mimesis d’actions, et les
actions appartiennent aussi bien au réel qu’a I'imaginaire, a 1’éthique qu’au
politique, ce qui «suggere que la mimesis n’a pas seulement une fonction de
coupure mais de liaison» (I,76). La page que je ne fais ici que paraphraser doit
étre lue attentivement, parce qu’elle introduit le théme des trois mimesis, qui
organise toute I’ceuvre.

Par son enracinement dans ’agir humain, la mimesis fait référence a ce que
Ricceur appelle un «amont» du texte, c’est mimesis 1; mimesis 11, c’est la
mimesis- création, «l’autre scéne» construite par le texte, et mimesis IlI
désigne un «aval» de la composition poétique:

I’activité mimétique ne trouve pas le terme visé par son dynamisme dans le seul
texte poétique, mais dans le spectateur ou le lecteur. (1,77)

Ce triple aspect de ’activité mimétique souligne a la fois 'importance du
moment créateur, sa nécessité pour passer d’un «amont» a un «aval», c’est-
a-dire I'irréductibilité du texte et de son opération a autre chose que lui, mais
aussi le refus de s’enfermer définitivement dans la «cloture» du texte.

Et je suis frappée par une ressemblance qui n’est peut-étre pas fortuite entre
ce modéle des trois mimesis et celui de la «distensio» augustinienne entre
présent du passé, présent du présent et présent du futur. On pourrait, je crois,
développer ce parallélisme assez loin: I'attention qui définit le présent du
présent conviendrait aussi bien au regard porté sur le texte dans sa cloture,
mais ne suffirait pas a une prise en compte compléte de celui-ci sans «mé-
moire» de ce qu’il prend en charge et tente de rendre intelligible, ni sans
«attente» de ce qu’il va modifier de I’expérience en la disant.

La catharsis aristotélicienne annonce cette notion de mimesis III: elle
consiste en «la transformation en plaisir de la peine inhérente» (1,83) 4 la pitié
etala frayeur. Elle est un effet de ’ceuvre sur le spectateur, mais par I'opération
méme de celle-ci: «I’épuration consiste d’abord dans la construction poéti-
que» (I,83). Il est important de le souligner, me semble-t-il: de méme que le
futur n’existe pour saint Augustin que comme présent du futur dans I’attente,
ainsi le moment de mimesis 111, par lequel le lecteur s’approprie le monde de
'ceuvre, appartient encore a I’ceuvre elle-méme, et non a la psychologie du
lecteur.

Le troisiéme chapitre de cette premiére partie est consacré a la construction
de la médiation entre ’analyse augustinienne du temps (sans référence a la
narration) et 'analyse aristotélicienne de 'intrigue (qui, elle, ne se référe pas a
la temporalité). Il s’agit d’une premiére «mise & I'épreuve» de I’hypothése de
base de TR, a savoir que:

i{ existe entre I'activité de raconter une histoire et le caractére temporel de 1'expé-
rience humaine une corrélation qui n’est pas purement accidentelle [...] (1,85)



PAUL RICGEUR, TEMPS ET RECIT 345

Cette mediation entre temps et récit est articulée a ’aide de la distinction
entre les trois mimesis évoquée plus haut:

C’est en construisant le rapport entre les trois modes mimétiques que je constitue
la médiation entre temps et récit [...]. Nous suivons donc le destin d’un temps pré-
figuré a un temps refiguré par la médiation d’un temps configuré. (1,87)

Dans l'introduction a ce chapitre, Ricceur inscrit fermement son projet
dans le champ de I’herméneutique: mimesis II, nous ’avons vu, «coupe»
I'eeuvre du monde de I’expérience, I'institue comme texte «clos». Mais ce
moment, selon Ricceur, trouve en fin de compte son sens comme «pivot»
entre mimesis I et mimesis I11. C’est a ce titre que le projet de 7R reléve de
’herméneutique — par opposition a la sémiotique qui, elle, travaille sur le
texte clos:

Une herméneutique, en revanche, est soucieuse de reconstruire I'arc entier des
opérations par lesquelles I’expérience pratique se donne des ceuvres, des auteurs et
des lecteurs. (1,86)

Le moment de mimesis 11, pris seul en compte par la sémiotique, s’inscrit
dans une trajectoire qui le précéde et ’'achéve. En d’autres termes, ’'approche
objective du texte, I’étude de ses structures, s’enracine dans une premiére
lecture «naive» qui «produit» I’ceuvre a partir de ’expérience opaque et
s’achéve dans une lecture «informée» qui inscrit dans I'expérience I'effet de ce
détour par les pouvoirs de I'intrigue. «Expliquer plus pour comprendre
mieux»...

Mimesis I désigne les ancrages que la composition narrative trouve dans la
comprehension pratique du lecteur: compétence a penser le domaine de 1’ac-
tion et son articulation en récit, ressources symboliques du champ pratique,
caractere temporel de expérience qui «appelle» en quelque sorte le récit:

On voit quel est dans sa richesse le sens de mimesis 1: imiter ou représenter
I"action, c’est d’abord pré-comprendre ce qu’il en est de I’agir humain: de sa séman-
tique, de sa symbolique, de sa temporalité. C’est sur cette pré-compréhension,
commune au poéte et a son lecteur, que s’enléve la mise en intrigue et, avec elle, la
mimétique textuelle et littéraire. (I,100)

«Avec mimesis 11 s’annonce le royaume du comme si» (I,101), c’est le
moment ou le texte s’arrache a I'expérience immédiate et ouvre un nouvel
espace. Comme nous ’avons déja vu, ce moment est congu comme médiation
entre «I’'amont et "aval» du texte. C’est a proprement parler le moment de
I'opération configurative qui fait d’événements individuels une histoire, com-
Pose en un tout des facteurs hétérogeénes et prend en charge les paradoxes du
temps affrontés par saint Augustin. Ce dernier point est évidemment essentiel
ici pour mettre a I’épreuve la thése de TR, selon laquelle:

c’est dans la capacité de la fiction a re-figurer cette expérience temporelle en proie
aux apories de la spéculation philosophique que réside la fonction référentielle de
Pintrigue. (I,13)



346 SYLVIE BONZON

En effet la mise en intrigue permet de rassembler en un tout signifiant,
faisant figure, doté d’un commencement et d’une fin, et susceptible d’étre
suivi par qui lit ou entend I’«histoire», une succession d’événements se sui-
vant I'un I'autre comme les instants insaisissables du temps vécu. En tant
qu'elle «extrait une configuration d’une succession [...] la mise en intrigue
apporte au paradoxe une solution qui est l’acte poétique lui-méme»
(I,104).

Arrétons-nous un instant a cette formule: toute ’entreprise de 7R est en
effet attachée a la fonder et a "approfondir. Ce que les récits (historiques ou
littéraires) apportent, selon Ricceur, ce n’est pas une solution théorique au
«probléme» du temps, qui permettrait de répondre a la question angoissée de
saint Augustin: «Qu’est-ce que le temps?». C’est un «faire», une opération
que le lecteur répéte et qui lui permet de tenir ensemble, dans I’espace privi-
légié de la fiction, la succession et ’épaisseur, la disparition et la permanence,
de parcourir un présent lourd de son passé et de son futur, que le récit sauve de
I’éclatement en ces «ek-stases» temporelles. Un parcours qui ne maitrise pas
le temps, puisqu’il obéit a la succession des épisodes, mais qui peut commen-
cer a le penser, puisqu’il le maintient enclos entre un commencement et une
fin.

Quant a mimesis 111, ce moment «marque I'intersection du monde du texte
et du monde de I'auditeur ou du lecteur» (I,109). L’acte de lecture est évi-
demment central ici, et Ricceur s’y arrétera longuement dans sa quatrieme
partie. Mais on peut déja souligner que cet acte acheve ’acte configurant et que
celui-ci, mimesis 11, ne serait pas complet sans lui: I'effet produit par le texte,
cette «reconfiguration» de I’expérience du lecteur que la lecture effectue, n’est
pas extérieure au texte lui-méme et a sa signification. Mais mimesis 111 va
permettre aussi de poser le probléme de la référence, que mimesis I met entre
parenthéses:

ce qui est communiqué, en derniére instance, c’est, par dela le sens d’une ceuvre, le
monde qu’elle projette et qui en constitue I’horizon. (I,117)

Cette question devra tenir compte de la distinction entre récit historique et
récit de fiction, distinction qui jusqu’ici n’a pas été prise en compte. Mais en
introduisant la notion de référence dés ’esquisse initiale du modéle des trois
mimesis, Ricceur éclaire bien un des enjeux de sa démarche: si la configuration
de mimesis 11 s’achéve dans la refiguration opérée par mimesis 111, de quelque
récit qu’il s’agisse, alors le moment référentiel est a prendre en compte aussi
bien pour le récit de fiction que pour le récit historique, et le poids éthique qui
s’attache a ce moment aussi.

J’ai tenté de rendre compte avec précision de la premiére partie de 7R, qui
permet de comprendre la visée de cette vaste entreprise. Parailleurs, I’esquisse
quiy est proposée de ’articulation des trois mimesis fournit déja de nombreux
points d’accrochage a partir desquels le lecteur pourra, s’il n’a pas le temps dé



PAUL RICEUR, TEMPS ET RECIT 347

traverser toute I’ceuvre, choisir certains moments qui I’intéressent plus immeé-
diatement, sans pour autant oublier leur appartenance a un mouvement
d’ensemble.

La suite de cet ouvrage, de la seconde a la quatriéme partie, ne sera qu’une longue
et difficile conversation triangulaire entre I’historiographie, la critique littéraire et la
philosophie phénoménologique. (I1,125)

Je vais maintenant essayer d’indiquer les grandes lignes de cette «conversa-
tion».

Les deuxiéme et troisiéme parties de 7R se présentent comme deux appro-
ches paralleles du récit, a partir de la bifurcation entre récit historique et récit
de fiction. Dans les deux cas, le lecteur est impressionné par 'immense «dé-
tour» que lui impose Ricceur a travers les théories de ’historiographie, d’une
part, de la narrativité, d’autre part. Je reviendrai en conclusion sur ce point,
mais j’aimerais noter, a I’entrée de ce moment de I’ceuvre, qu’il me semble
pouvoir €tre lu comme par analogie avec mimesis II: comme si la premiére
partie figurait la « précompréhension» d’un probléme, que le détour par les
théories analysées permettra de poser de maniére renouvelée dans la qua-
trieme partie, ou le sens méme de ce détour apparaitra, son effet sur notre
pensée de la relation entre temps et récit. N’est-il pas vrai que cette relation
nous est en quelque sorte obscurément familiére, parce que le récit parcourt un
certain laps de temps et qu’inversement toute tentative pour dire notre expé-
rience dans sa temporalité prend «naturellement» la forme d’un récit? Il me
semble ainsi que 7R lui-méme se présente comme cet «arc» dont il parle,
partant de notre précompréhension du rapport entre le temps et le récit pour
aboutir, a travers la minutieuse analyse des théories du récit, 4 une compré-
hension plus explicite et éclairée de la relation qui les unit et dans laquelle se
découvre finalement un trait constitutif et irréductible de notre expérience
temporelle. Je ne sais trop ce que vaut cette analogie, qui ne se voudrait pas
simplement astucieuse... Elle me permet en tout cas d’insister sur le fait que
ces deux parties ne devraient pas étre envisagées pour elles-mémes, sinon
momentanément, dans un dialogue — qui serait bienvenu — avec les «spé-
cialistes» de I’histoire et de la fiction. Elles ne s’achévent que dans la qua-
triéme partie; ici encore: « Expliquer plus pour comprendre mieux.»

Deuxiéme partie: I’histoire et le récit

Le modéle des trois mimesis proposé dans la premiére partie ne faisait pas
Intervenir la différence entre historiographie et fiction. Dans cette deuxiéme

partie, Ricceur va s’efforcer de montrer que I’histoire est reliée a la compétence
narrative:



348 SYLVIE BONZON

[...] si I'histoire rompait tout lien avec la compétence de base que nous avons a
suivre une histoire [...], elle perdrait son caractére distinctif dans le concert des
sciences sociales: elle cesserait d’étre historique. (I,133)

Mais il faut préciser tout de suite qu’il ne s’agit pas de défendre «!’histoire
narrative», conception dépassée aux yeux de I’auteur. Il s’agit bien plut6t de
reconstruire les liens indirects de I’histoire au récit. Faire voir ces liens, c’est
rattacher I’explication historique a la compréhension narrative — et a ce titre
encore Pentreprise de Ricceur s’inscrit dans la tradition du débat entre erkld-
ren et verstehen. Liens indirects, filiation oblique: I’historiographie n’est pas
réduite a la narrativité, mais les relais entre 'une et [’autre permettent de
penser a la fois leur parenté et leur écart.

La premiére section de cette deuxiéme partie s’intitule: L éclipse du récit.
Cet effacement du récit est montré a travers deux courants de pensée indé-
pendants I’'un de I’autre, mais qui aboutissent tous les deux au déni du carac-
tére narratif de I’histoire.

Il s’agit d’abord de I’historiographie fran¢aise contemporaine, qui efface le
role de I’événement. Soit qu’elle critique la notion d’événement en insistant
sur le fait qu’il est toujours reconstruction du passé (R. Aron, H.-1. Marrou);
soit qu’elle attribue comme objet a I’histoire la longue durée et le fait social en
lieu et place de I’événement et de I'individu (F. Braudel). L’autre courant
envisagé dans cette premiére section est celui de /’épistémologie de ["histoire,
issue du positivisme logique. Aunom de I'unité de la science, les lois générales
en histoire se voient attribuer la méme fonction que dans les sciences natu-
relles, de sorte que le statut narratif de ’événement historique n’est pas pris en
compte. C’est le modéle nomologique. Mais a I'intérieur méme de ce courant,
le modéle fort emprunté aux sciences subit divers affaiblissements pour étre
applicable, sous la contrainte en quelque sorte de la pratique historienne.

La deuxiéme section de cette deuxiéme partie a pour titre: Plaidoyers pour
le récit. Ricceur nous y propose deux groupes de théories, qui convergent vers
une revalorisation du récit en histoire.

Celles, d’abord, qui opérent une critique du modeéle nomologique; 1l ne
s’agit plus ici de I’affaiblir mais d’en contester la pertinence. Je reléverai la
critique (W. Dray) de la notion de loi en histoire. Elle conduit a souligner qué
ce qui intéresse I’historien, c’est «ce qui est effectivement arrivé dans tous ses
détails concrets» (I,177) et & ce titre différe de tout phénoméne susceptible
d’étre rattaché a une méme classe. De nouveaux modeéles d’explication appa-
raissent dans ce contexte. Par exemple I’explication par les raisons, qui
reconstruit le calcul fait par I’agent; Ricceur y repére des parentés avec I'ana-
lyse aristotélicienne de la mise en intrigue, en particulier la référence a quelque
chose «qu’un homme ferait ou dirait nécessairement ou vraisemblablement»
(1,185). Mais ce type d’explication relie directement la théorie de I’histoire a
celle de Iaction et par conséquent ne vaut que pour des agents individuels —
ce qui la rend peu pertinente pour la pratique des nouveaux historiens. D’ou



PAUL RICEUR, TEMPS ET RECIT 349

I’hypothése de Ricceur que la prise en compte du niveau narratif, celui que
mimesis 11 décroche du plan de I’action, pourrait «combler le fossé qui
demeure entre 'explication par les raisons d’agents individuels [...] et [celle]
des processus historiques a grande échelle par des forces sociales et non
individuelles.» (I1,187)

Un autre type d’explication fait I’objet d’une longue étude par Ricceur,
toujours dans la ligne de la critique du modéle nomologique: I’explication
«quasi-causale» (G. H. von Wright), qui vise a «conjoindre explication cau-
sale et inférence téléologique» (I,187). Ce modéle s’efforce de coordonner
divers modes d’explication, mais il lui manque, selon Ricceur, «un fil conduc-
teur de 'ordre de la compréehension» (1,202), et ce «fil conducteur [...] est
'intrigue en tant que synthése de I’hétérogéne» (ibid.).

La voie de la critique du modéle nomologique semble donc offrir des
modé¢les d’explication en histoire, qui, a la fois, ont quelque chose a voir avec
le modéle de la mise en intrigue et, en méme temps, « manquent» de quelque
chose que le modéle narratif pourrait leur apporter.

La seconde ligne conduisant au rapprochement entre histoire et récit est
celle de la réévaluation du récit. Dans ce chapitre, Riceeur nous présente un
certain nombre de travaux qui défendent une conception narrativiste de
explication en histoire: I’analyse de la phrase narrative par A. Danto; le
concept de followability introduit par W. B. Gallie: un récit doit pouvoir étre
suivi et 'explication n’intervient que quand ce n’est pas le cas, elle est donc au
service du récit, et la continuité entre histoire et récit est fortement soulignée.
H. White, lui, voit dans la configuration, la mise en intrigue, un mode d’ex-
plication en histoire et affirme I'appartenance de I’histoire et de la fiction 4 la
méme classe. Enfin Ricceur s’arréte a I'ouvrage de P. Veyne: Comment on
écrit I’histoire’, qui fait de la mise en intrigue ce qui qualifie un événement
comme historique:

Un événement historique n’est pas seulement ce qui arrive, mais ce qui peut étre
raconté, ou qui a déja été raconté dans des chroniques ou des légendes. (1,240)

Le premier chapitre de cette section analysait des théories qui mettaient en
question le modéle nomologique et dans lesquelles Ricceur a fait apparaitre un
«manque» susceptible de «faire signe» en direction du modéle narratifinitial.
Dans ce second chapitre, il sattache & des conceptions de Ihistoire qui
¢mpruntent directement tel ou tel trait au récit, mais qui — précisément en
raison de ce rapport direct — ne permettent pas vraiment de rendre compte de
la spécificité du récit historique et de I'explication recherchée par I’historien.
La coupure épistémologique entre histoire et récit imposée par les analyses de
la premiére section n’est pas récusée par celles de la seconde. C’est plutdt leur
insuffisance 4 en corriger les excés qui est apparue. D’ou la conclusion qu’en
tire Ricceur: il faut

* PAUL VEYNE, Comment on écrit Uhistoire, Paris, le Seuil, 1971.



350 SYLVIE BONZON

explorer le lien indirect qui doit étre préserve [...] entre I’historiographie et la com-
pétence narrative [...]. (I,247)

Ce sera ’objet de la froisiéme section de cette deuxiéme partie, intitulée:
L’intentionnalité historique.

Rattachant sa démarche a la méthode husserlienne de «questionnement a
rebours», Ricceeur souligne que, dans le cas de I’histoire, ce n’est pas a un « vécu
immédiat» que nous sommes renvoyés mais a «un monde de I’action déja
configuré par une activité narrative, antérieure quant au sens a I’historiogra-
phie scientifique» (1,253). Et il va s’efforcer de faire voir que I’historiographie
elle-méme offre un certain nombre de relais a ’aide desquels le renvoi indirect
au plan de la compréhension narrative peut étre reconstruit. Mais ’analyse de
la mimesis nous a montré que ’activité narrative opére le passage des preéfi-
gurations du monde de I’action vécue, par les configurations constitutives de
la mise en intrigue, aux refigurations de mimesis II1. Par conséquent, le double
trait de rupture et de renvoi qui marque le rapport entre I’histoire et la
narration redouble celui qui sépare I’activité narrative du monde de ’action
effective tout en y renvoyant.

Comme le remarque Ricceur, la dérivation indirecte de I’histoire a partir de
P’activité narrative est oubliée et cet oubli est méme probablement une condi-
tion nécessaire de la constitution de I’historiographie comme savoir. Du coup,
le renvoi au champ de I’action déja précomprise en arriére méme du récit est
lui aussi oublié. Mais I'opération de reconstruction de cette filiation et de ces
renvois a laquelle I’auteur va se livrer est rendue a ses yeux possible — et
appelée en quelque sorte — par la présence dans le récit historique de relais,
signes a la fois de ce nécessaire oubli et du fait qu’il n’est pas complet. Ricceur
va repérer de tels «relais» sur le plan des procédures de I’historiographie, sur
celui des entités qu’elle utilise et sur celui du termps qu’elle construit.

En ce qui concerne les procédures explicatives, Ricceur voit dans I'impu-
tation causale singuliére (M. Weber et R. Aron) la structure de transition entre
I’explication par loi et ’explication par mise en intrigue. Cette construction
imaginaire probabiliste est un raisonnement qui «regarde» d’une part vers
I’explication scientifique (analyse de la situation en facteurs, recours a des
régles d’expérience, prise en compte d’une sorte d’échelle de probabilité rela-
tive), et d’autre part vers la mise en intrigue. La continuité avec I'opération de
celle-ci est assurée par le rdle de 'imagination. Les «constructions irréelles»
de I’historien sont importantes en particulier parce qu’elles offrent, selon
Aron, «le seul moyen d’échapper a I'illusion rétrospective de fatalité» (I, 263).
Notons ce trait qui, en méme temps qu’il rapproche historien et narrateur — €t
parce qu’il le fait —, insére dans le texte de I’historien quelque chose de la
temporalité vivante, «incorpore au passé I'imprévisibilité qui est la marque
du futur» (I, 263). Notons aussi que cette imputation causale singuliére n’est
pas une imputation morale, ce qui évite d’en limiter ’application aux actions



PAUL RICCEUR, TEMPS ET RECIT 351

individuelles: I’historien peut aussi se demander ce qui se serait passé si la
bataille de Salamine avait tourné autrement.

Sur le plan des entités, Riceeur rappelle d’abord I'importance de la coupure
que I’historiographie, en particulier I’historiographie contemporaine, impose
de reconnaitre entre le personnage du récit et les entités historiques. Cette
coupure, ici encore, impose une filiation indirecte du récit a ’histoire et ne
permet qu’elle. Sur ce plan, les relais recherchés par Ricceur sont ce qu’il
appelle des «entités de premier ordrey, c’est-a-dire des

entités sociétales qui, tout en étant indécomposables en une poussiére d’actions
individuelles, font néanmoins mention, dans leur constitution et dans leur défini-
tion, d’individus susceptibles d’étre tenus pour les personnages d’un récit. (1,270)

Ricceur montre, a partir d’une analyse de la notion de société par M. Man-
delbaum, que,

des lors qu’elle est traitée comme une entité singuliére [la société] figure dans le
discours historique comme un quasi-personnage. (1,275)

I1'y a référence oblique de I’entité aux individus et ¢’est pourquoi I'exten-
sion par analogie du role de personnage aux entités est justifié. Ici encore, le
caractére indirect de la relation histoire-récit est souligné par Ricceur: il ne
s’agit pas de réduire ’entité aux individus qui la composent, ni de faire d’elle
un «grand personnage», mais de faire voir qu’elle désigne, comme dans son
dos, les individus, dont elle est par ailleurs coupée. On voit bien ici le double
décrochement par rapport au vécu: ¢’est parce que le récit, I’entrée en mimesis
II, a décroché le personnage de ’individu réel que I’historien peut répéter cet
écart et faire de la société un quasi-personnage. Par ce biais, ces entités de
premier ordre visent bien la sphére de I’action, celle de mimesis 1, mais a
travers la catégorie narrative de personnage, qui reléve de mimesis I1.

Reste le troisiéme registre, celui du temps de I'histoire:

Peut-on démontrer que le temps construit par I’historien est issu, par une série
d’¢carts, de la temporalité propre au récit? (1,288)

Cest ici I’événement qui fera relais entre histoire et récit, non qu’il soit
question de revitaliser I’histoire dite «événementielle», mais par le biais de la
notion de «quasi-événement». Dans le récit, «les événements eux-mémes
recoivent une intelligibilité dérivée de leur contribution a la progression de
Pintrigue» (1,288). Pris en elle, ils sont a la fois singuliers et typiques, contin-
gents et attendus, et enfin déviants et pourtant tributaires des paradigmes
narratifs regus dans une culture. Ricceur défend alors la thése que, compte tenu
de ce décrochage déja opéré par le récit entre 'événement vécu et I'événement
raconte,

les événements historiques ne différent pas radicalement des événements encadrés
par une intrigue. (I,289)



352 SYLVIE BONZON

Cette thése est illustrée par une longue et attentive lecture de I'ceuvre de
F. Braudel: La Méditerranée et le monde méditerranéen a ['époque de Philippe
17¢, ceuvre dans laquelle Riceeur voit une «quasi-intrigue» a laquelle concou-
rent les trois niveaux auxquels Braudel se place successivement: la géo-
histoire, I’histoire des structures et des évolutions lentes, I’histoire politique.
L’intrigue, avons-nous vu, est toujours une «synthése de ’hétérogeéne»; ainsi
’ceuvre de Braudel conjugue des temporalités hétérogenes: celle des structu-
res, celle des cycles, celle des événements. Dés lors, s’il y a quasi-intrigue, il ya
événement, en un sens renouvelé: I’événement — selon une trajectoire amor-
cée par ’opération narrative — est une variable de l'intrigue (1,303), et rien ne
nous contraint a le penser comme bref et instantané. Ce retour a ’événement
par le biais de la longue durée, que Ricceur repére encore a travers d’autres
travaux de I'historiographie frangaise contemporaine, est nécessaire selon lui
pour que le temps long de la longue durée ne soit pas un temps sans présent,
donc aussi sans passé et sans futur, pour que I’historien ne «reconduise pas le
temps humain de I’histoire a la nature» (cf 1,312).

«Quasi-intrigue», «quasi-personnage», «quasi-événement»: les termes
par lesquels Ricceur inscrit ’historiographie dans le champ du narratif disent
bien I’effet produit sur le modéle initial par I'usage qui en a été fait. Ni la
coupure épistémologique ni I’appartenance au récit ne permettent isolément
de penser I'histoire; il y a filiation du récit a I’histoire, mais filiation indirecte,
oblique. Le champ historique est reconnu dans sa spécificité, et avec le sens
qui lui est propre, parce que les «relais» dépistés ne sont jamais présentés
comme des répliques ou des redites répétant un schéma initial, mais comme
des inventions, des nouveautés, déplacées par rapport a lui et le déplagant. A la
filiation oblique entre narration et histoire correspond, du c6té de I’hermé-
neutique, I’'usage producteur d’un modéle «en expansion», dérivé; seul un tel
usage du modéle peut repérer une filiation de cet ordre, lui faire droit et par la
rendre compte de la genése du discours historique comme d’un discours neuf.
On devine alors pourquoi Ricceur peut dire Temps et récit «jumeau» de
La Métaphore vive: comme elle, il illustre ce qui me parait une constante de la
philosophie de Ricceur, cette volonté de dire I’enracinement de toute «inven-
tion» dans ce qui la précéde sans réduire jamais le neuf au déja-la. C'est
peut-étre finalement le rapport méme entre nature et culture qui pourrait étre
tout entier articulé selon ce code de I’ «oblique», a la maniére dont, déja,
Platon voyait dans le monde du luxe et du superflu un monde greffé sur celui
des besoins naturels, «prime de plaisir» gratuite et dangereuse surgissant en
plus des satisfactions nécessaires qui en sont pourtant, d’abord, ’occasion...
(cf. République 11, 369b ss.). Mais c’est aussi une nouvelle unité du sujet, se
produisant a travers des parcours a la fois inventifs et pourtant accueillants,
que cette herméneutique nous invite a penser.

6 FERNAND BRAUDEL, La Méditerranée et le monde méditerranéen a l'époque de
Philippe 11, Paris, A. Colin, 1949,



PAUL RICGEUR, TEMPS ET RECIT 353
Troisieme partie: la configuration dans le récit de fiction

Le deuxieme tome de 7R en contient la troisiéme partie, consacrée au récit
de fiction, et donc paralléle a la deuxiéme qui portait sur I’historiographie.
Ricceur s’y attache aux opérations configurantes qui font le texte, dans sa
situation d’écart, de coupure d’avec le monde «réel»; nous sommes donc
toujours dans les limites de mimesis 11, c’est-a-dire que ni la question de la
référence, ni celle, corrélative, de la «refiguration» du temps par le récit ne
seront traitées ici. Et sur ce plan, récit historique et récit de fiction sont deux
démarches analogues, non pas opposées. Cette troisiéme partie se compose de
quatre chapitres.

La question envisagée dans le premier chapitre, intitulé Les métamorpho-
ses de l'intrigue, est celle de savoir si le concept d’intrigue, tel qu’il a été défini a
partir de la Poétique d’Aristote, reste valable pour les ceuvres apparues depuis
lors, et en particulier pour ce genre nouveau qu’est le roman. Je retiens quel-
ques traits de cette analyse, nourrie, comme celles consacrées a I’histoire, des
innombrables lectures de Ricceur.

La premiere difficulté est liée a la dimension «psychologique» du roman:
dans le roman moderne, la notion de caractére prend de I'importance, aux
dépens, semble-t-il, de I'intrigue. Et cela de plus en plus si I'on considére le
passage du roman picaresque au roman d’apprentissage et enfin au roman du
flux de conscience.

La notion d’intrigue parait ici définitivement mise a mal. Peut-on encore parler
d’intrigue, quand I'exploration des abimes de la conscience parait révéler I'impuis-
sance du langage lui-méme a se rassembler et a prendre forme? (11,21)

Pourtant, selon Riceeur, ces expansions n’arrachent pas le roman au
muthos défini comme imitation d’une action; c’est le champ de ’action qui
s’¢largit a la transformation morale d’un personnage ou aux changements de
sa vie intérieure.

Par ailleurs, la prétention a la vraisemblance, le souci de fidélité a la réalité
quotidienne, a momentanément occulté la dimension a proprement parler
fictive, celle de I'intrigue comme opération configurante. Mais, comme le
remarque judicieusement Ricceur, il est bientot apparu que c’est précisément
au prix de conventions particuliérement raffinées que cette ambition repré-
sentative s’est réalisée.

Enfin, la notion d’intrigue implique une exigence d’unité et de complé-
tude.

Il est donc légitime de prendre pour symptome de la fin de la tradition de mise en
intrigue ’abandon du critére de complétude, et donc le propos délibéré de ne pas
terminer ’ceuvre. (I1,36)

Ici Riceeur fait apparaitre a quel point tout refus de I’organisation tempo-
relle dans une ceuvre est encore «déformation réglée», configuration selon de



354 SYLVIE BONZON

nouvelles normes d’organisation temporelle. A ce titre, I’ceuvre a toujours un
commencement et une fin, toujours une cohérence.

Cela dit, il est toujours possible de refuser le discours cohérent. [...] Appliqué a la
sphére du récit, ce refus signifie la mort de tout paradigme narratif, la mort du récit.
(11, 48)

Ce premier chapitre permet donc d’affirmer la stabilité de la fonction
narrative a travers les «métamorphoses de I'intrigue». Il n’aborde pas direc-
tement la question du temps, mais y touche par le biais du concept de «tra-
dition» attaché a I'idée du récit: les métamorphoses du récit s’inscrivent entre
les deux poles de la sédimentation et de I'innovation; toute innovation est
comprise comme écart a une reégle avant de se fixer elle-méme en régle. Nous
avons ici ’exemple d’un trait qui, relevant de ’activité structurante de la mise
en intrigue (donc de mimesis II), ouvre d’emblée sur mimesis 111 puisqu’il
conditionne I’acte de lecture: nous lisons a ’aide d’une précompréhension des
structures narratives, elle-méme issue de notre familiarité avec d’autres récits.
A ce titre, les «metamorphoses du récit» ne seront sans doute pas sans impact
sur la reconfiguration de ’expérience temporelle, sur la maniére dont nous
pourrons, a travers les récits, penser notre rapport au temps.

La notion d’intrigue ainsi élargie a toute la tradition du récit de fiction,
Ricceur aborde dans le deuxiéme chapitrela confrontation avec la narratologie
rationaliste. Ce chapitre est parallele a la premiére section de la deuxiéme
partie, dans laquelle Ricceur discutait les théories qui expulsent le récit de
’historiographie. Il est intitulé: Les contraintes sémiotiques de la narrativi-
te.

Les analyses du chapitre précédent ont permis d’affirmer une certaine
pérennité de la fonction narrative, encore que menacée par I’évocation finale
d’une mort éventuelle du récit.

Ce qui motive la recherche sémiotique, face a cette instabilité du durable, c’est
essentiellement "ambition de fonder la pérennité de la fonction narrative sur des
régles de jeu soustraites a I’histoire. [...] Bref, il faut quitter I’histoire pour la struc-
ture. (11,49)

Cette révolution méthodologique se caractérise par trois traits:

1. Pratique d’une approche déductive: on construit un modéle dont seront
dérivées des sous-classes fondamentales.

2. Emprunt a la linguistique de I’opposition entre langue, systéme, synchronie
d’une part, et parole, discursivité, diachronie d’autre part.

3. Caractére organique du systéme, priorité du tout sur les parties et hiérar-
chie des niveaux.

Cette troisiéme caractéristique est pour Ricceur la plus importante, «elle
correspond trés exactement a ce que nous avons décrit au plan de I'intelligence
narrative comme opération configurante» (I1,52). La sémiotique cherche a
rendre compte de cette opération a I'aide d’un modéle logique: «déchrono-



PAUL RICEUR, TEMPS ET RECIT 355

logiser et relogifier le récit» (R. Barthes). Ricceur insiste sur ’enjeu de la
discussion, analogue a celui de I'affrontement au modé¢le nomologique en
histoire, et formule ainsi la question qu’il se pose:

La diachronie du récit se laisse-t-elle réinterpréter avec les seules ressources de la
grammaire des structures profondes selon la sémiotique ? (I1,54-55)

Pour répondre a cette question, Ricceur s’attache successivement aux tra-
vaux de V. J. Propp, de Cl. Bremond et de A. J. Greimas. Deux points essen-
tiels ressortent de cette lecture critique. D’une part, les modéles logiques de la
sémiotique narrative ne sont pas autonomes : ils ne peuvent étre établis que
grace a la compréhension du récit et de 'intrigue. Les apports raffinés de
I’analyse des structures profondes ne nous éclairent qu’a la lumiére de notre
intelligence narrative, c’est-a-dire de la compréhension du récit dans sa confi-
guration dynamique. D’autre part, et ceci concerne la question du temps,
toujours a I’horizon de cette enquéte, la volonté d’expliquer le récit par des
structures profondes achroniques ne peut que heurter la thése fondamentale
de Ricceur, qui fait du récit le lieu méme ou nous parvenons a dire le temps.
Pour lui, la réduction du récit a un modéle achronique n’est possible que parce
que la temporalité du récit a d’abord été réduite a la simple chronologie:

Si la chronologie peut étre réduite a un effet de surface, c’est que la prétendue
surface a été auparavant privée de sa dialectique propre, a savoir la compétition

entre la dimension séquentielle et la dimension configurante du récit — compétition
qui fait du récit une totalité successive ou une succession totale. (11,75)

Dans I’analyse de la triple mimesis, Riceeur écrivait déja:

La chronologie a un autre contraire [que les rapports systémiques achroniques]:
la temporalité elle-méme, portée a son niveau de plus grande tension. (1,127)

Dans le troisieme chapitre — intitulé Les jeux avec le temps — Ricceur va
envisager des approches du texte susceptibles précisément de dépasser cette
alternative entre logique achronique et déroulement chronologique. Si I’on se
rappelle ’accent mis par ’auteur, dés le début de TR, sur la mise en intrigue
comme opération dynamique de « prendre ensemble», en d’autres termes sur
le «raconter» comme «faire», il n’est pas surprenant de le voir particuliére-
ment intéressé par des travaux reportant Iattention de I’énoncé narratif a
I'énonciation.

[...] nous prendrons appui sur la propriété remarquable qu’a I'énonciation nar-
rative de présenter, dans le discours lui-méme, des marques spécifiques qui la
distinguent de I’énoncé des choses racontées. Il en résulte, pour le temps, une apti-

tude paralléle & se dédoubler en temps de ’acte de raconter et temps des choses
racontées. (I1,14)

Cette exploration se déroule en quatre étapes.

1. Les temps du verbe et I’énonciation.
Dans cette section — et a travers trois auteurs: E. Benveniste, K. Ham-
burger et H. Weinrich — Ricceur médite sur «un paradoxe qui concerne



356 SYLVIE BONZON

directement le statut du temps dans la fiction» (I[,93): D’un c6té, il faut
reconnaitre I’autonomie du systéme des temps du verbe par rapport a ce que
nous appelons «le temps» dans notre expérience quotidienne. Cette autono-
mie se manifeste aussi bien dans le tableau des verbes, offrant le choix entre
diverses expressions du passé, qu’au plan syntagmatique ou, par exemple, la
succession d’un imparfait et d’un passé simple produit un effet de sens ori-
ginal. Mais d’un autre coté le systeme des temps ne saurait s’affranchir tota-
lement de la référence a I’expérience, et d’ailleurs I'usage traditionnel du passé
dans le récit ne peut étre tenu pour insignifiant.

[Bon exemple du] statut des configurations narratives, a la fois autonomes par
rapport a ’expérience quotidienne et médiatrices entre I'amont et ’aval du récit.
(11,94)

On retrouve ici quelque chose d’analogue a ce que I’étude de I’historiogra-
phie avait fait apparaitre: cette «relation oblique» du texte a ’expérience
vécue; I’histoire est une «quasi-intrigue», le récit de fiction appartient a
I'univers du «comme si». Il n’y a pas dérivation ni continuité du réel au texte,
mais pas non plus rupture; le texte «renvoie a» dans I’écart et I’oblicité. Cela
me parait un leitmotiv de ces deux premiers tomes et ce n’est pas un hasard si
Ricceur passe (pour I’histoire et pour la fiction) par les positions théoriques
accentuant la rupture entre le texte et 'expérience naive, puis fait place a des
approches avec lesquelles il se sent visiblement mieux en accord, et qui lui
permettent de faire voir les liens indirects entre texte et expérience. Ces liens
indirects — parce que liens mais aussi en tant qu’indirects — semblent bien a
ses yeux la condition méme d’un effet en retour du texte sur ’expérience, de la
reconfiguration par mimesis I11.

2. Temps du raconter et temps raconté.

Le temps du raconter étant, par convention, le temps de la lecture, c’est-
a-dire finalement un temps mesurable en nombre de pages, est ici comparé
(suite aux travaux de G. Miiller) au temps raconté, mesuré, lui, en années,
jours et heures nécessaires a I’laccomplissement de I'intrigue. La confrontation
entre ces deux temps fait apparaitre des variations dans le temps de I’ceuvre,
des effets de lenteur ou de vitesse, de briéveté ou d’étalement, qui sont a la
frontiére du quantitatifet du qualitatif. Ces effets sont facteurs de sens, par eux
la sphére de la vie passe dans la sphére du sens. Ici encore la structuration
temporelle produit un temps de I’ceuvre a travers lequel le temps de la vie est
visé, signifié, dit.

3. Enonciation-énoncé-objet dans le «discours du récit»

Ricceur passe ici 4 une analyse des travaux de G. Genette qui, a la diffé-
rence de G. Miiller, suspend toute référence au «temps de la vie» et dérive
toutes ses catégories de traits contenus dans le texte lui-méme. C’est I’étude du
double rapport de I’énoncé narratif a I’'objet du récit, univers de la diégese,



PAUL RICGEUR, TEMPS ET RECIT 357

d’une part, et a I’acte de narrer pris en lui-méme, a ’énonciation, d’autre part.
Ricceur est visiblement sensible a la finesse des analyses de Genette (centrées
en grande partie, on le sait, sur la lecture de Proust) ainsi qu’a la pertinence des
notions qu’il introduit. En particulier a celle de «voix» pour désigner, dans le
récit lui-méme, I'implication de I’instance narrative.

Mais, faute d’une notion comme celle de monde du texte [...], le recours a la notion
de voix narrative ne suffit pas pour rendre justice a I'expérience fictive que le nar-
rateur-héros fait du temps dans ses dimensions psychologiques et métaphysiques.
(11,129)

C’est essentiellement ce «rejet tacite de la notion d’expérience fictive»
(ibid.) qui dérange Ricceur dans I’analyse de Genette. En bref:

[...] la question est de savoir si, pour préserver la signification de I'ceuvre, il ne
faut pas subordonner la technique narrative a la visée qui porte le texte au-dela de
lui-méme, vers une expérience, feinte sans doute, mais néanmoins irréductible a un
simple jeu avec le temps. (I1,130)

4. Point de vue et voix narrative.

Dans cette derniére étape du chapitre sur les Jeux avec le temps, 1a prise en
compte du narrateur et du personnage permet de renforcer le couple énoncé-
énonciation: I’énonciation devient discours du narrateur et I’énoncé, discours
du personnage. Pour ces questions, avec lesquelles un glissement s’opére de la
mimesis de I’action a celle des personnages, Ricceur présente toute une série de
travaux. Ceux de D. Cohn étudient les procédés narratifs pour rendre les
pensees et les paroles de sujets fictifs: narration directe, monologue rapporté,
style indirect libre (ou monologue narrativisé). F. Stanzel propose une typo-
logie des situations narratives. Quant a B. Ouspenski, il étudie le «point de
vuer, défini comme «’orientation du regard du narrateur vers ses personna-
ges et des personnages les uns vers les autres.» (I1,140)

Enfin, la catégorie de la voix occupe les derniéres pages de ce chapitre:

Cette catégorie littéraire ne saurait étre éliminée par celle de point de vue, dans la
mesure ou elle est inséparable de celle, inexpugnable, de narrateur, en tant que
projection fictive de 'auteur réel dans le texte lui-méme. (I1,143)

Pour illustrer cette résistance de la notion de «voix du narrateur», Ricceur
évoque le cas du roman polyphonique, 4 la suite de I'analyse consacrée a
Dostoievski par M. Bakhtine. Dans le roman monologique, la voix du nar-
rateur reste au sommet de la pyramide des voix, si diverses et subtilement
composées soient-elles. Méme riche de monologues et de dialogues en tous
genres, ce roman reste «le grand monologue du narrateur». Dans le roman
polyphonique, en revanche, «le rapport dialogal entre les personnages est
?Iéveloppé au point d’inclure le rapport entre le narrateur et les personnages. »

[,145)

_ Dans une telle situation, que devient le role organisateur de la mise en
Intrigue ?



358 SYLVIE BONZON

En glissant de la mimesis d’action a la mimesis du personnage, puis 4 celle de ses
pensées, de ses sentiments et de son langage, et en franchissant le dernier seuil, celui
du monologue au dialogue, tant au plan du discours du narrateur qu’a celui du
personnage, n’avons-nous pas subrepticement substitué¢ a la mise en intrigue un
principe structurant radicalement différent, qui est le dialogue lui-méme?
(I1,145)

La coexistence des voix semble mettre en question la configuration tem-
porelle par I'intrigue, dont on était parti, et I'importance du dialogue fait
intervenir un facteur d’inachévement. Mais il s’agit plutot, pour Ricceur, d’un
cas-limite, qui «distend jusqu’au point de rupture la capacité d’extension de la
mimesis d’action.» (II,146)

Dans le dernier chapitre de cette troisiéme partie de 7R, intitulé L’expé-
rience temporelle fictive, Riceeur va s’attacher «au mouvement de transcen-
dance par lequel toute ceuvre de fiction [...] projette hors d’elle-méme un
monde qu’on peut appeler le monde de I'euvre. » (11,14) Dans ce monde de
I’ceuvre, une «expérience temporelle fictive» est offerte au lecteur. Mais cette
ouverture de ’ceuvre appartient encore a I’ceuvre et nous restons a I’intérieur
de mimesis 11, méme si ce monde du texte est celui qui s’offre a la confron-
tation avec le monde du lecteur, confrontation ou commence mimesis I11.

Pour illustrer son propos et défendre sa thése, Ricceur consacre ce chapitre
a trois ceuvres: Mrs. Dalloway; Der Zauberberg, A la recherche du temps
perdu. Deux raisons principales justifient son choix: d’une part, ces ceuvres
sont a ses yeux des «fables sur le temps» (II,151), d’autre part, elles manifes-
tent exemplairement un pouvoir propre a la fiction, celui de mettre en scéne
des figures variées de I’expérience temporelle, offertes a I’exploration du lec-
teur.

Il n’est pas question ici pour moi de résumer ces analyses, dont la lecture
reconduit a celle des textes commentés eux-mémes. Je noterai seulement le
théme central de chacune de ces études. Dans le cas de ’ceuvre de V. Woolf, le
narrateur, écrit Ricceur, «offre une brassée d’expériences temporelles a par-
tager» (I1,152). Dans la Montagne magique, ce sont les paradoxes du temps
qui sont explorés a I'aide de la situation limite créée par la vie «hors du
temps» du sanatorium. Quant a La Recherche, Ricceur s’y attache en parti-
culier a I’écart entre I'univers de I’essence, extra-temporel, échappant a la
mort, révélé au narrateur dans la scéne de la bibliothéque, et la résurrection du
temps perdu, par I’ceuvre liée au temps et soumise a la mort; écart traversé par
I’écriture créatrice mais pourtant maintenu.

On retrouve ici comme un écho de la méditation sur I’éternité, qui enca-
drait chez saint Augustin la lutte avec les paradoxes du temps. Dans chacune
de ces ceuvres, en effet, c’est le rapport a la mort et a I’éternité qui devient
figure grace aux expériences fictives a travers lesquelles le temps se dit, sans
qu’une solution spéculative n’en léve les apories. C’est donc bien finalement
un «monde a habiter», riche des divers traits de I’étre-au-monde, que ’ceuvre
projette devant elle.



PAUL RICEUR, TEMPS ET RECIT 359

En conclusion de cette troisiéme partie, j’aimerais faire deux remarques.
La premiére reprend un théme déja évoqué au passage. L’expérience fictive
vers laquelle convergent les analyses patiemment suivies par Ricceur rejoin-
dra, en mimesis 111, ’expérience réelle, et permettra de la retrouver, enrichie et
sensée. Le détour par mimesis 11 a montré combien ce moment s’organise de
maniére autonome, selon des régles aussi variées que complexes. La fiction vit
de sa vie propre, un peu comme le réve ou le fantasme déploient un monde a
part, soumis a leurs propres régles; ils ne renvoient — la fiction comme le réve
et le fantasme — qu’obliquement vers I’arriére, vécu ou désir «bruts». Le
passage par la fiction envisagée ainsi dans ce qu’on peut bien appeler sa
«realité» semble le chemin obligé de notre acces a la vérité du temps et du
monde; notre accés a la vérité passe par 'invention du «fictif», passe par le
«comme si»... Voila un paradoxe qu’il ne nous faut pas étre trop pressés de
lever: qu’est-ce que «dire le vrai» s’il faut pour y parvenir le détour de la
fiction? En nous invitant a un séjour prolongé en mimesis II, a un regard
attentif sur les itinéraires complexes qui s’y déploient, Ricceur nous a, je crois,
prémunis contre I’illusion d’un accés naivement immédiat au sens et a la
verité.

Je ferai une seconde remarque: plus on avance dans la lecture, plus les
théories envisagées apportent a Ricceur des éléments utiles a sa conception de
I’expérience fictive, mais plus aussi ces théories paraissent en rapport étroit
avec telle ou telle ceuvre littéraire précise. Pour m’en tenir a des auteurs bien
connus et pour le dire non sans simplisme: Greimas s’occupe d’actants et de
structures profondes, Genette lit A la recherche du temps perdu. Ricceur lui-
méme achéve ce mouvement puisque son dernier chapitre est tout entier
constitué par la lecture de trois ceuvres. Cela me parait confirmer, par le faire
en quelque sorte, un des aspects centraux de la thése de Ricceur: c’est au plan
de I'ceuvre elle-méme que tout se joue, c’est au service de sa compréhension
effective que I’explication des procédures qui la constituent prend force. Le
temps de la lecture comme expérience réelle ne peut jamais étre sauté, flit-ce
par le biais de I’appareil théorique le plus puissant. C’est banal, et pourtant
n’a-t-on pas parfois 'impression qu’a tant vouloir en apprendre sur les struc-
tures des ceuvres, nous ne prenons plus le temps de les lire?.... Il ne s’agit pas,
bien siir, d’inviter par réaction a une lecture prétendument naive; ce que j’ai
dit de I'importance et de I'intérét du séjour en mimesis 11 devrait suffire a
eviter ce contre-sens. Mais il faut souligner, a la suite du mouvement méme du
travail de Ricceur, que toute approche théorique non seulement est guidée par
I'intelligence a ’ceuvre dans une premiére lecture, mais encore ne prend tout
son sens que reversée a la lecture du texte. Cest la lecture qui effectuera le
passage de mimesis 11 a mimesis 111 et c’est I’ceuvre lue, dans son irréductible
singularité, qui donne force effective aux configurations qui la constituent.



360 SYLVIE BONZON

Quatriéme partie: le temps raconté

Avec ce dernier tome de 7R nous abordons le moment de la «refiguration»
de I'expérience temporelle, c’est-a-dire mimesis I11. Deux sections le compo-
sent: L’aporétique de la temporalité, d’abord, consacrée a montrer:

qu’iln’y a jamais eu de phénoménologie de la temporalité qui soit libérée de toute
aporie, voire que par principe il ne peut s’en constituer aucune. (II1,9)

La seconde section: Poétique du récit, histoire, fiction, temps exami-
nera:

les ressources de création par lesquelles ’activité narrative répond et correspond a
'aporétique de la temporalité. (111,11)

Avant de remettre a la narration la tiche de riposter aux apories de la
spéculation sur le temps, il est nécessaire d’établir cet «échec» de la spécu-
lation sur une base plus large que celle offerte par la seule lecture de saint
Augustin. C’est 1a ’objet de cette premiere section.

Son premier chapitre est consacré au débat entre la conception psycholo-
gique du temps selon saint Augustin et la conception cosmologique représen-
tée par Aristote: temps de I’ame et temps du monde. Penser le temps comme
temps de I’ame conduit a occulter le temps du monde qui nous «circonscrit,
nous enveloppe et nous domine» (II1,19); mais réciproquement I’approche du
temps, dans une Physique, par le biais du temps de la nature et du monde
n’atteint pas le temps vécu de I’'ame dans sa densité de triple présent. La
confrontation entre ces deux approches conduit a la conclusion qu’ «il n’est
pas possible d’attaquer le probléme du temps par une seule extrémité, ’ame
ou le mouvement» (I11,35) et appelle une conciliation qui sera opérée, selon
Ricceur, par la poétique du récit.

Le deuxieme chapitre oppose ’ambition husserlienne de «faire paraitre le
temps lui-méme» a la thése kantienne de I’ «invisibilité» du temps. La cons-
cience intime du temps ne peut se décrire que grace a I’exclusion du temps
objectif, mais Ricceur fera voir que tout se passe dans le texte de Husserl

comme si I'analyse du temps immanent ne pouvait se constituer sans des
emprunts répétés au temps objectif mis hors circuit. (I11,39)

La reconnaissance d’un «quelque chose qui dure» (II1,67) est finalement
indispensable a la constitution de la conscience intime du temps. Mais si Kant
réfute la prétention husserlienne a «s’affranchir de toute référence a un temps
objectif» (II1,68), lui-méme

ne peut construire les présuppositions concernant un temps qui n’apparait jamais
comme tel, sans emprunt a une phénoménologie implicite du temps [...]. (ibid.)

Ici encore, chacune des approches renvoie a I’autre tout en ’excluant.
Le troisiéeme chapitre aborde l'interprétation heideggérienne du temps
selon Sein und Zeit. Celle-ci permet, aux yeux de Ricceur, de dépasser tant le



PAUL RICEUR, TEMPS ET RECIT 361

débat entre saint Augustin (temps de ’dme) et Aristote (temps du monde) que
’opposition entre Kant (temps objectif) et Husserl (temps subjectif); le temps
est a la fois

plus «objectif» que tout objet, dans la mesure ou il accompagne la révélation du
monde comme monde et [...] plus «subjectif» que tout sujet, en vertu de son
enracinement dans le Souci. (I11,128)

Mais de nouvelles apories sont «révélées par I’échec de la polémique contre
le concept vulgaire de temps» (ibid.). Heidegger prétend expliquer la genése
du concept vulgaire de temps a partir de la méconnaissance du lien entre la
temporalité et I’étre-pour-la-mort. Le temps vulgaire, celui du «on» et, fina-
lement, celui de la science, est le simple produit d’un nivellement et n’est
nullement reconnu dans son droit, comme «dégagement d’un concept auto-
nome du temps» (I11,131). Mais cet «échec» a rendre vraiment compte du
temps vulgaire «porte ’aporicité de la temporalité a son comble. Il résume
I’échec de toute notre pensée sur le temps [...]» (III,138). D’ou la conclusion de
Ricceur, au terme de cette section:

[...] on ne peut penser le temps cosmologique (I'instant) sans subrepticement
ramener le temps phénoménologique (le présent) et réciproquement. (1I1,144)

La seconde section de cette quatriéme partie

[...] examine les ressources de création par lesquelles I’activité narrative répond et
correspond a I'aporétique de la temporalité. (II1,11)

Prenant maintenant en compte la référence du récit (nous entrons dans le
champ de mimesis III), Ricceur part de I’écart, de ce point de vue, entre le récit
historique (portant sur un passé «réel») et le récit de fiction (construisant un
monde imaginaire), pour le réduire progressivement en €laborant ce qu’il
appelle «la référence croisée» entre histoire et fiction, par laquelle le temps
humain est «refiguré».

Dans un premier chapitre, il fait voir comment I’historien fabrique un
«tiers-temps — le temps proprement historique — qui fait médiation entre le
temps vécu et le temps cosmique» (II1,147), répondant ainsi a 'une des
apories contre laquelle la philosophie du temps a toujours buté. Ce temps
médiateur est construit a4 ’aide de «procédures de connexion» (ibid.) qui
refigurent le temps humain en le rattachant au temps universel. Un de ces
«ponts» entre temps vécu et temps universel est le temps calendaire (cf
I11,154ss) qui fournit au temps vécu un étayage astronomique. Un autre est la
notion de «suite de générations» (cfIII, 160ss) qui appuie le temps vécu sur un
temps «biologique». L’étude de cette notion permet en particulier a Ricceur
une réflexion sur la mort telle que la dit «obliquement» le récit historique. La
succession des générations, en effet, dit la mort par «allusion» puisque, pré-
cisément, de nouveaux acteurs viennent prendre la place des disparus, mais la
dit pourtant par1a et fait de I’histoire une «histoire des mortels» (I11,169). A ce



362 SYLVIE BONZON

titre, le récit historique inscrit pour le lecteur son temps vécu, personnel et fini
dans le temps humain de ceux qui sont morts avant lui et donne une dimen-
sion universelle a son expérience privée de «vieillir avec» ses contempo-
rains.

Un troisiéme moment de ce chapitre est consacré a la «trace» qui, para-
doxalement,

indique ici, donc dans I'espace, et /naintenant, donc dans le présent, le passage passé
des vivants. (III,176)

Le deuxiéme chapitre s’attache aux « variations imaginatives sur le temps»
offertes par le récit de fiction, variations qui apportent aux apories de la
spéculation sur le temps une réponse contrastant avec celle que le temps
historique construit. Alors que le temps historique est soumis aux contraintes
du temps cosmique sur lequel il réinscrit le temps vécu, la fiction joue libre-
ment avec les diverses figures du temps vécu. Par la

[...] la contribution majeure de la fiction a la philosophie ne réside pas dans la
gamme des solutions qu’elle propose a la discordance entre temps du monde et
temps vécu, mais dans I'exploration des traits non linéaires du temps phénoméno-
logique que le temps historique occulte en vertu méme de son enchassement dans la
grande chronologie de 'univers. (I11,191)

Reprenant les trois «fables sur le temps» qu’il avait présentées dans la
troisiéme partie, Ricceur montre comment elles «effectuent» tel ou tel des
«thémes» a 'aide desquels la philosophie a tenté de penser le temps: ainsi
I'unification du cours temporel par «recouvrement» ou «tuilage», selon
Husserl ou la répétition heideggérienne. Comment aussi elles explorent le
théme de I’éternité, que la méditation augustinienne avait rencontré; et com-
ment enfin la fiction peut se risquer dans les parages du mythe ou le Temps, a
la fois artiste et destructeur, prend une dimension irréductible aux plans tant
psychologique que cosmique.

Aprés avoir montré comment, chacune a sa maniére, I’histoire et la fiction
«travaillent» les apories du temps, Ricceur entreprend de réduire I’écart qui,
apparemment, les sépare. Il s’agit alors de faire apparaitre

[...] une certaine convergence entre d’une part [...] la fonction de représentance
exercée par la connaissance historique a 1’égard du passé «réel» et, d’autre part, la
fonction de signifiance que revét le récit de fiction [...] (II1,203)

Le troisiéme chapitre s’interroge donc sur le sens de la «réalité» du passe.
La référence du récit historique est pensée par Ricceur en terme de «lieute-
nance», de «représentance», c’est une référence indirecte a un passé a la fois
aboli et pourtant présent dans les traces qui en «tiennent lieu». Pour éclairer
ce rapport au passe, ’auteur analyse les trois figures sous lesquelles nous
tentons de nous y référer: celle du Méme, selon laquelle I’opération historique
prétend «rendre présent» le passé et le perd finalement comme passé; celle de
’Autre, qui impose au contraire a ’historien de penser la différence et d’éloi-



PAUL RICEUR, TEMPS ET RECIT 363

gner le passé mais conduit a identifier I'autrui d’aujourd’hui et 'autrui d’au-
trefois, autre maniére de perdre la spécificité de la distance temporelle; celle
enfin de I’Analogue, qui permet de retenir a la fois la réeffectuation (rendre
présent le passé) et la mise a distance (penser le passé comme autre) en faisant
du récit historique une sorte de métaphore du passé. Selon ce point de vue,
«les choses ont di se passer comme il est dit dans le récit» (II1,224). Le récit
«vaut pour» le passé, en «tient lieu» et par 1a rend son di au passé. Ainsi la
«réalité» du passé ne peut étre visée que de biais, par le truchement du
«comme» de I’Analogue, et a ce titre

[1a] catégorie de représentance ou de lieutenance — renforcée par le sentiment de
la dette — [est] irréductible a celle de référence, telle qu’elle fonctionne dans un
langage d’observation [...] (I11,228)

Mais symétriquement, I’ «irréalité» de la fiction doit elle-méme étre inter-
rogée et son concept naif critiqué:
La fonction de représentance ou de lieutenance a un paralléle dans la fonction de

la fiction, qu’on peut dire indivisément révélante et transformante a ’égard de la
pratique quotidienne. (I111,229)

C’est donc, dans le quatrieme chapitre de cette section, aux «effets» de la
fiction que Ricceur va s’attacher, effets qui se produisent par la médiation de la
lecture, ou monde du texte et monde du lecteur se rencontrent. Si la cons-
truction du monde du texte relevait de mimesis 11, configuration, son pouvoir
d’éclairer pour le lecteur son propre monde et par la-méme de le transformer
appartient a mimesis I1I, moment de la refiguration. Mais cet effet de I’ceuvre
sur et dans la réalité du lecteur — paradoxalement opéré par le biais du
moment «irréalisant» ou le lecteur «émigre» dans le monde fictif qui lui est
offert — réveéle 'ambiguité de la liberté d’abord reconnue a la création: les
variations imaginatives de la fiction sont elles-mémes soumises a la
contrainte intérieure imposée par la vision du monde que le texte porte au
langage. A ce titre, la «dette» dont il a été question pour le récit historique
n’est pas sans équivalent dans le récit de fiction.

Apreés avoir souligné I’hétérogénéité entre le traitement du temps par
I’histoire et par la fiction, puis avoir rapproché leurs visées en s’interrogeant
tant sur la «réalité» du passé que sur «l’irréalité» du fictif, Riceeur en vient
(chapitre cing) a I’ «entrecroisement» de I’histoire et de la fiction. La thése est
ici que:

[...] Phistoire et la fiction ne concrétisent chacune leur intentionnalité respective
qu'en empruntant a I'intentionnalité de I'autre. (I11,265)

D’un c6té, I’histoire utilise les ressources de la fiction pour refigurer le
temps, c’est la «fictionalisation de I’histoire» (ibid):

La place en creux de I'imaginaire est marquée par le caractére méme de I’avoir-
¢t¢é comme non observable. (I11,266)



364 SYLVIE BONZON

Et, réciproquement, on peut parler d’une «historicisation de la fiction»
dans la mesure ou «raconter quoi que ce soit, c’est le raconter comme s’il
s’était passé.» (II1,275). Nous retrouvons ici ce que les analyses des «jeux avec
le temps», dans la troisiéme partie, avaient montré:

[...] les événements racontés dans le récit de fiction sont des faits passés pour la
voix narrative [...] (111,276),

et c’est 1a le sens de 'usage commun du passé dans le récit de fiction. On peut
bien dire alors que les faits irréels racontés «ressemblent a des événements
passés et que la fiction ressemble a I’histoire» (I11,277). Cet entrecroisement
entre ’histoire et la fiction reléve donc des opérations configurantes ou I’'une et
l’autre s’effectuent comme récit, et c’est de cet entrecroisement que pro-
cede

[...] le temps humain, ou se conjuguent la représentance du passé par I’histoire et

les variations imaginatives de la fiction, sur I’arriére-plan des apories de la phéno-
meénologie du temps. (I11,279)

Les deux derniers chapitres seront consacrés a la question de savoir si le
temps ainsi refiguré a travers les visées entrecroisées de I’histoire et de la
fiction est encore /e temps dans son unicité. Ricceur rencontre ici, d’abord, la
«tentation hégélienne» (II1,281) et s’explique sur les raisons qui le contrai-
gnent a «renoncer a Hegel» (titre du sixiéme chapitre):

le pas que nous ne pouvons plus faire, c’est celui qui égale au présent éternel la
capacité qu’a le présent actuel de retenir le passé connu et d’anticiper le futur dessiné
dans les tendances du passé. La notion méme d’histoire est abolie par la philosophie,
dés lors que le présent, égalé a leffectif, abolit sa différence d’avec le passé.
(111,296)

Si nous pouvons penser le temps, ce n’est plus dans le registre de la «mé-
diation totale» du systéme hégélien.

Demeure une autre voie, celle de la médiation ouverte, inachevée, imparfaite, a
savoir un réseau de perspectives croisées entre 'attente du futur, la réception du
passé, le vécu du présent [...]. (II1,300)

L’objet du dernier chapitre sera d’explorer cette voie en articulant

[...] les trois grandes ek-stases du temps: le futur sous le signe de I’horizon
d’attente, le passé sous le signe de la tradition, le présent sous le signe de I'intem-
pestif. (II1,151)

Le futur n’est pas simplement ouvert par contraste avec un passé clos: nos
attentes éclairent le passé, le raniment en tradition vivante, et ce passé ravive
oriente a son tour nos attentes vers de nouveaux possibles. Mais c’est dans le
présent pensé comme initiative que le regard sur le passé se mue en un «faire
I’histoire» qui inscrit la refiguration du temps dans la dimension de I’agir et
du patir. C’est pourquoi ce dernier chapitre s’achéve sur une lecture de
Nietzsche:



PAUL RICEUR, TEMPS ET RECIT 365

C’est en vertu seulement de la force supréme du présent que vous avez le droit
d’interpréter le passé.”’

Dans ses conclusions, Riceeur passe en revue les trois principales apories de
la temporalité rencontrées au cours de son entreprise, pour voir dans quelle
mesure la narrativité leur apporte finalement une réponse.

La premiere aporie est celle de I'occultation I'une par lautre des deux
perspectives spéculatives sur le temps: temps phénoménologique et temps
cosmologique. A cette aporie, le récit apporte la réponse d’un «tiers-temps»
construit a ’entrecroisement de I’histoire et de la fiction. Que cet entrecroi-
sement soit véritablement fécond, son «rejeton» I’atteste:

Le rejeton fragile issu de I'union de I’histoire et de la fiction, c’est 'assignation a
un individu ou & une communauté d’une identité spécifique qu’on peut appeler leur
identité narrative. (I11,355)

La réponse a la question de I'identité passe par le récit, car lui seul confére
au sujet une identité que le changement ne fasse pas éclater. Mais la fragilité de
cette identité narrative, toujours instable, marque la limite de la solution
apportée ainsi a la premiére aporie.

La deuxiéme aporie

nait de la dissociation des trois ek-stases du temps: futur, passé, présent, en dépit de
la notion incontournable du temps congu comme un singulier collectif. (II1,359)

Le dernier chapitre de TR a opposé a cette aporie I'idée d’une «totalisa-
tion» par le travail de la conscience historique opérant dans les trois dimen-
sions de I’attente, de la tradition et de la force du présent. Ce travail lui-méme
requiert «I’horizon d’une unique histoire» (II1,371) qui joue le réle d’idée
directrice et répond a sa maniére a ’axiome du temps unique. Mais la réponse
a I’'aporie échappe ici, semble-t-il, au pouvoir du récit en ce que les identités
narratives que celui-ci produit ne peuvent que rester plurielles: qu’il s’agisse
de personnes ou de collectivités, «il n’existe pas d’intrigue de toutes les intri-
gues, capable de s’égaler a I'idée de I’hnumanité une et de I’histoire une.»
(I11,372)

Enfin, une troisiéme aporie marque les limites du pouvoir du récit. Le
temps est finalement inscrutable, irreprésentable, et toute philosophie af-
fronte a un moment ou 4 un autre sa propre défaillance a le penser. Qu’en est-il
du c6té du récit?

C’est dans la maniére dont la narrativité est portée vers ses limites que réside le
secret de sa réplique a I'inscrutabilité du temps. (I11,387)

Limites internes, d’abord, que nous voyons les grandes «fables du temps»
cotoyer au plus prés en méditant sur 'autre du temps, I’éternité, ou en redon-
nant au Temps sa dimension mythique. Limites externes aussi puisque d’au-

7 F. NIETZSCHE, Considérations inactuelles, trad. Aubier, 1964, t. I, p. 301.



366 SYLVIE BONZON

tres modes discursifs, lyriques en particulier, tentent a leur maniére de «dire le
temps» dans la plainte ou la louange.
Ainsi

[...] le temps parait sortir vainqueur de la lutte, aprés avoir été tenu captif dans les
filets de I'intrigue. (II1,391)

Le récit n’offre pas, par un biais détourné, une nouvelle chance «a la
prétention du sujet constituant a maitriser le sens» (I11,392), mais I’aveu final
du mystére du temps ne condamne pas non plus au silence. Le mystére du
temps «suscite plutdt I’exigence de penser plus et de dire autrement» (ibid.), et
le récit, s’il ne résout pas les apories de la spéculation sur le temps, nous donne
a la fois matiére a penser le temps et des voies inédites pour le faire. En ce sens
aussi, 7R s’inscrit dans la continuité du projet de Ricceur tel qu’il fut placé, des
la Philosophie de la Volonté, sous I'invite de sa célébre formule: «le symbole
donne a penser.»

J’ai tenté de rendre compte du projet accompli a travers 7R sans trop
perdre de vue son mouvement général, et en marquant en cours de lecture tel
ou tel accent ou moment particulier. J’aimerais conclure par une ou deux
remarques qui se voudraient seulement I'indication modeste et ponctuelle de
quelques pistes prolongeant I’effet de cette lecture.

La masse des travaux que Ricceur fait intervenir comme partenaires dans
la construction de son entreprise laisse le lecteur partagé entre ’ladmiration et
I’écrasement... Il serait intéressant de connaitre la réaction de «spécialistes» a
sa lecture des théoriciens de I’historiographie et des narratologues, ou de
philosophes capables de discuter ses interprétations de Husserl ou de Heideg-
ger. Mais ¢’est moins ici son «savoir» qui m’importe que la maniére dont il
entraine dans sa réflexion toutes ces lectures, ou, peut-étre plutdt, dont il rend
manifeste ce mouvement de «I’expliquer» au «comprendre», cet approfon-
dissement de la conscience de soi sous ’effet de la pensée d’autrui acceptée
comme médiation, comme détour de soi a soi. Riceeur disait lui-méme, lors
d’un entretien radiodiffusé®, qu’il soupgonnait quelque «tentation promeé-
théenney, une ultime résistance du «sujet souverain», dans cette «patholo-
gie» de sa propre pensée a vouloir toujours lire sans savoir arréter 'enquéte...
Mais il relevait aussi que si une telle attitude implique le risque d’aliénation, la
menace de se perdre, ceux-ci sont le lot du «malheur de penser». TR nous a
montré d’un bout a l'autre que c’est indirectement, par médiations multiples
et sans achévement, que la pensée du temps s’enrichit et s’approfondit. Sans
doute en est-il ainsi de toute pensée et le «style» méme de cette ceuvre en est la
manifestation: sa thése s’amplifie, se «remplit» et s’éprouve a travers les
multiples lectures dont elle se nourrit; elle regoit d’elles une force dont I’ex-
posé¢ «nu» de la «doctrine» de I’auteur serait privé; il n’est pas séparable

8 France-Culture, 9 mars 1985.



PAUL RICEUR, TEMPS ET RECIT 367

d’elles. En d’autres termes, et comme 1l le disait encore lui-méme, c’est 4 la
construction d’une «intrigue» que Ricceur se consacre en convoquant les
ceuvres des autres pour raconter une histoire de philosophie. Cette histoire en
appelle d’autres: pas plus qu’il n’y a d’intrigue de toutes les intrigues, ou
d’histoire totalisante, il ne saurait y avoir une histoire unique de la pensée du
temps. Celle qui prétendrait I’étre perdrait du méme coup son caractére d’in-
trigue et masquerait son étre-dans-le-temps, condition et limite a la fois de son
dire du temps.

La concordance que j’ai cru apercevoir dans 7R entre ce que Ricceur y dit et
ce qu’il y fait me conduit a une autre remarque, qui est aussi une question. La
«réponse» apportée aux apories du temps par le récit n’est pas un «savoir»
mais un «faire», elle est opération poétique. Cet agir, du narrateur et du
lecteur se rencontrant par et sur ’opération du texte lui-méme, ne permet-il
pas de poser la question éthique? Il semble que pour Ricceur le moment
¢thique soit celui de la décision du lecteur face aux «mondes» que lui propose
I’ceuvre, méme s’il reconnait que «le récit appartient déja au champ éthique en
vertu de la prétention, inséparable de la narration, a la justesse éthique.»
(I11,359) Mais le sentiment de la dette a jamais impayée qui anime ’effort de
I’historien (et par lui de son lecteur) pour «rendre» le passé, c’est-a-dire lui
rendre son di (cf I11,220), nous situe déja dans I’éthique. Ecrire ou lire I’his-
toire, c’est un choix qui engage puisqu’il n’y a pas de mémoire vivante sans
projet sensé. Ce choix n’a-t-il pas d’équivalent dans ordre de la fiction?
Certes, les «variations imaginatives» offertes au lecteur par les récits de
fiction lui ouvrent un espace qui est comme suspendu en dega de toute déci-
sion; le temps de la lecture — ou de I’écriture — semble «volé» au temps de
I'action, et c’est d’ailleurs bien pourquoi il est I’occasion d’une autre expe-
rience du temps, encore, d’un temps a la fois plein et immobile ol nous vivons
sans agir. Pourtant, en choisissant de lire, le lecteur ne pose-t-il pas déja un
acte éthique, s’engageant a soumettre son monde au choc du monde du texte, a
«rendre» au champ pratique son «d», ce supplément de sens qu’il conquiert
pour lui en quittant le «réel» pour ’ccuvre? L’histoire a sa part dans la
construction que chacun fait de soi, et de son propre futur; la fiction offre a son
lecteur un champ d’expériences fictives qui ’aideront a configurer son expé-
rience réelle, c’est-a-dire a prendre possession de lui-méme en un rapport
signifiant. Refuser I'un ou lautre de ces lieux du récit, c’est donc, et dans les
deux cas, amputer la conscience d’une part d’elle-méme tout en croyant I’at-
tacher a la seule «réalité» qui compte, la réalité actuelle et factuelle; c’est lui
refuser les cheminements et détours a travers lesquels seuls elle peut se cons-
tituer dans sa vérité.

Que les derniers essais de Ricceur soient publiés sous le titre: Du texte a
l"action® nous suggére au moins que cette question de I’articulation entre
écriture et éthique n’est pas ici marginale.

? PAUL RICGEUR, Du texte a ['action, essais herméneutiques II, le Seuil, 1986.



5
e
W . ® -
B
. . -
- Ae
o
um ":m "2 E

i



	Études critiques : Paul Ricœur, temps et récit : une intrigue philosophique

