
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 37 (1987)

Heft: 3

Artikel: Passion de Dieu, passions humaines et sympathie des choses : éthique
et messianisme chez Jürgen Moltmann

Autor: Thévenaz, Jean-Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381335

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381335
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 119 (1987), P. 303-321

PASSION DE DIEU, PASSIONS HUMAINES
ET SYMPATHIE DES CHOSES

Ethique et messianisme chez Jürgen Moltmann

Jean-Pierre Thévenaz

Un point de vue un peu particulier va nous guider à travers les diverses

œuvres théologiques de Jürgen Moltmann, au lendemain de ses 60 ans qu'il
nous plaît de marquer encore de la sorte : repérer de livre en livre — et jusqu'au
dernier paru1 — les diverses expressions, denses et révélatrices, épaisses

d'expériences vécues, de ce que sont nos passions humaines: ce dont nous
pâtissons et ce qui nous passionne2. Lire la flamme théologique — toute
extérieure, car évangélique — dans le miroir intérieur des passions qu'elle
éclaire et modifie, ce n'est pas l'y réduire, bien évidemment, mais c'est révéler
son pouvoir de clarification et d'orientation. On le sait déjà: en théologie
chrétienne, une Passion messianique — celle du Christ Jésus — habite le cœur
de la réalité humaine. Moltmann, dans ses derniers livres, ajoute : elle habite la
réalité de Dieu même. Et son nouveau livre sur la création précise: cette
passion habite la réalité du monde fait par lui — notre seconde partie y
reviendra. Qu'un tel messianisme précède et oriente toute éthique des «passions

humaines», ce sera notre conclusion.

«Au centre de la foi chrétienne, il y a une histoire: l'histoire de la Passion
(Passionsgeschichte). Cela doit être pris tout à fait à la lettre, donc au double sens du
mot Passion: l'histoire du Christ est l'histoire d'une grande passion, d'un amour
passionné. Du même coup et en même temps, c'est aussi l'histoire d'une souffrance
inouïe, d'une agonie mortelle.

Au centre de la foi chrétienne, il y a la souffrance (Leiden) du Christ passionné
(leidenschaftlich). L'histoire de la passion a cette double dimension, active et
passive. Autrefois, on a souvent passé sous silence la passion active qui conduisit le
Christ à souffrir... Aujourd'hui, au contraire, on omet facilement la souffrance
qu'une grande passion implique... Il faut surmonter la peur de se passionner autant

1 Gott in der Schöpfung. Ökologische Schöpfungslehre, Munich, Kaiser, 1985, 325 p.
(non encore traduit).

2 Une présentation de l'œuvre du théologien de Tübingen faite au Centre Protestant
d'Etudes de Lausanne en novembre 1985 constitue la base de la première partie de cet
article. La Revue de théologie et de philosophie a salué plusieurs des principales œuvres
de Moltmann à leur parution, soit : Théologie de l'espérance (H. Mottu, RThPh. 1967,
IV, pp. 242-258, et P. Gisel, RThPh. 93 (1971), VI, pp. 447-448), L'espérance en action
(K Blaser, RThPh. 96 (1974), I, pp. 68-69), L'Eglise dans la force de l'Esprit (K. Blaser

et J. Helfer, RThPh. 112 (1980), IV, pp. 418-421) et Trinité et Royaume de Dieu
(K. Blaser, RThPh. 113 (1981), II, pp. 155-166).



304 JEAN-PIERRE THÉVENAZ

que la crainte de souffrir — sinon l'espérance ne saurait renaître. » (D'une prédication
du Vendredi-Saint, in Ohne Macht mächtig, p. 138).

Il existe en effet un rapport constant, multiple, entre les passions humaines
et la réalité qui les sollicite et les précède. Elles se situent inévitablement à

l'intersection d'un individu et d'une société, d'un esprit et d'un corps, du
subjectifet de l'objectif, d'un être et d'un devenir, de Dieu et du monde. Aussi
actives soient-elles, elles commencent en dehors d'elles-mêmes, «passives».
Et c'est là, dans les tensions de réalités contraires, sur le trajet entre la peur et la
délivrance, que se communique le Dieu passionnant et passionné de l'Evangile,

dont parle Jürgen Moltmann3.

«Plus quelqu'un croit, plus profondément il ressent la douleur de voir la
souffrance du monde, et plus passionnément il s'interroge sur Dieu et la nouvelle
création... L'histoire de la Passion du Christ (Leidens-geschichte) s'insère dans
l'histoire de la passion de l'humanité en vertu de l'amour passionné que révèle le
Christ.» (TRD 71, 74 65, 67)

De livre en livre, cette force communicatrice de Dieu prend chez
Moltmann une qualité toujours plus englobante: elle n'est pas uniquement sa

présence efficace dans le Royaume de gloire, ni seulement sa présence
paradoxale dans le Messie crucifié et dans les paroles d'une promesse ; elle est déjà
là comme un souffle libérateur dans le combat de la matière contre
l'anéantissement et dans le combat du vivant contre la mort et le mal. A ces ennemis
— même à l'ultime ennemi (I Co 15, 26) —, il n'abandonne rien.

I

LES PASSIONS EN CONFLIT, OBJET
DU TRAVAIL THÉOLOGIQUE

Il s'agit donc de faire entendre, en théologie, comment le Dieu Père, Fils et

Saint-Esprit vient au cœur même de la passion de l'échec — sans la capter ni la
dénier, sans la canaliser ni la contourner — pour y ouvrir la passion de la
liberté et du possible. De livre en livre, Moltmann se donne de nouveaux
moyens d'expression de cette «connaissance dialectique», comme il
l'appelle4. La rupture messianique introduite par le Dieu biblique se joue là où se

3 Pour citer les œuvres de Moltmann, on recourra aux abréviations de la liste donnée
en fin d'article, suivies des numéros de pages en français (et en allemand). Ainsi, sur le
double sens du mot «passion», cf. CA 11 ; DC 281ss., 310-324 allemand 230ss.,
255-267); EFE 88ss. 79ss.); NSV 7ss., 105ss. 9ss., lOOss.); TRD 17,37ss., 219

20,38ss., 190); GS 99-114.
4 Voir les remarques épistémologiques dans TE 89ss. 75ss.); DC 35ss., 380
30ss., 314); EFE 36ss. 34ss.); TRD 19ss., 193ss. 22ss., 168ss.); GS 17ss.,

135SS.; PT280SS.



PASSION DE DIEU 305

jouent les modifications de nos passions, intérêts et projets, de nos passivités
et de nos activités. Sans elle, saurions-nous éviter de nous égarer dans des

intérêts et des projets marqués par l'échec plutôt que par la délivrance
messianique?

A titre d'essai, parcourons donc maintenant les principales étapes de cette

œuvre théologique, au long de six paliers successifs structurant une réflexion
sur les passions humaines. A chacun de ces paliers, nous mettrons en présence
deux orientations contraires: l'une où l'on va pâtir, souffrir, et l'autre où l'on
va souffler, se passionner. Mais sont-elles vraiment contraires? N'est-ce pas
dans leur chatoiement même que doit venir habiter la flamme messianique?

1. Entre douleur et désir: l'espérance

Reconnaître une situation de crise où l'on «crie à la liberté», c'est à

plusieurs reprises le point de départ d'articles ou de chapitres de l'œuvre de
Moltmann (PT 57, 93s., 128; CA 9, 95s., 159; H 7-12; SD 11 ss.; EA 135ss.;
ZDS 105ss.) — et l'on se tromperait à n'y voir qu'une amorce de pure
circonstance: Moltmann veut que l'on prenne au sérieux les contradictions,
fractures et tortures de l'existence humaine. Même la mort! Il serait trop facile
de contourner le mal par la pensée (PT 37, 41, 45): la douloureuse question
qu'il pose ne doit pas être éliminée, même par la foi, car un désir de vie s'y
cache, un appel à une liberté possible ou peut-être impossible, une «passion
du possible»5.

«C'est là l'autre aspect dans l'expérience de la douleur: s'il n'y avait pas le désir
de vie. les vivants ne souffriraient pas; s'il n'y avait pas l'amour de lajustice, il n'y
aurait pas de révolte contre la souffrance des innocents...» (TRD 70 64)

On ne va donc pas reculer devant ce qui est haïssable : c'est ce recul qui
serait manque de foi (DC 59 49). Jésus lui-même s'est engagé dans l'histoire
«jusqu'à la mort sur la Croix» (Ph 2, 8; cf. B 88). Aussi, dès le début de son

œuvre, Moltmann a-t-il voulu une théologie qui ne soit ni conservation, ni
restauration, ni abstraction transcendantale. De la tradition qu'elle écoute
(TE 312 ss. 268 ss.), elle apprend au contraire l'interruption messianique
surgissant dans la réalité douloureuse, la découverte d'un possible, précédem-

5 La formule est de Kierkegaard (cf. TE 16,386 15,329; PT 186. 265; ZDS 111 ;

TRD 271 234). Elle n'est pas une définition suffisante de l'espérance, dans la mesure
où elle laisse dans le flou ce «possible» et ses conditions de réalisation. Michael
Welker précise cette différence dans sa contribution à la Festschrift offerte à Moltmann
l'an dernier pour ses 60 ans (Gottes Zukunft. Zukunft der Well. Munich, Kaiser, 1986,
pp. 23-38). La formule de Horkheimer: «nostalgie du Tout Autre», exprime mieux
cette quête née du tourment, pointe extrême de la pensée de l'école de Francfort (cf.
DC 255-259 209-212; TRD 70 - 64).



306 JEAN-PIERRE THÉVENAZ

ment impossible: la Résurrection du Crucifié, avènement du Royaume de

Dieu. Existe-t-il une autre façon de sortir du domaine des troubles et des

souffrances sans les nier, de voir les «mâchoires» de la mort (Bloch) sans fuir
dans la transcendance6? Prendre au sérieux la durée dans laquelle se produit
l'avènement des possibilités messianiques, avec ses chances propres et les

crises qu'il suscite, requiert nécessairement une pensée historique. Ainsi
naquit la théologie de l'espérance''.

2. Entre dialogue et crispation: la réconciliation

Autrui, à son tour, éveille en nous des passions contradictoires: celle de

communiquer avec un égal ou un autre, ou celle de profiter de sa présence pour
conquérir un pouvoir ou un bonheur jalousement gardés. La passion de «vivre

en dialogue» est riche d'une imagination créatrice, d'une inventivité de

l'amour que Moltmann ne cesse de souligner (TE31ss., 360 ss. 28ss.,

308ss.; EFE 367-373 310-315; etc.).

«En comprenant l'amour comme I'auto-communication passionnée du bien,
nous l'avons suffisamment distingué des passions destructrices. L'amour veut vivre
et donner la vie... Celui qui aime se communique lui-même : il est à la fois l'émetteur
et le message... Plus il se distingue ainsi de lui-même, plus son auto-communication
est désintéressée. » (TRD 80 72)

L'inverse, la passion folle de jouissance et de conquête, est une perversion
de ce même bien par les humains:

«Ils se cramponnent à la loi du refoulement. Ils attendent alors de réalités
contingentes une stabilité éternelle, ils espèrent trouver l'absolu dans des valeurs
relatives et la joie éternelle dans un bonheur précaire... Mais parce qu'au fond
l'humain sait qu'il fait ainsi violence aux choses, aux autres et à lui-même, l'angoisse
demeure. Il doit la réprimer en faisant survivre ses idoles, ses hantises et ses lois par
la répétition constante des mêmes formules... Il n'aime que le semblable et ne
reconnaît que les gens qui croient, pensent, aiment et font la même chose que lui.»
(DC 338s. 278s.; cf. maintenant GS 230-239)

Perversion du sens de la communauté, la communauté des semblables se

définit par ses idoles et par les gens qu'elle a décidé d'exclure, mais surtout par

6 Le chapitre 2 de L'Homme passe en revue les quêtes contemporaines et s'achève

sur la «conscience utopique» développée par Ernst Bloch, dont Moltmann sent la

proximité avec la pensée biblique. Dans son Principe Espérance, Bloch distingue
plusieurs couches dans la catégorie du «possible», dont la dernière seule est une
détermination du réel lui-même: «das Realmögliche», terme volontiers adopté par
Moltmann. Sur l'œuvre de Bloch, cf. PT 175ss.; TE l'annexe; et Im Gespräch mit Bloch,
recueil de sept textes. Au sujet du «possible», voir ma note de traducteur dans TE
414s.

7 Cf. mon article «Vérité d'espérance ou vérité de connaissance?» in Etudes
théologiques et religieuses (49) 1974, pp. 225-247.



PASSION DE DIEU 307

sa peur des autres, sa peur de manquer. Moltmann a été sensible très tôt à ces

passions destructrices et s'est en particulier associé à la fin des années 1960 aux
dialogues avec le marxisme, dans lequel on avait voulu voir l'ennemi à abattre.

Or c'était la période où les idéologies organisatrices des sociétés de l'Ouest

comme de l'Est faisaient la preuve de leur échec, dans l'ambivalence folle de la

passion de conquête. L'heure de nouvelles alliances «par en bas» semblait
sonner enfin: Moltmann y contribua par une «critique théologique des

religions politiques» (PE, EA, H):

« Si la parole de la réconciliation a perdu son prix et son poids de réalité, c'est sans
doute parce que nous n'osons pas proclamer assez haut et assez clair le jugement qui
s'y rattache en raison de la Croix. Pourtant, selon Paul, la parole de la réconciliation
est la parole de la Croix: et cette Croix est pour les uns une puissance de Dieu, mais
n'est pour beaucoup que folie et scandale (I Co 1,18). La réconciliation n'a donc rien
à voir avec une neutralité non engagée.» (CA 89; cf. 122, 147ss.)

C'est la compagnie du Crucifié, la persévérance «sous la Croix» auprès des

victimes méprisées, la résistance aux idolâtries. Nul ne peut se dire à soi-
même que son juste désir de vie est en train de devenir une folle soif, bloquant
tout dialogue: il lui faut la lumière venue d'autrui — d'autrui défiguré par
l'exclusion, ou d'autrui transfiguré par l'apaisement. Cette lumière est dans le

Christ Jésus. Voilà comment s'impose une théologie politique*.

3. Entre écrasement et engagement: Passion et puissance du Crucifié

Ce qui vient d'être dit oblige à fixer le regard sur l'exclusion, sur la passion
de l'écrasement telle qu'elle a été subie par Jésus-Christ. Car il y a là, poussée à

l'extrême, une passion humaine qui ne s'identifie pas à celles déjà évoquées : la
passion de se trouver soi-même défiguré, rendu fou par la contrainte, annihilé
par l'oppression. Jésus l'a rencontrée comme martyre, rejet et abandon par le
Dieu même qui l'avait envoyé. Définitive impuissance? Paradoxe insurmontable

d'une force purement transcendante ou eschatologique, demeurant
impuissante dans son incarnation historique? — Autre est le témoignage
biblique rendu à Jésus-Christ, auquel est consacré le second ouvrage important

de Moltmann, Le Dieu crucifié. En effet, le Père n'est pas seulement celui
qui abandonne le Fils, mais d'abord celui qui le donne. Le Fils n'est pas
sacrifié, il s'offre. Et la force de cet amour est puissance de l'Esprit: en
critiquant et sacrifiant ce qui est mortel, sans s'y soustraire, il libère les humains de
son emprise, il entraîne la réalité mortelle dans la vie de Dieu. Définitive
proximité de Dieu, passionnée et puissante dans sa souffrance même et sa
faiblesse. Ici finit la peur (DC 322 265).

8 L'expression est de J. B. Metz, théologien catholique dont Moltmann est proche.
Cf. W. Isnardi et J. P. Thévenaz, «Un homme, une œuvre: J. Moltmann», in Choisir
(Genève, n° 232, avril 1979), pour un dialogue avec la théologie latino-américaine.



308 JEAN-PIERRE THÉVENAZ

Ce que Moltmann appelle les «cercles infernaux» qui nous écrasent, chacun

se demande s'ils sont vraiment infernaux, si les tentatives d'en sortir par
soi-même sont inéluctablement vouées à y retomber9. En effet, la passion
combative de la lutte et de l'engagement ne fait-elle pas front à l'écrasement?
N'est-ce pas une vraie force qui l'habite, un «élan vital», une volonté de

vivre? (Cf. TE 75 63; EFE 219ss. 188ss.; B 74; GS 267.) Elle est
symbolisée par notre respiration, notre «souffle» tenu en haleine, la «longue
haleine de l'espérance» (TE 373 318; CA81, EA 155, H 120s. 151;
PT 266 ; GS 105). Il reste que de tels concepts et symboles demeurent muets
sur les sources de cette énergie et en voilent les risques d'épuisement, en
surestiment peut-être aussi les réserves immédiatement disponibles. Ils ne

permettent guère l'aveu de la peur.
Moltmann, à vrai dire, loin de partager l'approche sceptique et pessimiste

d'un certain protestantisme (TE 32,394 29,334), pose fréquemment la

question des limites où l'énergie humaine tourne en présomption, en illusion,
cachant des germes de résignation sous des objectifs trop vagues ou trop
rigides. Ne se donne-t-elle pas une apparence de sûreté au sujet de la «mission

» ou « destination » de l'être humain La théologie chrétienne insiste pour
qu'il y ait discussion et critique mutuelle «pour discerner la mission du temps
présent ainsi que la destination et la tâche de la condition humaine dans ce

temps»(TE196= 165;cf.H125= 155;EA 121; PT 265; ZDS 9ss.). C'est la

condition pour que soit avouée et reconnue l'expérience pathétique de

l'écrasement, et qu'ainsi l'humanité devienne «sympathisante»10.

« Les barrières de l'apathie tombent... dans la sympathie avec le pathos de Dieu. »

(DC 340 280)

On perçoit dans ces expressions un héritage du judaïsme, d'Abraham
Heschel et de Gershom Sholem en particulier (DC 314ss. 259ss.; TRD
41 ss. 40ss.) : le « pathos » de Dieu est la présence souffrante de sa « shekina »

9 «De même qu 'il y a des systèmes psychiques de régulation qui rendent malade, de

même il existe aussi des systèmes de régulation économiques, sociaux et politiques
désespérants qui mènent la vie à la mort. Dans une situation donnée coexistent toujours
plusieurs cercles infernaux de ce genre qui agissent ensemble.» (DC 370 306) Et

Moltmann donne l'exemple de la pauvreté, du racisme, de la violence, de la destruction
de la nature, ailleurs aussi de la bureaucratisation, des progrès industriels et techniques
(EA 19,93ss., 108ss.), du système pénitentiaire, du marché du travail et de l'économie
internationale (CA 124ss.), mais aussi du vide spirituel ou du légalisme. Enfin, une
mention spéciale doit être faite de l'écho qu'il donne à sa propre femme et aux
théologiennes exprimant l'écrasement des femmes sous la définition sociale des rôles des

sexes (DHF 125ss. en particulier, et déjà EFE 243ss. 208s.).
10 Et non pas simplement «fraternelle», comme dit la traduction (DC 370 306:

«sympathetische Menschlichkeit»). La continuité du vocabulaire de la «passion» est
malheureusement négligée également dans la traduction du texte de la citation suivante.



PASSION DE DIEU 309

dans le peuple de son alliance, c'est la passion d'un amour acceptant la mort
même. Voilà où vient vivre le Dieu crucifié11.

4. Passivité des passions: par quoi suis-je touché?

Il convient de retourner maintenant la perspective sur les passions humaines

: car en réalité, loin d'éclater comme un coup de tonnerre dans un ciel bleu,
elles viennent à nous du dehors, elles se communiquent à nous et nous
touchent. On devient habité par la souffrance d'autrui, ou gagné par son élan ou
son souffle ; et au-delà d'autrui, c'est le monde qui peut nous affecter, en positif
ou en négatif, ou c'est l'Esprit de Dieu qui peut nous travailler.

Etre touché par ce qui affecte un autre n'est pas une passion active. La
«compassion», l'identification, s'impose: on se trouve à son tour affecté,
solidairement, si cette peine partagée ne nous rebute pas. Dans une perspective

chrétienne, l'amour reçu est assez solide pour ne pas refuser cet
entraînement solidaire, à la suite du Christ «obéissant», identifié et rendu semblable

à la servitude humaine (Ph 2,8 encore une fois); touchée par la puissance
de sa Passion, la foi donne lieu et force à la com-passion :

«C'est seulement sous l'horizon de ce Dieu que devient possible un amour qui
soit plus qu'une philia. plus qu'un amour de ce-qui-est, plus qu'un amour du
semblable: à savoir l'agape, l'amour de ce-qui-n'est-pas, de ce qui est dissemblable,
indigne, sans valeur, perdu, périssable et mort. C'est un amour qui peut prendre sur
lui la douleur et 'l'extériorisation', avec leur pouvoir anéantissant, parce que sa force
lui vient de l'espérance en une creatio ex nihilo.» (TE 29 27; cf.

175,387 148,328)

«Saforce lui vient»: voilà précisément l'autre façon d'être «touché», celle
où nous nous faisons éblouir, attirer, porter par la grâce d'une magie ou par la
magie d'une grâce. Moltmann reconnaît, sans pourtant s'y arrêter, la force que
peut exercer en nous — profondément et inconsciemment — une «confiance
fondamentale» reçue dans notre enfance et symbolisée par notre nom
propre12. Mais il témoigne avant tout de la force de l'Esprit.

Telle est en effet l'expression utilisée dans le titre de son troisième livre-
programme, qui rend explicite le retournement de perspectives suggéré ici:
après avoir consacré sa réflexion à dire comment Dieu participe à l'histoire
des passions humaines, Moltmann tient à faire voir comment la part d'hu-

11 II ne s'agit pas d'une simple «solidarité» compatissante (cf. mon article «Le Dieu
crucifié n'a-t-il plus d'histoire?», in RThPh, 115, 1983, pp. 206ss.). Voir en particulier
DC 292ss. 240ss.) et l'interprétation de Pâques dans CA, chap. 4, et dans TE 172ss.,
226ss. 146ss., 192ss.).

12 «Urvertrauen». cf. SD 75 40, DC 347s. 287; et maintenant GS 265. Une
existence peut puiser son sens, son «pathos» (DC 314 258), à d'autres sources encore.
Moltmann place ici la charnière entre une anthropologie culturelle ou psychologique et
une anthropologie religieuse (H 22 24). C'est aussi le point mystérieux où l'on est
rendu capable de rire malgré les larmes (SD 1 lss. 9ss.).



310 JEAN-PIERRE THÉVENAZ

manité qu'est l'Eglise «participe à l'histoire de Dieu» (EFE 75-95 67-82),
touchée qu'elle est par les passions qui sont en Dieu de toute éternité.
«Connaître Dieu, c'est subir Dieu», dit une vieille sagesse théologique que
Moltmann cite souvent13. Le mouvement trinitaire — d'amour, de souffrance
partagée et de joie annoncée — qui est inscrit dans l'avènement du Christ et
dans l'action de son Esprit précède tout ce que les humains en voient et en font :

c'est lui qui les touche de ses propres «affections». Les chrétiens et l'Eglise ne
font que mettre leurs pas dans ceux du Christ, dans sa manière singulière
d'inscrire l'histoire humaine dans l'histoire de Dieu, entre sa présence
souffrante et sa présence libératrice. Moltmann en tire une «ecclésiologie axée sur
les conflits»14, seule conforme au futur «peuple du Royaume de Dieu» qu'il
nous est donné d'anticiper dans la force de l'Esprit (EFE 259-262 220-223,

passage du chap. IV au chap. V).

« La souffrance rédemptrice de Dieu, la souffrance messianique de son peuple et
les souffrances de notre temps, qui passent sur le monde entier, forment un tout...
Dans, avec et sous l'histoire de la souffrance de Dieu et du monde, les accents

prenants de sa joie et les chants encore sourds des rachetés déjà se font entendre...
L'Eglise née de la Croix et vivant sous la Croix se comprendra donc comme le
peuple des béatitudes' (Roger Schutz) : dans la pauvreté avec Jésus, ce peuple est
bienheureux, et bienheureux avec Jésus, ce peuple deviendra pauvre; affligé avec
Jésus, il est consolé, et dans cette consolation il endurera l'affliction... L'expérience
œcuménique sous la Croix, c'est l'affaire de la joie — passionnée et, pour cette raison,
prête à souffrir — qu'inspire le Royaume de Dieu.» (NSV 118s. 112s.)

5. Dilatation des passions: sortir de soi

Touché par une peine ou une grâce, le cœur humain naît à une passion qui
peut le «transporter», le faire «sortir de lui-même», dans le silence comme
dans la parole, la poésie, le geste ou le chant, voire dans l'action. Exploration
d'une liberté, ou partage d'une fragilité : cette passion se dilate vers un monde
qui n'est pas elle-même, mais auquel elle sait appartenir. Ainsi se concrétise ce

mode d'existence déjà aperçu par les anthropologies phénoménologiques : la

«position excentrique» de l'être humain par rapport au monde (Max Scheler,
Helmut Plessner, cf. TE 229 194, PT 71, DC 238 195, H 17ss. 18ss.,

13 «Gott erleiden», cf. PT 55,186; TE 127(= 106); EFE 363-373 307-315); H 24

27). Le croyant est «celui que le souffle de l'avenir a touché» et qui a rencontré «la
surabondance intarissable du Dieu de la promesse», dont le souvenir «s'enfonce
comme une écharde dans la chair de tout présent et l'ouvre à l'avenir» (TE 112s.,
93 95,78).

14 EFE 424-428,440s. 354-358, 367s.), et déjà TE 344ss. 295ss.), EA 152,
CA 170, etc. : « La communion avec le Christ ne détermine pas seulement le contenu de

l'apostolat, mais aussi sa forme dans l'histoire.» (EFE 463s. 387s.) Pour une
introduction à L 'Eglise dans laforce de l'Esprit, cf. ma contribution « En Eglise pour quoi ?»,
m Bulletin du Centre Protestant d'Etudes, Genève, mars 1982.



PASSION DE DIEU 311

GS 65). Cette passion est notamment en mesure de s'identifier à la «passion
du monde», selon la formule de l'écrivain Walter Benjamin que Moltmann
cite15. Elle peut aussi se laisser conduire sur le mode du «rêve éveillé dans le

champ d'attraction de la Passion de Dieu», entraînant dans sa joie toute
souffrance vécue «en sympathie» (DC 351 289), et anticipant la gloire
finale.

La passion qui nous porte ainsi en dehors de nous-mêmes vers le vivant ou
vers le mortel est le souffle dilatant de Dieu: cette dimension mystique,
doxologique est de plus en plus présente chez Moltmann. Il a montré dans Le
Seigneur de la Danse comment la surabondance de la grâce reçue produit la

surabondance de la fête et du jeu, du rire et du chant; il en a fait un trait
caractéristique d'une Eglise qui soit communauté messianique (EFE 147-154
et 339-357 128-133 et 287-301), mais aussi d'une théologie qui soit louange
et expérience mystique16. Pouvoir jouer avec les réalités dures d'un monde
fragile ou hostile, c'est une faculté qui tient à une extrême et réelle liberté: il
s'agit d'en rendre compte. Où se situe en effet le fondement solide qui lui
donne d'être assez libre pour casser l'emprise de toutes les réifications de ce

monde? D'où provient la conscience d'un dépassement possible de l'inachèvement,

de la fragilité, du «tourment de la matière»17?

«Une liberté infinie, une joie débordante et un amour inépuisable caractérisent
l'expérience eschatologique de l'Esprit. Dans l'Esprit, on chante le 'cantique nou-

15 DC 187 152; SD 77 41 ; PE 115; art. in Concilium 1972, n° 76. - On trouve
aussi la formule suivante: «considérer l'histoire de la création comme la tragédie de
l'amour divin» (TRD 83 75). Mais Moltmann travaille plus fréquemment sur
l'expression paulinienne de cette «passion du monde», le soupir de la création, selon Rm
8,18-23 ; cf. TE 173,310, 368 146, 266, 313s.) ; PT 26, 30, 193, 246 ; SD 49 27 ; CA
55, 87, 105; ZDS 169ss.; TRD 144 126; et maintenant GS 53, 80ss. et 113s. Voir
aussi mes notes de traduction sur le terme de « vanité » dans TE 23 et 414, ainsi que sur le
thème de «l'extériorisation» dans TE 29 et 409.

16 Cf. GAM 46-71, trad, franc. «Théologie de l'expérience mystique», in RHPR 59,
1979, pp. 1-18. Dans Trinité et Royaume de Dieu, sous le titre «Le commencement de la
gloire», on lit : « Avec l'Esprit commence la fin des temps... où les forces et les énergies de

l'Esprit de Dieu descendent sur toute chair et la rendent éternellement vivante.» (TRD
159 139) Sur la dimension doxologique en théologie, cf. TRD 20s., 194ss. 23s.,
169ss.).

17 «Qual der Materie», expression de Jacob Böhme, reprise par Karl Marx et Ernst
Bloch: cf. PT 209s., TE 76, 374(= 64,318); TRD 144(= 126); et encore GS 114.

Manifestement, Moltmann tient beaucoup à cette expression, qui permet à la fois une
interprétation «matérialiste» (corporelle, sociale, physique et historique) de la
pneumatologie, mais aussi une interprétation pneumatologique de la matière et de l'histoire
du monde. La nature de ce «tourment de la matière» n'est en effet nullement
déterminée en dehors du débat des interprétations à son sujet. La seule évidence est que la
matière n'est pas par elle-même l'unique fondement solide, le substrat suffisant de toute
liberté: «panta rhei — dos moipoustô», disait Heraclite, et ce n'est pas le flux des choses
qui offrira continuité, constance et stabilité (PT 90). Nulle nature humaine n'offrira une
«subsistance» dans «le flot de l'éphémère» (B 36ss.), nulle matière «auto-créatrice»
non plus (même au sens très ouvert qu'E. Bloch lui donne — B 86, PT 210s.).



312 JEAN-PIERRE THEVENAZ

veau'... Cette expérience n'arrache pas les êtres au temps, mais les ouvre à l'avenir du
temps... Par Vinhabitation de l'Esprit — soit dans les cœurs, soit dans la communauté,

soit dans la nouvelle création —, Dieu se sent toujours davantage chez lui
dans son propre monde.» (TRD 159s. 139s.)

Moltmann a toujours considéré qu'il fallait donner à la question de notre
ultime liberté, solidité ou fermeté une réponse apocalyptique: c'est la question
de savoir qui aura le dernier mot de l'histoire. Et nul ne peut se donner à

lui-même la réponse (cf. TE 218ss 185ss.) en se projetant dans un quelconque

ordre permanent — fût-il divin (contre Karl Barth, qui contrebalance son
actualisme de la Parole de Dieu par cette représentation essentiellement
statique, cf. PT 168). Moltmann reprend aujourd'hui cette question sous le titre
«Le temps de la création», au chapitre 5 de son nouveau livre (GS 126s. en

particulier). Les systèmes matériels et vivants, écrit-il, «ex-sistent tous en

direction d'une transcendance et sub-sistent par elle» : comprenons bien qu'il
entend cela comme un mouvement, non comme une stabilité (GS 213, avec

une critique similaire à Barth GS 76).
Sommes-nous donc simplement renvoyés à la transcendance apocalyptique

d'un avenir ultime? Non, car des promesses et des signes nous sont
donnés, et mieux encore : la «doctrine trinitaire de la liberté» (dernière section
de TRD) laisse entrevoir une «marche vers le Royaume de liberté», des

«progrès» et une «croissance», un «processus de maturation» au rythme du
Père, du Fils et du Saint-Esprit.

6. Intensité des passions: entre le néant et la totalité

L'être humain n'est pas maître de ses passions: Moltmann les décrit à

plusieurs reprises comme une sorte d'infection qui se multiplie et s'intensifie

par elle-même, comme des «bacilles» de mort ou de vie, de peur ou
d'espoir18.

« Bien des gens sont atteints aujourd'hui de troubles des finalités. Comme le lapin
fasciné par le regard du serpent, des gens se figent aujourd'hui sous le choc du futur...
Cette intoxication intérieure de la vie se répand non seulement dans des sociétés

d'indigence, mais aussi dans les sociétés de bien-être.» (DC 377 311)

Aussi compréhensible soit-elle, cette «angoisse première» (EFE
248 211) que l'on a tendance à fuir ou à camoufler doit être affrontée et

désarmorcée, car elle déforme le regard et aliène la conscience de soi. On se

18 «Inoculer à un monde résigné et révolutionnaire les bacilles de l'espérance» : cette
formule-programme vient du théologien néerlandais Hoekendijk et se retrouve citée
dans EA 107, TE 353 302, et EFE 117 102 (mal traduite: «inoculer» n'est pas
«semer»).



PASSION DE DIEU 313

croit à la fin de tout, happé par le tragique ou la banalité, par «leperii infini de

l'abandon et de l'absurde» (TE 282 242 ; cf. TE 20ss. 19ss. ; PT 246,266 ;

CA, chap. 8; H 33ss. 38ss.; GAM 27ss.; DC 337ss. =278ss.). Multiplier
alors les idoles ou les efforts, n'est-ce pas aussi multiplier la peur?

Prises dans toute leur intensité, les passions humaines posent la question
du «tout ou rien». Mais la passion du Créateur, c'est de tirer hors du néant
toutes choses — jusqu'à la victoire finale La peur du néant retient pourtant les

humains de le suivre... Ils cherchent à se prémunir contre le «rien» en
sauvegardant tout ce qu'ils peuvent.

«En reconnaissant en revanche dans l'événement de la Résurrection du Crucifié
une creatio ex nihilo, on ne met pas en jeu des transformations possibles du donné,
mais tout ou rien. Il apparaît alors que ce monde 'ne peut pas porter' la Résurrection...

C'est seulement dans une totalité de l'être nouveau que l'on peut attendre et
espérer la synthèse réconciliant la Croix et la Résurrection... En quittant la réalité
mauvaise et en s'aventurant sur la mer des possibilités de Dieu, l'espérant met enjeu
d'une manière radicale cette réalité qui est la sienne.» (TE 242s. 206)

Telle est la rupture messianique: le néant doit céder devant elle, car elle
s'en saisit, pour que son achèvement soit vie des morts, gloire de la matière,
bonheur de la nature. Mais avant l'achèvement, nous vivons sous le signe de

l'avènement: surgissement d'une grâce dans la nature, d'une force spirituelle
dans la matière, d'une vie dans la mort. Il n'y a plus lieu de chercher hors de ces

réalités menacées et menaçantes une autre garantie contre la peur. Ce monde
est à la fois le «rien» présent et le «tout» promis: il tend vers la totalité, sous le

souffle de l'Esprit créateur et recréateur.

«L'exode de la captivité à la liberté ne se place pas sous le signe d'une âpre lutte,
mais sous celui d'une joie contagieuse. Toute la création fait écho à cette joie ; elle se

met à danser, jouer et jubiler, comme si elle était elle-même libérée d'un horrible
maléfice qui aurait pesé sur elle.» (CA 105, prédic. sur Esaïe 55,6-11)

Telle est la perspective que reprend et développe le dernier livre de

Moltmann, Dieu dans la création, auquel nous consacrerons notre seconde partie.
Il ne s'agit pas d'un panthéisme, malgré la proximité du Créateur en toutes
choses (GS 114s., 164s., 172). Il s'agit plutôt, dit-il, d'une «ontologie
messianique»19, héritage du judaïsme, reposant sur l'expérience d'avoir reçu le

cadeau passionnant de la justice dans la passion de l'injustice, et dans la
passion de la mort, le cadeau de la vie.

19 Moltmann annonce (GS 14 et 278) que la légitimité du terme «messianique» et sa
portée seront discutées dans son prochain ouvrage, centré sur la christologie. Il annonce
aussi un ouvrage qui reprendra l'eschatologie correspondante. Et le plan de ses cinq
«Contributions à la théologie» s'achèverait enfin par un livre sur les fondements et
méthodes de la théologie chrétienne. Longue vie au sexagénaire pour réaliser ce projet!



314 JEAN-PIERRE THÉVENAZ

II

LA SYMPATHIE DE TOUTES CHOSES,
L'ÉCOLOGIE DE LA THÉOLOGIE

Présenter dans le cadre de cet article le dernier ouvrage de Moltmann, Dieu
dans la création, implique assurément un choix et une réduction. Mais il n'est
nullement exagéré de résumer l'intention de cette théologie de la création par
cette formule de la «sympathie de toutes choses»: lecture des passions du
monde (comme des passions humaines auparavant) à la lumière de la Passion
de Dieu.

En même temps, la présentation qui va suivre confirmera ce qui a été

progressivement établi en première partie: qu'il n'y a pas d'anthropologie des

passions humaines sans une ontologie correspondante de la vie matérielle.
Moltmann met logiquement l'accent sur l'interprétation qu'il faut donner du

changement et du mouvement: du temps, de l'espace, du possible, de
l'évolution, de la destination de l'humanité, de son existence corporelle, mais aussi
du sabbat de la création. Nous allons reprendre des éléments de ce tableau en
les reconstruisant à nouveau en six paliers de densité croissante, entre la

menace et la délivrance.

1. Vulnérabilité et transcendance

«Menacées par le néant», entièrement contingentes, toutes choses le sont
(GS 52s., 81, 100, 208ss., 284); et plus elles sont complexes, plus elles sont
«vulnérables et destructibles» (211). La société actuelle l'est aussi au plus haut
point: les complexités techniques, écologiques et sociales sont sources de

crise. Mais, alors que les systèmes vivants se donnent généralement les

moyens d'être à la hauteur de leurs crises, la société industrielle n'a pas encore
de réponse aux siennes! (34ss., 146, 211)

Disant cela, Moltmann se réfère à la théorie scientifique contemporaine
dite des «systèmes ouverts», qui attribue à chaque élément du réel «une
certaine subjectivité, chaque fois au niveau qui lui est propre» (63), s'accom-

pagnant c\'\me faculté de «se transcender»20. Au niveau de la société humaine
actuelle, c'est une telle faculté de dépassement des menaces qui doit être

aiguisée : une théologie de la nature a ici son mot à dire. La création n'est pas
faite de réalités seulement, mais aussi de possibilités : elle ouvre les possibilités

20 Références aux œuvres scientifiques de Fr. Capra, E. Jantsch, E. von
Weizsäcker et I. Prigogine (aux pp. 26, 30s., 112ss., 202s., 209ss.). Mais on retrouve
aussi l'évocation de Jacob Böhme, voir note 17 ci-dessus.



PASSION DE DIEU 315

de l'évolution sociale comme de l'évolution naturelle, elle contient sa

transcendance et, aux yeux du croyant, sa délivrance. En langage symbolique, elle

ne contient pas seulement la «terre» mais également le «ciel»:

«Même paré de traits souvent irréels, le ciel représente toujours l'espace du
possible, qui invite à l'imagination utopique... où les créatures ont part à la richesse
de possibilités créatrices du Créateur, amoureux de la vie.» (175; cf. 190)

Toutes les créatures se «transcendent» dans cette direction-là. Mais elles
visent au-delà: au-delà du «possible», la création est «en quête du repos où
elle puisse subsister», qui «n'est pas l'au-delà, ni le ciel, ni Dieu lui-même,
comme l'ont toujours affirmé la gnose et la mystique, mais le sabbat de Dieu»
(285).

2. Communication et perversion

«L'univers a manifestement en lui la tendance à une sympathie universelle de
tous les systèmes matériels et vivants, grâce à la sympathie de toutes choses les unes

pour les autres.» (213; cf. 20, 191,220)

Les choses aspirent à communiquer, et Moltmann reconnaît là ce qu'un
croyant connaît de l'Esprit Saint. Il appelle donc «Esprit» (mais non «Saint»)
ces «formes d'organisation et de communication des systèmes ouverts», et il en
suit l'évolution depuis les formes élémentaires du monde naturel jusqu'à l'être
humain, en qui s'est développée une conscience attentive aux «communications

vitales pour l'organisme humain au sein de la société et de la nature»
(266). Moltmann formule ainsi — à titre d'essai et non de dogme, précise-t-il
bien — une reprise théologique synthétique de théories des sciences naturelles
et des sciences humaines sur l'évolution historique (203-221), en articulant
cette faculté de communiquer à la faculté de se transcender.

Toutefois, le risque d'un renversement existe, symbolisé par les «forces
démoniaques ou sataniques» qui «rendent impossible la vie», et qu'on ne
rencontre pas uniquement dans les passions perverties des humains:

«Au niveau des processus vitaux surgissent périodiquement de tels retournements

de possibilités constructives en possibilités destructrices.» (177)

Le mal est cette perversion du bien. Mais aucune «annihilation» — même
historique ou apocalyptique (104s.) — n'est plus forte que le Créateur ex
nihilo. Curieusement, Moltmann ne consacre pas davantage de pages à ces
forces violentes et mortelles dans la nature, sans doute parce qu'il veut mettre
en évidence la signification prioritaire de la communication de la vie, mais
aussi la responsabilité humaine impliquée dans l'état présent de la nature (voir
ci-dessous).



316 JEAN-PIERRE THÉVENAZ

3. Mobilité bloquée, mobilité permise

«Il faut commencer par reconnaître le risque de catastrophes universelles,
écologiques et nucléaires, et par chercher en commun un monde vivable, pour pouvoir
ensuite apporter la contribution propre des traditions chrétiennes et de l'espérance
de la foi chrétienne.» (27)

Reconnaître les risques, c'est reconnaître ce dont pâtit ou pourra pâtir la

nature: à force de tout dominer, l'être humain est devenu capable de tout
détruire et constitue lui-même le risque majeur pour la nature (ambivalence
du progrès, 34-42,135-150; cf. déjà note 9 ci-dessus). Même envers son propre
corps, sa propre part de nature, l'être humain est un maître dur qui ne tolère

pas n'importe quels mouvements...

«On refoule les réponses du corps et on le réduit au silence: il réagit alors en se

figeant et en mourant, exactement comme la nature 'meurt en silence' dans la crise
écologique.» (263; cf. 269,271)

Mais la nature a-t-elle aussi en elle, face à ce qui la menace radicalement, la

passion et l'énergie de résister? Moltmann écarte la réponse panthéiste, la

Nature-Dieu d'un Spinoza, qu'Einstein avait pour sa part adoptée (202) et qui
semble correspondre à une tendance des sciences modernes (114, 164, 202,

219). C'est en revanche l'expérience de la Résurrection du Fils par le Père dans

l'Esprit qui «ouvre le ciel» et déploie les potentialités de Dieu:

« Cela signifie que les énergies et possibilités de Dieu apparaissent dans le monde
visible pour rouvrir les systèmes vivants qui se ferment... Des forces s'éveillent qui
auparavant étaient bloquées. Un avenir est offert, qui était clos et inaccessible.»
(180)

Quand on connaît ainsi l'Esprit Saint, on en reconnaît les caractères dans

«l'esprit cosmique» qui crée le monde (110-115), à savoir: la créativité (principe

d'évolution), la totalité (principe de communication), la singularité (principe

d'individuation) et l'intentionnalité (orientation vers l'avenir). Et on
admet alors que cette énergie et cette force créatrice précèdent dans le monde
l'énergie déployée par les humains pour vivre.

4. Une création touchée par la grâce

Le thème de la «création continuée» (214-220) est le lieu pour dire la

passivité dans les passions et mouvements du monde. Car Dieu ne fait pas que
conserver le monde : il y travaille, en supportant les contradictions et en les

faisant supporter.

«La force créatrice de Dieu dans l'histoire se présente toujours en premier lieu
comme une capacité de souffrir inépuisable... En généralisant, on peut le dire aussi
des créatures: plus un système vivant est endurant, plus il se révèle vigoureux et



PASSION DE DIEU 317

capable de survivre. Il encaisse les chocs hostiles et les transforme de façon
productive... Par son inépuisable capacité et disponibilité à souffrir, Dieu crée en même
temps des chances concrètes pour une libération de la fermeture sur soi.» (218)

La «patience de Dieu» est justement active par cette «force transformatrice

de sa souffrance», et non par des interventions surnaturelles, ni par une
quelconque complicité de sa part avec les malheurs qui le frappent et frappent
le monde:

« Il n'y a pas de 'face obscure' de Dieu, où il serait présenté comme destructeur de
sa création et de son propre être de Créateur.» (177)

Ce qu'il offre à sa création, c'est la perspective de «son achèvement par
glorification» (69) — et voilà donc notre monde devenu à son tour
«excentrique», «ec-statique»1. (168-172, 190, 215) Un mouvement est donné:
Dieu accompagne le monde dans ce mouvement, il l'attire et «renouvelle la
face de la terre (Ps 104,30)» — en même temps qu'il renouvelle l'histoire de

son peuple (215,217). Le monde est évolution inachevée (204).

5. Le chant du monde et le soupir de la création

Touché par cette grâce, le monde éclate et se dilate: il chante sa gloire
future Suffit-il de dire qu'il chante par la voix des humains qui entonnent la

«liturgie cosmique» (84,285)? Nullement, car avant eux et en dehors d'eux,
peut-être aussi après eux, ce chant continue (204s.).

«Les traditions monastiques de l'orthodoxie et les traditions hassidiques du
judaïsme ont conservé ces images magnifiques... capables d'enrichir les perceptions
unilatérales et appauvries des habitants du monde industriel moderne.» (84)

«Le symbole de la danse cosmique met le doigt sur ce qui fait le secret des

structures matérielles et des systèmes vivants: le rythme...» (308)

Mais on ne saurait oublier que dans le souffle de ce chant, dans la
respiration des choses, subsiste un «soupir» — ce soupir que les humains partagent
solidairement et corporellement (cf. première partie et note 15) et qui, selon
Rm 8,26, est aussi celui de l'Esprit. Tant que ce « soupir» vit, la malédiction de
la destruction et de la mort est retenue : l'aspiration à la délivrance n'est certes

pas en elle-même capable d'arrêter le destin de néant et de vanité, mais elle est

«ouverture au royaume à venir de la gloire de Dieu.» (53)

« Il va donc falloir discerner dans l'histoire de la passion du monde naturel et du
monde humain les 'gémissements inexprimables' de l'Esprit qui l'habite et la
présence souffrante de Dieu.» (114)

L'être humain n'est donc pas seul à transformer son «stress» en «soupir»,
mais il doit effectivement «apprendre à s'abandonner naturellement»:

«Sans le calme du sabbat, l'histoire sera une auto-destruction de l'humanité.»
(150)



318 JEAN-PIERRE THÉVENAZ

6. Désastre ou symbiose?

Ce que la foi pense et dit du monde se heurte à d'autres choix possibles. A
l'ultime palier auquel nous accédons ici, le destin prévisible du monde en

vient à dépendre du destin que les humains lui conféreront par leurs choix ;

mais ces choix à leur tour dépendent de la perception qu'ils auront du monde.

Avec les pouvoirs croissants des humains, un désastre est entrevu comme
possible : espère-t-on le maîtriser par une gestion bureaucratique qui prétendrait

arrêter toutes les menaces?... Ce serait «arrêter l'histoire» (119),
«réduire l'avenir de cette société, donc ses possibilités de changement, et à long
terme la détruire elle-même»! (270)

Simultanément, face au danger universel, le besoin de communiquer et de

former un seul monde se fait actuellement sentir et produit quelques timides
réalisations:

«Pour les humains, il n'y a d'avenir que commun, car il n'y a de survie qu'en
paix.» (146)

C'est ce que Moltmann appelle une «synchronisation» de nos multiples
histoires humaines et de l'histoire de la nature, une ou plusieurs «symbioses»

ou «con-vivialités»21. Quand Paul écrit que «la création attend avec impatience

la révélation des enfants de Dieu» (Rm 8,19), cela implique —

socialement parlant — «l'établissement de formes d'organisation complexes»,

«participatives» (270), mais aussi «une communauté avec les autresformes de

la vie et de la matière»: «une forme supérieure de coexistence» (204). La
passion communicative qui habite le monde ne demande qu'à inclure les

humains, pourvu que leur unique «domination» sur ce monde soit arbitrage,
«tâche d'un juge de paix» (230) au service de «la communauté de la création»
(Schöpfungsgemeinschaft, 25s., 83, 115, 149, 193ss., 21 lss.).

CONCLUSIONS POUR UNE ÉTHIQUE DES PASSIONS

De chacun des six paliers de nos deux parties, retenons ici la pointe éthique.

1) Une éthique des passions humaines ne se limite pas à un appel à des

«sujets» face à des objets et des menaces: sous peine de laisser les humains

21 L'œuvre d'I. Illich n'est pas citée. Mais le terme allemand «Symbiose» semble

pouvoir aussi bien se traduire par «con-vivialité» (cf. déjà EFE 223ss. 191ss. à

propos de l'économie internationale actuelle). Cela s'appliquerait à la «synchronisation»

des particularités historiques humaines en perspective «œcuménique», mais
s'appliquerait moins bien à la «synchronisation» de l'humain avec son «écosystème»
naturel en perspective «écologique» (le mot «symbiose» est effectivement une meilleure

expression de la relation non agressive d'un être avec son environnement, cf. 203

note).



PASSION DE DIEU 319

être les jouets des passions de la création — nature et société—, elle doit entrer
en débat avec ces dernières, penser l'Impossible et le possible. Ce n'est pas
seulement à E. Bloch que s'appliquent des qualificatifs tels que «méta-éthi-
cien, méta-socialiste et méta-religieux»: il s'agit bel et bien de penser la
transcendance face au réel historique, et un messianisme le permet et
l'impose22.

2) Face aux perversions et aux blocages de la communication humaine,
une éthique ne peut pas se contenter de plaider les chances et les possibilités
déjà acquises de communication. Les structures et institutions reçues du passé

ne constituent nullement un donné stable sur lequel fonder l'éthique; car c'est

précisément l'évolution actuelle de leurs déséquilibres et de leurs blocages qui
pose les questions nouvelles de l'éthique. L'éthique doit donc partir d'un
rapport critique et non idéologique aux institutions: leurs failles, leur historicité,

leur avenir, et peut-être leur dépassement, voilà ce que l'éthique doit dire,
sans taire leurs mensonges et leurs idoles. La loi d'amour ne se laisse pas
enfermer, même dans ce qu'elle a produit de meilleur.

3) Une éthique messianique trouve sa force dans la faiblesse et résiste dans

l'écrasement; elle valorise ce que l'opinion dominante a tendance à mépriser,
elle prend sur elle de dépasser des contradictions qui l'écartèlent. Elle ne fait pas
de sa propre force, de son authenticité et de sa perfection, un enjeu à sauvegarder

par priorité. C'est le dépassement des contradictions historiques ou
naturelles qui oriente ses jugements de valeur. Car, de toute manière, elle doit
refuser la prétention de puiser sa force en elle-même.

4) Une éthique exprime une existence sociale en relation effective avec les
situations qu'elle touche, ou plutôt : dont elle a été touchée la première. Elle ne
se pose pas à distance des situations douloureuses qu'elle affronte, ou des

solutions passionnantes qu'elle envisage: ni les unes ni les autres ne sont des

«objets» d'éthique. Une éthique qui se veut premièrement «sym-pathle» doit
donc relativiser ses réponses. Elle doit dire que les faibles et les souffrants,
avant d'être «objets» de comportements éthiques, sont les premiers sujets de

l'éthique: en tant que témoins des limites d'une réalité sociale ou naturelle, ce

sont eux qui la jugent23. Il reste que, même relativisées, des réponses doivent

22 E. Bloch relie l'action, comme la pensée, à « tout un rêve » de dignité humaine : de
là les qualificatifs cités (B 78). Moltmann lui-même, à sa suite, voit dans le contraste
entre espérance et expérience le «moteurde la pensée éthique» : «L'éthiquedevient alors
une science de l'histoire tournée vers l'avant.» (PT 183)

23 «La présence cachée du Sauveur et Juge à venir dans la personne des pauvres relève
premièrement de l'ecclésiologie, et ensuite seulement de l'éthique.» (EFE 169 146) Il
s'agit d'abord pour les chrétiens de savoir où rencontrer cette présence, pour ensuite
«poser des questions» qui «inquiètent» et «orientent» les institutions (PT 172, article
de 1960 sur l'éthique). Sur ce sujet, cf. de Moltmann, «Etre-chrétien, être-homme et
Royaume de Dieu», trad, fr., in: Bulletin du Centre protestant d'Etudes (Genève), 38,
déc. 1986, N° 8, 23 p.



320 JEAN-PIERRE THÉVENAZ

être données, mais elles doivent l'être à partir de l'existence sociale (et peut-
être ecclésiale) qui les aura inspirées.

5) Une éthique chrétienne, en disant ce qui est juste, doit prendre une
double précaution pour en sauvegarder le caractère gracieux, c'est-à-dire à la

fois plaisant et gratuit. D'abord, elle doit présenter lajustice en termes esthétiques

autant qu'éthiques, comme une réalité plaisante, légère et belle, afin
d'éviter légalisme et culpabilisation24. Et du même coup, elle doit aussi se

donner le moyen de devenir offre de justice, chance nouvelle d'une justice
nouvelle qui concrétise dans l'immanence sa source transcendante. Dans la

fragilité du monde, lajustice apparaîtra alors comme le but d'un chemin que
l'on vapowvo/Vprendre, et non comme le point de départ manqué d'un chemin

que l'on aurait dû prendre.
6) Une éthique messianique, née de la Passion de Dieu, ne peut ignorer la

passion qui l'attend, celle de vouloir lutter pour quelque chose et de le perdre
dans cette lutte même. Elle doit donc sous-tendre son travail par une
autocritique de ses propres échecs passés ou possibles. Moltmann donne ainsi
plusieurs exemples de finalités éthiques positives qui ont eu tendance à se

renverser en leur contraire: santé/maladie, technique/dépendance,
liberté/contrainte, responsabilité/résignation...25. C'est en présence de la Passion
de Jésus-Christ que s'évanouit le rêve d'auto-réalisation et que naît la patience
de l'Esprit.

«Pour affronter la brutalité des déceptions présentes et futures auxquelles cette
espérance est vouée, ainsi que la mélancolie et le terrorisme qui sont la conséquence
de ces déceptions, il est juste de chercher à rattacher l'espérance en 'l'Homme' à un
point d'appui transcendant... Or cela signifie... qu'il ne faut voir dans ce monde-ci ni
le cie! de la réalisation de soi, ni l'enfer de l'aliénation de soi, mais qu'il faut l'accepter
comme une histoire et une arène de lutte entre l'inhumain et l'humain.»
(H 48s. 58)

Nous terminerons par ces maîtres mots de l'éthique de Moltmann : courage
d'être et fidélité à la terre (Bonhœffer), lutte solidaire et contemplation
messianique, force d'espérer et capacité de souffrir (EFE 219ss., 367ss. 188ss.,

310ss.). Autrement dit: que les chrétiens offrent non pas seulement «une
éthique améliorée», mais «la présence de leur foi»!

*
* *

24 Sur l'ensemble éthique/esthétique, cf. SD 90 48. On peut aussi relire dans cette

perspective le chapitre sur lajustice dans TE 219ss. 186ss.
25 Santé : EA 108-132, GS 273-277. - Technique : EA 93-107, GS 37-52, EFE 223ss.
191 ss.). - Liberté : DC 370ss. 306ss.), PT 189-211 (sur la question fondamentale

de l'ambivalence de l'action, 207s.), EA 27-39. — La Passion du Christ concerne
premièrement ce rapport ambivalent entre échec et réussite, elle n'est que secondairement
l'expression des inévitables souffrances d'une éthique de l'amour. Car elle est abandon
et anéantissement dans la proximité même du Père (DC 78s. 65).



PASSION DE DIEU 321

ŒUVRES DE JÜRGEN MOLTMANN

TE Théologie de l'espérance, 1964 (Cerf-Mame, 1970)

PT Perspektiven der Theologie, 1968 (Munich, Kaiser)
CA Conversion à l'avenir, 1970 (Seuil, 1975)

H L'homme, essai d'anthropologie chrétienne, 1971

(Cerf-Marne, 1974)

SD Le Seigneur de la danse, essai sur la joie d'être libre, 1971

(Cerf-Mame, 1972)

EA L'espérance en action, 1972 (Seuil, 1973)

DC Le Dieu crucifié, 1972 (Cerf-Mame, 1974)

EFE L'Eglise dans la force de l'Esprit, 1975 (Cerf, 1980)

B Im Gespräch mit Ernst Bloch, 1976 (Munich, Kaiser)
NSV Un nouveau style de vie, 1977 (Centurion, 1984)

ZDS Zukunft der Schöpfung, 1977 (Munich, Kaiser)
GAM Gotteserfahrungen: Hoffnung, Angst, Mystik, 1979

(Munich, Kaiser)
TRD Trinité et Royaume de Dieu, 1980 (Cerf, 1984)

OMM Ohne Macht mächtig, 1981 (Munich, Kaiser)
DHF Dieu, homme et femme, 1983 (Cerf, 1985)

(en collab. avec Elisabeth Moltmann-Wendel)
PE Politische Theologie, politische Ethik, 1984 (Munich, Kaiser)
GS Gott in der Schöpfung. Ökologische Schöpfungslehre, 1985

(Munich, Kaiser)

N.B. : Lorsqu'il s'agit des principaux ouvrages traduits en français, j'indi¬
que successivement la pagination française et la pagination allemande.

Les citations sont cependant retraduites de l'allemand pour
corriger des erreurs (hélas! nombreuses, notamment dans DC) ou
améliorer le rythme du propos.




	Passion de Dieu, passions humaines et sympathie des choses : éthique et messianisme chez Jürgen Moltmann

