Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 37 (1987)

Heft: 3

Artikel: Au-dela de la réforme? : A propos de la critique de Luther chez Karl
Barth

Autor: Ebeling, Gerhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381334

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381334
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 119 (1987), P. 281-301

AU-DELA DE LA REFORME?

A propos de la critique de Luther
chez Karl Barth!

GERHARD EBELING

Il y a une cinquantaine d’années, au moment le plus fort du Kirchenkampf,
deux choses s’unissaient pour nous montrer de maniére convaincante la voie
en matiére d’Eglise: la vérité réformatrice et la forte impulsion donnée par
Karl Barth. Or cet amalgame s’est avéré de plus en plus chargé de tensions et
révélateur concernant les conflits qui, au crépuscule de ce siécle, nous assail-
lent, assaillent le protestantisme et méme la chrétienté tout entiére. Si, au lieu
de nous perdre dans les eaux troubles des modes et des mots d’ordre éphé-
meres, nous tentons sérieusement, exigeants dans la qualité et conscients de
nos responsabilités historiques, de déméler I’écheveau des problémes théolo-
giques et ecclésiastiques actuels, il n’est guére de perspective d’orientation
plus riche ni plus stimulante que la relation entre Luther et Barth. Les pré-
sentes réflexions s’appuient sur une étude plus vaste que j’ai consacrée au
«débat de Karl Barth avec Luther» 2. Mais cette étude n’est, elle aussi, qu’une
invitation a poursuivre les tiches urgentes qui se présentent ici.

Le présent article abordera dans ses trois parties principales ’état des
choses chez Karl Barth, puis quelques questions qui concernent le procédé
méme de la confrontation entre Luther et Barth, et enfin les points cruciaux du
contenu de la controverse.

! Texte d’une conférence présentée une premiére fois le 14.10.1985, lors de la célé-
bration du cinquantenaire de la «Kirchliche Hochschule» de Berlin, puis donnée a
plusieurs reprises en différents endroits, dans des versions retravaillées. — NdT': Le
texte allemand de I'article est paru sous le titre de « Uber die Reformation hinaus ? Zur
Luther-Kritik Karl Barths», dans le « Beiheft» n° 6 de la Zeitschrift fiir Theologie und
Kirche, Tiibingen, Mohr, 1986, pp. 33-75. Le texte lui-méme est repris intégralement
dans notre traduction; par contre, nous avons fait un choix trés restrictif des notes, nous
limitant a I'indispensable (références des citations, explications d’allusions, problémes
de traduction, etc.). Le lecteur qui souhaiterait prendre connaissance du matériel sur
lequel repose cet article pourra le trouver dans I'article original, mais aussi dans I’étude
beaucoup plus vaste que 'auteur a consacrée a ce sujet (cf. ci-dessous note 2). Pour les
références, nous avons renvoyé aux traductions frangaises existantes, sans toutefois
nous tenir toujours a la traduction qu’elles proposent.

? «Karl Barths Ringen mit Luther», in G. EBELING, Lutherstudien I11. Begriffsun-

tersuchungen, Textinterpretationen, Wirkungsgeschichtliches, Tiibingen, Mohr, 1985,
pp. 428-573.



282 GERHARD EBELING
1. L’état des choses chez Karl Barth

Le premier volume de la Dogmatique, paru en 1932, ne laisse pas appa-
raitre la moindre critique a ’égard de Luther. Cet auteur est cité abondam-
ment, sans aucune réserve ni objection, et bien davantage que Calvin; il est
’autorité premiere. C’est la le point culminant d’une relation qui s’est beau-
coup modifiée dans le temps, le moment ou Barth fut le plus proche de Luther.
A vrai dire, le commentaire de I’Epitre aux Romains de 1919, et plus encore la
deuxiéme édition de 1922, offraient déja une image analogue, Barth y donnant
frequemment la parole a Luther, étant toujours d’accord avec lui et visible-
ment impressionné par lui. Mais avant et apres cette période, il ne manque pas
de témoignages d’une certaine distance ou méme d’une certaine mauvaise
humeur a I’égard du Réformateur. Pourtant nous pouvons dire que la pre-
miere décennie de I’activité académique de Barth, globalement parlant, se
trouve placée sous le signe d’une intensification de ses relations avec
Luther.

Cependant, apres ce point culminant dans le volume I/1 de la Dogmatique,
la courbe s’infléchit brusquement: les citations de Luther diminuent et les
jugements a son égard se font extrémement sévéres. Le premier signe de cette
critique qui s’affirme désormais plus résolument est la conférence du 7 octo-
bre 1935 sur «Evangile et loi» 3, qui coincide avec le retour forcé de Barth en
Suisse. A vrai dire, dans ce texte programmatique, Luther n’est pas encore cité
nommeément comme adversaire. Ce n’est que sous la pression des événements
qui se précipitent que les égards disparaissent, en méme temps que I’opposi-
tion se fait plus profonde et plus générale. Cependant, Barth ne peut se
débarrasser de Luther. Si le nombre des citations atteint son point le plus bas
dans les volumes qui traitent de Dieu et de la création, il augmente de nouveau
sensiblement dans celui qui traite de la réconciliation. Mais désormais, le pour
et le contre se mélent de telle maniére qu’a c6té d’un oui plein de respect et
d’un non résolu, ce sont I’aporie et la résignation a 1’égard de Luther qui
prennent peu a peu le dessus. Ainsi, lorsqu’il terminera le dernier volume
complet de sa Dogmatique (IV/3) en 1959, Barth lui-méme I’avouera indi-
rectement. En méme temps qu’il renonce a achever sa Dogmatique, il inter-
rompt de fagon démonstrative son effort de compréhension de Luther, par ce
geste symbolique ou plutdt ironique: il couvre son édition des ceuvres de
Luther (la Weimarer Ausgabe) d’une étoffe indonésienne, «en guise de pro-

3 Theologische Existenz heute, n° 32, 1935 ; réimprimé dans: Theologische Existenz
heute, NF, n° 50, 1956. — NdT: sauf erreur, ce texte important de Barth n’a jamais été
traduit en francais.



AU-DELA DE LA REFORME? 283

tection et de camouflage»?* contre cette inquiétante «boite de Pandore»?,
comme 1l le dira lui-méme.

Au cours de la lutte dramatique de Karl Barth avec Luther, dans toutes les
vicissitudes qu’elle a connues, Luther n’a jamais joué un réle nettement
déterminant, ni dans un sens positif, ni dans un sens négatif. Pourtant, il est
devenu le principal partenaire théologique de Barth — d’une fagon différente
de Schleiermacher, a qui I’on pourrait également attribuer ce role. Luther était
convaincant par son autorité spirituelle mais suspect quant a sa forme de
pensée et a son influence historique. Au-dela du simple respect, Barth a
vraiment été saisi par Luther; on en trouve des témoignages tout au long de
son ceuvre, jusqu’a la fin, sans que cela se concentre sur tel ou tel point de
doctrine précis. Les critiques, par contre, visent une cible precise du point de
vue thématique et se répartissent en trois étapes principales dans I’évolution
de Barth.

1. En se détournant t6t déja de la théologie libérale, Barth se tournait
résolument vers la Réforme. Ainsi cette derniére put développer son influence
largement dans les années vingt et bien au-dela. Aujourd’hui encore, nom-
breux sont ceux qui voient la le vrai mérite de Barth, leur dette théologique a
son ¢gard. Cette conversion de Barth a la théologie réformatrice prend place,
d’un point de vue historique, dans un grand courant qui redécouvrit Luther
déja avant et a coté de lui, courant représenté surtout par Karl Holl. Mais dés
le début, Barth s’en distingue par sa méfiance envers le prétendu subjecti-
visme du concept de foi chez Luther. D’aprés lui, I’élément objectif de la foi
avait ici trop peu d’importance comparativement a l’attitude personnelle
intérieure. Or, en cela, Barth reste prisonnier de la compréhension de Luther
qu’ont ses adversaires libéraux, groupe dont il provient lui-méme, — méme si
son jugement sur le subjectivisme va dans la direction opposée. Plus tard, il
accordera ¢galement sa pleine approbation a une interprétation catholique de
Luther, qui s’en prend elle aussi & ce prétendu subjectivisme®. Par le reproche
de subjectivisme, Barth a posé la base de toute sa critique future de
Luther.

2. Evidemment, la différence confessionnelle interne au protestantisme I'a
marqué de bonne heure, dans le sens de son origine réformée. Mais elle ne
devint objet de réflexion dogmatique qu’a la suite de sa charge d’enseignement

*E. BuscH, Kar! Barths Lebenslauf. Nach seinen Briefen und autobiographischen
Texten, Miinchen, Kaiser, 3¢ éd., 1978, p. 424. A cet endroit, on renvoie a une lettre du
24.8.1959, adressée a4 Markus Barth.

* K. BARTH, «Nachwort», in H. BoLLI (éd.), Schleiermacher-Auswahl (Siebenstern
Ta;(él;_enbuch, n® 113/114), Miinchen/Hamburg, Siebenstern, 1968, (pp. 290-312),
p. 302.

¢ Il s’agit de P. HACKER, Das Ich im Glauben bei Martin Luther, Graz/Wien/Kdln,
Styria, 1966. Cf. sur ce point Lutherstudien III (cf. ci-dessus note 2), pp. 432s.



284 GERHARD EBELING

en théologie reformée a Gottingen, — de par sa fonction, en quelque sorte.
Parmi les points de controverse traditionnels, il en est deux qui sont plus
spécialement pris en considération et qui sont deux théses christologiques
prédominantes: la doctrine de I’Extra Calvinisticum, approuvée par Barth (a
savoir que le Fils de Dieu éternel est pleinement actif et présent a la fois dans
celui qui s’est fait homme et en dehors de lui), ainsi que la doctrine luthérienne
du genus majestaticum, rejetée par Barth (a savoir que la nature humaine du
Christ a part elle aussi aux qualités de la nature divine, en particulier a
I’omniprésence, en vertu de laquelle on peut parler d’une présence réelle de la
chair et du sang du Christ dans la sainte Céne). A ces points s’ajoutent encore
des divergences concernant la relation entre la justification et la sanctification,
conformément a I’accentuation différente qu’elles regoivent chez Luther et
Calvin. Des traits constants de la critique de Luther chez Barth s’annoncent ici
aussi; pourtant, il les considére comme de simples oppositions d’école. L’au-
teur de la Dogmatique s’en est toujours tenu a son exigence d’une «dogma-
tique unie», selon le modeéle de Schleiermacher’, méme si, au cours du Kir-
chenkampf, la démarcation a 1’égard du luthéranisme redevint trés actuelle.
On peut méme se demander si la critique envers Luther, qui se fit alors plus
fondamentale, s’élevant résolument jusqu’a dépasser la Réforme en englobant
aussi Calvin, n’est pas issue quand méme d’une racine réformée et n’a pas
réactivé d’une fagon nouvelle I’ancien conflit interne au protestantisme.

3. De toute facon, méme lorsque Barth s’¢loigne de la théologie réforma-
trice en tant que telle, Luther reste son vrai contradicteur. C’est maintenant
seulement que le spectre de la controverse s’élargit. Celle-ci englobe presque
tous les sujets de la dogmatique. En renversant de maniére un peu propagan-
diste la distinction réformatrice fondamentale entre «la loi et I’Evangile»,
pour poser la succession « Evangile et loi», Barth vise le centre méme de la
doctrine luthérienne de la parole de Dieu. En repensant entiérement la doc-
trine de I’élection, Barth donne a la doctrine de Dieu, par dela la forme
trinitaire, une concentration christologique sans précédent dans I’histoire de
la théologie: J(:sus-Christ est le réprouvé et I’élu en méme temps. Pour Barth,
I’histoire du salut s’accomplit, avant la création et la chute, en Dieu lui-méme:
I’essence divine n’est désormais fondamentalement rien d’autre que grace; la
distinction entre le Dieu caché et le Dieu révélé est caduque. De la méme
fagon, I'opposition entre le croyant et le non-croyant est relativisée. En effet,
en Christ, tous sont déja réconciliés, non pas simplement en puissance mais de
fait. Par la méme disparait aussi la perspective eschatologique d’une double
issue lors du Jugement: a savoir que les uns sont regus et les autres damnés.

7 Comme Schleiermacher avait introduit dans le titre de sa dogmatique la formule
«selon les principes de I'Eglise évangélique», Barth parle lui aussi de «’entreprise d’une
dogmatique de I’Eglise évangélique» ( Dogmatique, trad. de I’all. par F. Ryser, Genéve,
Labor et Fides, 1953-1974, vol. I/1, fasc. 1, p. XIV).



AU-DELA DE LA REFORME? 285

Enfin, en ce qui concerne la doctrine du salut, la justification par la foi seule
n’en représente selon Barth qu’un aspect particulier. Pour lui, elle n’est pas
l'articulus stantis et cadentis ecclesiae. Elle n’est plus seulement complétée par
la sanctification. Barth va méme mettre I’accent principal — en tenant compte
du ministére prophétique du Christ, qui devient pour lui en quelque sorte le
fer de lance de la christologie — sur la vocation et la mission dans le monde et
sur ’espérance qui leur est liée. Si I’on ajoute a cela la doctrine barthienne du
baptéme — le refus d’une compréhension sacramentelle et le rejet fondamen-
tal du baptéme des enfants en faveur d’une interprétation du baptéme d’eau
comme acte de '’homme — et si ’on pense en méme temps a la place pré-
pondérante qu’occupe I’éthique politique a travers toute son ceuvre, on
observe alors sur toute la ligne une révolte affirmée contre Luther.

[1faut méme s’étonner que Barth n’ait pas exprimé cette révolte encore plus
résolument et en en tirant plus massivement toutes les conséquences. A vrai
dire, il ne manque pas de déclarations occasionnelles qui vont dans le sens
d’une condamnation nette de Luther comme hérétique. Ces déclarations se
trouvent en des endroits si centraux qu’on ne parvient pas a comprendre de
quel droit Karl Barth pouvait, sans se dédire expressément de tels jugements,
ne pas se considérer comme définitivement séparé de Luther. Je pense ici
surtout a deux passages précis: premiérement, la remarque trés dure au sujet
de «I’erreur de Martin Luther concernant la relation entre la loi et 'Evangile
(...), par laquelle son paganisme naturel» (sc. du peuple allemand) aurait été
«idéologiquement sublimé, confirmé et renforcé» &; deuxiémement, le repro-
che fait a Luther d’avoir, par sa doctrine «titanique» de I’humanité du
Médiateur, préparé le passage de la théologie a I’anthropologie spéculative au
cours des Temps modernes et d’avoir mis en question et, par la, d’avoir
ebranlé «’irréversibilité de la relation entre Dieu et ’homme»?®. Or, je pense
qu’on ne pourrait porter contre Luther de plus graves accusations que ces
deux-la: sublimer idéologiquement le paganisme allemand et renverser la
hiérarchie entre Dieu et ’lhomme. Certes, on peut tenter d’adoucir ces repro-
ches: dans le premier cas, il s’agit d’un passage tiré d’une lettre qui a été
envoyée en France fin 1939, 4 une heure de détresse extréme; dans le second
cas, d'une construction historique trés spirituelle et brillante, imprimée en
petits caractéres. Cependant, on ferait tort 2 Barth en affaiblissant ainsi la
portée de ses affirmations. Il le pensait exactement comme il I’a dit. Maisiln’a
pas pu mettre cela en harmonie avec tout ce qu’il trouvait d’important chez
Luther, ni avec tout ce qui le liait malgré tout a lui. C’est 1a justement I’aporie a
laquelle aboutit son débat avec Luther.

# K. BARTH, «Lettre aux protestants de France» (décembre 1939), in K. BARTH, Une

voix suisse (1939-1944), (1945), trad. de l'all. par J.-L. Leuba et al., Genéve, Labor et
Fides, s.d., p. 11.

? K. BARTH, «Ludwig Feuerbach» (1926), in K. BARTH, Die Theologie und die
Kirche. Gesammelte Vortrdge I1, Miinchen, Kaiser, (pp. 212-239), p. 231; Dogmatique,
IV/2, fasc. 20, pp. 84-86.



286 GERHARD EBELING

Les points que je viens d’éclairer d’'une lumiére crue peuvent paraitre a
d’aucuns de simples ilots dans le vaste océan de la théologie barthienne. Sa
richesse inhabituelle et insaisissable en affirmations tres diverses permet en
effet de négliger et d’oublier les aspects contestables. De plus, il est pratique-
ment impossible pour une esquisse profilée de rendre justice équitablement a
tous les aspects de la théologie barthienne. Cependant, on ne prendrait pas
Barth au sérieux si on n’exigeait pas de lui la responsabilité des choix théo-
logiques qui se dessinent dans sa critique de Luther. Car c’est 1a que se révéle le
profil caractéristique de sa pensée.

II. Aspects herméneutiques de la confrontation

I1 est nécessaire d’apporter ici quelques précisions concernant les différen-
tes remarques critiques de Barth, en particulier quant a leur point d’intersec-
tion, a leur motif fondamental ainsi qu’a leur aspect méthodologique.

1. Les objections de Barth a Luther ne forment pas un conglomérat dii au
hasard. Elles touchent plus ou moins I’ensemble de la pensée de Luther, ce qui
parle en faveur d’une seule et unique racine. Certes, et cela témoigne du
caractére souverainement vivant de sa pensée, Barth ne cherche pas a tirer
meécaniquement des déductions a partir d’un principe premier. Mais méme si
le tableau ne prend vraiment forme qu’avec le temps (si toutefois il prend
forme), on ne doit pas étre surpris, chez un penseur tel que Barth, de trouver
tot déja des traces de ce qui adviendra par la suite. L’élan passionné et ses
oscillations contradictoires ne portent guére préjudice a la cohérence interne
de I’ensemble.

Si I’on tente tout d’abord de dégager le point théologique ou convergent
toutes les objections, on pourrait citer soit le concept de foi chez Luther, soit sa
compréhension de la loi, soit sa doctrine du Deus absconditus, — signe que,
dans la pensée de Luther aussi, tout se tient théologiquement. Aux yeux de
Barth lui-méme, la différence décisive réside finalement dans le christocen-
trisme. Il dit avoir mis en valeur dogmatiquement ce sujet de fagon rigou-
reuse, alors que la théologie réformatrice 1’aurait négligé au profit d’une
concentration unilatérale sur la justification. Or, si I’on y regarde de plus pres,
la particularité de la théologie de Luther réside justement aussi dans le chris-
tocentrisme: « Dans mon cceur régne cet unique article, la foi en Christ; c’est
d’elle, par elle et vers elle que toutes mes pensées théologiques découlent et
refluent jour et nuit; et pourtant je fais cette expérience que d’une sagesse si
haute, si vaste et si profonde, je n’ai saisi que quelques pauvres et faibles
prémices, voire de simples bribes.» ! Cette apparente contradiction: que

'©WA 40,1;33,7-11 (Préface au commentaire de I’épitre aux Galates, 1535) — NdT:
=M. LUTHER, (Euvres, Genéve, Labor et Fides, tome XV, p. 13.



AU-DELA DE LA REFORME? 287

Barth voit le principal point de divergence dans le christocentrisme alors que
celui-ci représente pour Luther aussi le cceur de sa théologie, ne se résout
pourtant pas simplement de fagon quantitative, selon le degré de développe-
ment que ce sujet connait chez I’'un et chez I’autre: Barth en aurait tiré toutes
les déductions selon une logique stricte, alors que Luther n’en aurait saisi, de
son propre aveu, «que de pauvres et faibles prémices». La différence se trouve
bien plutét dans le genre respectif de christocentrisme. C’est ce que j’ai essayé
d’exprimer, dans I’étude mentionnée plus haut, par les formules suivantes:
d’un c6té, nous avons un christocentrisme logique-analogique, visant la cor-
respondance des idées (cette pensée analogique est particuliecrement patente
dans la relation entre communauté chrétienne et communauté civile comme
deux cercles concentriques, mais on la rencontre a tous les niveaux de la
Dogmatique); de l'autre c6té, un christocentrisme forensique-antithétique,
pour lequel la relation entre le Christ et le croyant a son lieu dans une situation
de conflit devant le forum de Dieu et le forum du monde, et vise par 1a méme
la conscience. La suite de notre article servira indirectement a faire mieux
comprendre ces formules de «christocentrisme logique-analogique et foren-
sique-antithétique».

2. A cette question du point de convergence s’ajoute celle du motif fon-
damental des critiques adressées par Barth a Luther.

Ce qui, de fagon générale, rend nécessaire la critique théologique peut étre
résumé par les deux aspects suivants: la non-conformité d’une doctrine a
I’Ecriture ou sa non-conformité au temps. La catégorie de «conformité au
temps» nous rappelle ’abus tristement célébre qu’en a fait le «christianisme
allemand», infecté par le national-socialisme. Elle ne semble donc guére
entrer en considération pour Barth. Pourtant, il serait simpliste de s’en tenir
exclusivement au point de vue de la conformité a I’Ecriture, puisque cet
aspect, s’1l est vu de maniére isolée, ne manque pas non plus de faire probléme.
Quiconque estime que sa relation a la Bible est inséparable de son propre
devoir d’interprétation, et qui ne rend donc pas cette relation imperméable au
changement des temps — espérons que tous les prédicateurs en sont! —, sait
combien il est difficile de dire & chaque fois, en conformité avec I’Ecriture
sainte, ce qui s’'impose pour le moment présent. On pourrait faire, en simpli-
fiant, la distinction suivante: ce qui ne correspond pas a ’Ecriture est perverti
des la racine; en revanche, ce qui est conforme a une certaine époque et qui est
conditionné par elle de sorte que cela ne touche plus une autre époque, est,
dans le meilleur des cas, unilatéral, lacunaire, et demande a étre complété et
prolongé.

Dans la critique de Luther par Barth, on trouve les deux aspects: avant tout
une distinction relativisante entre ce qui était nécessaire ou compréhensible
autrefois, au XVIE siécle, et ce qu’on doit exiger aujourd’hui; mais aussi un
Jugement absolu qui déclare non bibliques certaines conceptions de Luther.



288 GERHARD EBELING

La formule selon laquelle il s’agit d’aller au-dela de la Réforme et de la
dépasser!! est ambivalente, dans le sens qu’on vient d’évoquer. Mais le mot
d’ordre d’un «retour a la Réforme» serait lui aussi absurde si ’on songeait par
la a une fixation sur le XVI® siécle ou a une répétition pure et simple de la
théologie de Luther. D’un tel point de vue historique, nous ne devons pas aller
au-dela de la Réforme, mais nous y sommes déja depuis longtemps — bon gré
mal gré, selon qu’on s’en tient a la Réforme sous ses apparences trés diverses,
avec ses alluvions et ses cristallisations historiques, ou alors au noyau incan-
descent qui doit s’imposer comme 1’élément spécifiquement réformateur, au
sens théologique, sans considération de tous les facteurs annexes. Parmi la
grande diversité d’impulsions religieuses et intellectuelles, c’est chez Luther
que cet élément a jailli de la fagon la plus authentique et la plus pure. C’est
pourquoi il n’est pas exclu, malgré les siécles écoulés, que nous soyons retom-
bés en arriére des découvertes essentielles de la Réforme et que nous soyons
encore loin de ’avoir rattrapée.

Il est remarquable que Barth se soit solidarisé avec I’aile gauche de la
Réforme — encore qu’il ne Iait fait expressément qu’assez tardivement — et
qu’il en ait repris le mot d’ordre qu’il faut «dépasser la Réforme qui n’est
qu’amorcée», en portant cette accusation que «les Réformateurs et leurs
successeurs, pris par leur besoin de sécurité et par leur aversion des ‘enthou-
siastes’, ont eu peur de leur propre audace» !2. Certes, une affirmation aussi
générale laisse une grande marge de liberté pour son application. Mais si I’on
ne s’arréte pas, comme on serait tenté de le faire, aux insuffisances de la praxis,
et qu’on s’attache plutot a la doctrine elle-méme, et si I’on se rappelle que
Barth — a la différence de I'intention que poursuivait Bultmann dans sa
démythologisation — a expressément dépassé la confession réformatrice en
plusieurs points, on est obligé de constater ceci: malgré ’'antimodernisme

' Malgré toutes les réserves de I’assentiment et du respect a I’égard de la Réforme, la
tendance théologique est placée chez Barth sous le signe de la devise « Au-dela de la
Réforme!». Cela résulte clairement de 'orientation thématique globale de sa pensée.
Dans ses propres formulations, il exprime cet aspect négativement par des jugements
critiques qui reprochent a la théologie réformatrice «de 'unilatéralité», «de I’exagéra-
tion», «de la surestimation », «un arbitraire passionnel», «la tentation de I’atténuation
et des séparations». Positivement, il plaide par contre en faveur de I’effort de «regarder
au-dela de I'horizon de la Réforme» (Dogmatique, 1V/1, fasc. 17, p. 154), «d’apprendre
plus avant que lui [Luther]» (Dogmatique, 1V/3, fasc. 24, p. 201) et de «franchir de
maniére ouverte et décidée» les frontiéres de la doctrine réformatrice (Dogmatique,
IV/3, fasc. 23, pp. 17s). La perspective thématique est finalement la méme dans tous ces
enoncés: contre I'étroitesse de la doctrine réformatrice de la justification, mettre en
valeur "ampleur des conséquences éthiques par une dynamique et une téléologie escha-
tologiques. Par la s’annonce une tonalité qui se maintient chez Barth, et cela depuis trés
t6t déja, malgré des changements dans les nuances.

12 Dogmatique, IV/3, fasc. 24, p. 161. Au X VI¢siécle déja, on avait reproché a Luther
un «esprit de crainte» (cf. WA 40,1; 109, 7: (...) dicunt de nobis : habent spiritum timoris
(-..)). Cf. aussi Dogmatique, 1V/3, fasc. 23, p. 29.



AU-DELA DE LA REFORME? 289

affiché des débuts, une tendance tout a fait moderniste est sensible dans sa
théologie. Il y a 1a un changement de cap théologique qui va jusqu’au plus
profond des choses. L’attraction des Temps modernes transforme I’attitude a
I’égard de la conception réformatrice fondamentale, non seulement dans la
mesure ou I’explication de cette derniére change avec le temps, mais plus
fondamentalement, en ce que ’accord méme avec elle disparait. La contre-
épreuve consisterait a montrer qu’une connaissance approfondie de la théo-
logie de Luther nous permet mieux de donner a notre temps ce que nous
chrétiens lui devons de maniére irremplagable: aider a porter spirituellement
I’épreuve des problémes et des angoisses de notre temps, ce qui exige de nous
de ne pas nous conformer au temps présent, autant que cela est nécessaire pour
la cause de I’Evangile.

3. Pour cette raison, c’est précisément dans leur rapport aux Temps
modernes que les diverses problématiques sont imbriquées d’une fagon extré-
mement complexe: 'interprétation de Barth, son interprétation de Luther et
Iinterprétation de Luther en soi - qui, depuis Treeltsch, est mise en discussion
de ce point de vue. Cette imbrication des problémes rend notre sujet difficile,
méthodologiquement parlant, mais lui donne aussi une portée toute particu-
licre. Nous devons nous contenter ici de bréves indications.

Le concept historiographique de « Temps modernes» est certes indispen-
sable, mais il est insuffisant parce que vague et changeant, surtout si on
Iapplique aux antipodes d’une période aussi longue: un théologien du X VI¢ et
un autre du XX¢ siécle. Comme le montre I’exemple de la relation entre Barth
et Luther, cela peut susciter d’étranges confusions. Barth subodore en Luther,
de maniére un peu courte, celui qui a inauguré le subjectivisme des Temps
modernes, un précurseur de Descartes et de Feuerbach. Mais en méme temps,
il déplore que Luther, parce qu’il reste prisonnier de son époque, ne puisse
répondre aux questions de la ndtre. De son coté, il attaque Luther du point de
vue de I’objectivisme, mais se trouve lui-méme incontestablement sous ’in-
fluence de la scission cartésienne entre I’étre et la conscience. D’autre part, il
lance un défi aux Temps modernes et se voit placé devant la tAche apparem-
ment hybride de «recommencer encore une fois depuis le début le protestan-
tisme (qui a si mal tourné la premiére fois!!)» 3. Mais une telle attitude
révolutionnaire le dénonce comme un représentant typique des Temps
modernes si souvent décriés par lui. Certes, il place les accents de fagon trés
différenciée et il sait évidemment combien les périodes historiques sont com-
plexes. Il est conscient en particulier, et plus que bien d’autres théologiens, du
fait que ’Evangile est toujours a contretemps et ne devient toujours actuel
qu’en tension avec «I’esprit du temps». Cependant, ce n’est que dans I'appli-
cation concréte de cette intuition que se révéle ce qu’il faut entendre par

K. BARTH, Gesamtausgabe. V. Briefe, Karl Barth — Eduard Thurneysen. Brief-
wechsel, Band 2, 1921-1930, Ziirich, TVZ, 1974, p. 235.



290 GERHARD EBELING

«Evangile»: ce qui touche le temps a partir de Dieu, par opposition a ce que le
temps produit par lui-méme; non pas ce que le temps veut, mais ce dont il a
besoin.

A la question du rapport aux Temps modernes est étroitement liée celle de
I’histoire des effets. La propre descendance de Barth est aujourd’hui scindée —
comme celle de Hegel — en un barthisme de gauche et un barthisme de droite.
A combien plus forte raison Luther, ce phénoméne historique d’une envergure
bien plus grande, est-il lui aussi grevé du poids d’une histoire des effets déja
bien longue aujourd’hui. Ce que vise la critique de Barth, c’est en grande partie
ce qui suivit Luther: le piétisme, la théologie des Lumiéres, ou un luthéra-
nisme qui s’est volontairement enfermé dans un ghetto. Et il a tendance a
attribuer un peu vite a Luther lui-méme les déviations respectives de ces
mouvements. Il est vrai que la tache urgente de libérer Luther de I’histoire de
ses effets et de remettre en valeur sa compréhension originale de ’Evangile,
n’est pas la préoccupation premiére de Barth. C’est cela justement qui impre-
gne son interprétation de Luther.

Mais ce qui est plus important que la critique ou ’approbation, c’est la
question de savoir si Luther est bien ou mal compris, si la critique faite par
Barth a Luther révéle une authentique opposition ou si elle s’avére n’étre
qu’un malentendu, ou encore comment sont imbriquées I'une dans I’autre une
opposition réelle et une autre qui repose sur un malentendu. Barth lui-méme
hésite parfois a ce propos, ce qui I’honore. Mais sa tendance a faire violence au
texte le pousse a ne lire Luther que dans I'optique de problémes arbitrairement
rapportés a lui et a 'interpréter a I'aide de catégories qui déforment son mode
de pensée. Barth n’a pris Luther en considération qu’a propos des doctrines
théologiques courantes, et a peine a propos de sa conception fondamentale de
la théologie. Les contradictions qui apparaissent lors d’une telle démarche,
fort insuffisante, sont mises sur le compte de Luther, réparties sur deux Luther
différents, le jeune et le vieux, ou du point de vue de ce dernier: un Luther bien
inspiré et un Luther mal inspiré, conformément a I’opinion de Barth. Or, il
s’agit la d’une simplification inadéquate. Effectuer une répartition sur deux
différents Barth ne contribuerait pas davantage a résoudre les problémes
d’interprétation qui se posent a son propos.

III. Les points chauds de la controverse

Dans la discussion sur la relation entre Luther et Barth, la tendance domi-
nante était jusqu’ici celle de ’harmonisation. Quant a moi, je peux de moins
en moins suivre cette tendance. Le fait de signaler les tensions auxquelles nous
sommes exposes en tant qu’héritiers des deux, de Luther et de Barth, aiguise
notre propre responsabilité théologique. C’est ce que je vais montrer a propos
de trois points qui sont des points chauds non seulement de cette controverse,
mais de toute divergence théologique sérieuse: d’abord la détermination de la
situation théologique fondamentale, puis celle de la distinction théologique



AU-DELA DE LA REFORME? 291

essentielle, enfin celle du lieu théologique de I’éthique. En confrontant a
chaque fois la pensée de Luther a celle de Barth, nous pourrons mieux faire
apparaitre — non sans y étre aidés par la critique de Barth a Luther — le défi
qui résulte de la vérité réformatrice quant a la situation présente.

1. La situation théologique fondamentale

a) Sans jamais avoir comme Barth créé de systéme dogmatique, Luther a
pourtant répondu clairement a la question centrale de savoir quel est ’objet de
la théologie, c’est-a-dire de savoir quel est son lieu, et quel est par conséquent
le critére de toute affirmation théologique 4. Dans le maniement d’une telle
boussole, Luther a été d’une certaine fagon encore plus systématique que
Barth. Il vise juste lorsqu’il désigne comme objet de la théologie ’homme
perdu a cause du péché et le Dieu qui le sauve en le justifiant. Ce n’est pas une
situation marginale ou périphérique qui se trouve ainsi caractérisée, mais bien
la situation de vie fondamentale dans laquelle se trouve constamment tout
homme au nom de Jésus-Christ. D’un point de vue biographique, elle rappelle
la situation initiale de Luther, ses luttes au couvent, qu’on résume habituel-
lement par la question: «Comment puis-je obtenir un Dieu qui me fasse
grace ?». Mais méme aprés que la lumiére de ’Evangile se fut levée pour lui —
et surtout depuis ce moment-la! —, cette définition de la situation théologique
reste valable, avec ses deux pdles: I'homo peccator et le Deus iustificans. Ainsi,
la prétention est émise qu’il ne s’agit pas ici d’une situation privée et acci-
dentelle, mais bien de la définition de ’homme en tant que tel d’aprés le
message biblique. L’opinion qui s’exprime par 1a est la suivante: c’est fina-
lement toujours le méme probléme de vie qu’on retrouve a la base des inter-
prétations de soi extrémement variées que les hommes expriment dans leurs
religions et leurs conceptions du monde, méme si les réponses divergentes
imprégnent toujours déja la formulation de ce probléme. Ce qui est particulier
chez Luther n’est pas le fait méme des tribulations — car chacun doit les
affronter, de quelque maniére que ce soit —, mais le fait qu’il a été capable de
réfléchir théologiquement a cette réalité, sans aucune réserve.

Dans cette détermination de la situation de ’homme sont impliqués, pour
Luther, tous les éléments essentiels de la théologie: tout d’abord, la concen-
tration sur le théme de la justification, qui n’est pas arbitraire ni unilatérale,
mais due au fait qu’on touche ici au nerf méme de notre étre devant Dieu;
ensuite, ’antécédence universelle du péché, un fait qu’on ne doit oublier nulle
part en théologie; troisiémement, en tant qu’ceuvre de Dieu en ’homme, la foi
qui s’accroche a la promesse; quatriémement, I’insistance sur la conscience
comme le lieu d’écoute le plus intime de I’individu, qui en tant que tel n’est

WA 40,2; 328, 1-3 (Enarr. Ps 51, 1532). A ce sujet, cf. mon article: « Cognitio Dei
et hominis» (1966), in G. EBELING, Lutherstudien I, Tiibingen, Mohr, 1971, (pp. 221-
272), pp. 255-272.



292 GERHARD EBELING

jamais isolé en lui-méme, mais se trouve plutot tout entier placé devant Dieu,
avec tout ce qui fait son existence dans le monde, et qui, par la foi, ne vit pas en
lui-méme mais en Christ — et Christ en lui; enfin, la totalité de la vie avec
toutes ses expériences, méme et surtout celles qui contredisent la foi, si bien
que la joie et la paix, la liberté et le service du chrétien restent placés eux aussi
sous le signe de la croix, jusqu’a la fin de la vie terrestre.

b) La situation de départ de Karl Barth est définie par la tiche de prédi-
cation d’un pasteur confronté aux symptomes d’aliénation spirituelle, sociale
et politique du début du XX°€ siécle. Il s’agit donc bien aussi de tribulations,
mais non plus en rapport avec la tiche de subsister devant Dieu, mais avec
celle de s’engager pour Dieu '’. Les fondements métaphysiques de la doctrine
de Dieu lui avaient déja été enlevés par ses maitres. C’était maintenant pour
lui la théologie de la conscience, avec son fondement dans la piété de ’homme,
qui s’effondrait a son tour. En niant fermement toute théologie naturelle,
comme le fait aussi la critique moderne de la religion, Barth s’oppose pourtant
a cette derniére en ce qu’il fait par la table rase pour la révélation seule. On ne
peut, a son avis, que s’arroger le droit de commencer sans médiation aucune
par la révélation, en insistant sur ce point sans s’embarrasser d’égards et de
scrupules. C’est pour cette raison qu’il commence par la doctrine de la trinité,
entrée en matiére qui regoit plus de poids encore du fait de I’interprétation
christologique de la doctrine de I’élection. Jésus-Christ, Dieu dans sa révéla-
tion, voila dés lors I'objet que doit développer la théologie.

Cette conversion du subjectif a l'objectif, pour parler comme Barth le fit
pendant toute sa vie, I'incita a se méfier a double titre de la théologie de
Luther, si ce n’est méme a lui dire carrément non. A cause de la définition que
Luther donne de ’objet de la théologie, et de la place primordiale qu’il réserve
a la foi, Barth voit la théologie submergée par I’anthropologie, ’objectif par le
subjectif, ’ontique par le noétique. D’un point de vue sotériologique, il en voit
le résultat néfaste dans le fait que le fondement du salut a I'intérieur de Dieu
lui-méme se répéte dans son appropriation par le croyant et s’inscrit ainsi en
conséquence de I’événement du Christ et en concurrence avec lui — un aspect
qui trouve en outre son institutionnalisation liturgique par le déroulement
cyclique de ’année ecclésiastique avec ses principales étapes: Noél, Vendredi-
Saint, Paques et I’Ascension. Pour cette raison, la certitude réformatrice du
salut, tant vantée, lui semble bien fragile, menacée dans la conscience du
chrétien par un balancement entre le péché et la grace et par I’extrapolation de
cette dialectique anthropologique dans la conception de Dieu: ’'ombre pro-
jetée par le Deus absconditus, prétendu «vrai Dieu», sur le Deus revelatus.
Barth tient a établir une certitude sans limitation d’aucune sorte, afin de faire
de la place pour les suites de la révélation. Cependant, son entreprise est grevée
d’une hypothéque: on ne voit pas clairement en vue de quelle certitude s’ef-

15 NdT: jeu de mots entre « Bestehen vor Gott» et «Einstehen fiir Gott».



AU-DELA DE LA REFORME? 293

fectue cette entrée en matiere dogmatique par la dimension de 1’objectivité,
entrée en matiere appelée précisément a fonder la certitude. Le soupgon d’un
positivisme de la révélation et d’une pétition de principe parait ici légitime.
Par ailleurs, la distinction entre ce qui se produit du point de vue objectifet du
point de vue subjectif trahit la tendance a faire prévaloir autant que possible
’objectif par I’établissement de degrés entre ce qui est valable de jure et ce qui
I’est de facto, entre ce qui est virtuel ou potentiel et ce qui est actuel — et a
réduire I"appropriation subjective a une simple connaissance de ce qui est déja
donné¢ objectivement dans la dimension subjective. Immanquablement, I’im-
pression s’impose que le contenu de la révélation n’est finalement rien d’autre
qu'une idée de Dieu: a savoir I’absence de contradictions internes dans le
principe de grace christologique. Certes, Barth entreprend de désamorcer ce
danger en plagant les énoncés christologiques sous le signe d’un accent cons-
tant sur «I’histoire des origines» et «I’événement». Mais malgré tout, c’est,
sinon I’histoire de Jésus-Christ elle-méme, du moins I’événement de foi
appelé a participer a cette histoire, qui perd de son poids, tandis que I’histoire
du régne de Dieu résultant de la révélation se trouve d’autant plus mise en
lumiére.

c) Le seul fait que, pour qualifier la visée théologique de Luther, le terme de
«situation fondamentale» soit de mise, demande une conversion de la pensée,
car nous aussi n’avons que trop assimilé la contrainte du schéma de pensée
«sujet-objet». Autant ce dernier est valable dans le contexte de connaissances
théoriques partielles, autant il est inadéquat pour la saisie globale des contex-
tes de vie dans lesquels nous sommes nous-mémes impliqués et par lesquels
nous sommes concernés. Si I’on néglige cela, on aboutit, non seulement chez
Luther mais dans le langage biblique en tant que tel, a 'impression absurde
d’une concurrence entre Dieu et ’homme, entre le Christ et la foi. Non pas
qu’il faille présenter I'effort intense de Barth concernant la doctrine de la
trinité et la christologie comme contredisant ’intention de Luther. C’est le
meérite incontestable de Karl Barth d’avoir, a notre époque, défendu la doc-
trine au nom méme de la vie. En cela, il ressemble a Luther. Mais malheu-
reusement, du point de vue herméneutique, il n’a pas apporté suffisamment
de soin au langage.

Ce qu’on peut apprendre de Luther, c’est 'impact qu’a la médiation de la
parole et de la foi pour la cause de la Bible. La compréhension de la réalité est
marqueée par des aspects comme ceux-ci: quel effet la parole produit-elle? a
quel jugement ’homme est-il exposé ? qu’est-ce qui change pour lui lorsqu’il
se le laisse dire? quel usage fait-il de ce qui lui advient? ou trouve-t-il le
fondement de sa vie? C’est ainsi que peuvent étre interprétés les aspects
décisifs dela vie, et par 12 aussi, de maniére trés simple, ce que le Christ signifie
pour nous. La réflexion sur la portée salutaire du Christ s’arréte le plus fré-
quemment — c’est un défaut trés répandu — au genre humain et demeure
donc dans le général. Barth insiste beaucoup sur ce point, et avec raison,



294 GERHARD EBELING

soulignant I’ceuvre du Christ pour ’humanité tout entiére. Pourtant, rarement
la réflexion sotériologique franchit avec suffisamment de clarté le pas qui va
de I’espece a I'individu, au pro me qui (disons-le tout de suite pour éviter de
stupides malentendus: en plein accord avec le pro nobis ainsi qu’avec le pro
mundo ) indique le point d’appui a partir duquel la parole de Dieu, tel un
levier, va faire sortir le monde de ses gonds. Tout en s’étendant aux dimen-
sions de I’horizon le plus vaste, la parole de Dieu, pour Luther, vise donc la
conscience en tant que lieu d’écoute le plus intime de I'individu. Et la foi en
Christ devient participation a I’événement communicatif du Christ, a la mort
et a la résurrection du Christ. La parole ne fait pas que transmettre ici des
informations et des directives, de simples idées ou appels, mais elle fait naitre
une communauté avec Christ, qui vit de sa présence réelle et qui se construit
comme son corps. Ainsi, Luther nous a enseigné ce qu’il en est véritablement
de la certitude en relation avec Dieu. Celui qui exige davantage de certitude
que la certitude de la foi, ne va pas au-dela de la Réforme, mais retombe en
arriére d’elle.

Par la est mise en lumiére la tache la plus urgente de la chrétienté: orienter
’Evangile vers la situation fondamentale de chaque étre humain. Notre étre
devant Dieu est aujourd’hui profondément enseveli sous I’étre dans et devant
le monde. Cela favorise la force toujours trés séduisante de la moralisation du
christianisme. L’Evangile risque par la de nous échapper. Or, cet Evangile
s’adresse a ’homme la ou il s’est manqué lui-méme et reste ainsi radicalement
dépossédé de lui-méme; mais il le libére aussi de cette aliénation au nom de
Jésus-Christ; et croire en ce dernier signifie mourir et ressusciter chaque jour
jusqu’a ce que notre baptéme se parachéve dans la mort corporelle. Pour
I’amour de cet article primordial de la foi chrétienne, nous pouvons et devons
prendre le temps d’écouter la parole de Dieu, de nous laisser toucher inté-
rieurement par elle et de répondre dans la priére, malgré I’agitation et les
tribulations de la vie. C’est uniquement de cette fagon que nous ferons un bon
usage de notre vie active.

2. La distinction théologique fondamentale

a) Le terme de distinction fondamentale désigne un fait qui, sous des
aspects multiples, est d’une portée universelle pour I’étre humain: toute per-
ception et toute action exige qu’on fasse des distinctions. C’est la ce qui
caractérise la fonction de nos sens et de la réflexion sur le sens. C’est pourquoi
les distinctions qui touchent a la racine de la réalité vécue, comme: le bien et le
mal, le sacré et le profane, la bénédiction et la malédiction, le salut et la
perdition, jouent un rdle dans toutes les religions. La Bible apporte ici sa
contribution en ce qu’elle distingue radicalement Dieu et le monde, non
comme deux grandeurs abstraites, mais plutot dans leurs relations, en concen-
trant I’attention sur le rapport entre le créateur et la créature, tout particulié-
rement du point de vue de ce qui change dans ce rapport a cause du péché.



AU-DELA DE LA REFORME? 295

Dans la conception de la scolastique catholique prédominait, malgré le péché,
un systéme de degrés d’étre ordonnant tout selon la distinction entre la nature
et la grace. La profondeur de la compréhension réformatrice du péché pro-
voqua un déplacement vers la distinction entre la loi et ’'Evangile, en rapport
avec I'avénement et I'effet de la parole de Dieu. C’est alors seulement, la
certitude du péché étant désormais liée sans compromis a la certitude du salut,
que le juste usage de la distinction devient la taiche théologique prédominante.
Le fait que Luther ait déclaré résolument que la capacité de bien distinguer fait
le bon théologien, c’était 1a quelque chose de tout a fait nouveau. A ses débuts
de¢ja, il insistait en ce sens sur la distinction entre I’esprit et la lettre, puis par
décalage terminologique, sur celle entre la loi et ’Evangile: «celui qui sait ici
distinguer correctement est un bon théologien» !6.

Ce qui importe a Luther n’est pas de faire des distinctions pour débrouiller
des problemes logiques et pour lever des ambiguités trompeuses, mais bien
plutdét de mettre en évidence par la parole de Dieu les tensions qui sont
dangereusement embrouillées et obscurcies dans la vie, de les mettre en
mouvement et de les clarifier de maniére salutaire. I s’agit ainsi de distinguer,
a propos de ’homme, entre ce qu’il représente selon le jugement du monde et
selon sa propre appréciation, et ce qu’il est en vérité selon le jugement de Dieu.
A propos de la parole de Dieu aussi, il s’agit de distinguer, a savoir comment
elle rencontre ’homme éloigné du Christ — comme loi qui tue — et comment
elle le raméne dans la communion en Christ — comme promesse, comme
Evangile qui donne la vie. Méme la compréhension de Dieu ne reste pas a
I’écart de cette distinction fondamentale: le Dieu révélé en Christ est lui-
meéme caché sous son contraire sur la croix, et on ne peut croire en lui comme
maitre du monde qu’en contradiction avec le fait qu’il demeure caché dans
I’histoire du monde. L’Ecriture, lorsqu’on la lit en relation vivante avec I’ex-
périence, est pleine d’antithéses!7, dit Luther, et elle nous touche en situation
de controverse extréme, entre la mort éternelle et la vie éternelle, entre la
seigneurie de Satan et celle du Christ. C’est pourquoi Luther s’intéresse a la
situation fondamentale de ’homme dans le monde devant Dieu, a la coexis-
tence inquiétante de la parole de Dieu et de I’expérience du monde, a une vie

1WA 55,1,1 4,25s. (1°T commentaire des Ps, 1513/1515): In Scripturis Sanctis
optimum est Spiritum a litera discernere, hoc enim facit vero theologum. WA 39,1; 552,
10-13 (3¢ dispute contre les antinomistes, 1538): (...) iusto non est lex posita, id est, in
quantum iustus. Lex itaque posita est et non posita. In quantum [ustus, sublata est lex, in
quantum peccatores, manet lex. Haec qui bene novit distinguere, bonus est theologus. »
Cf. aussi WA 39.1; 361,1-6.

'7WA 40,1; 391,3-5 (commentaire de I’épitre aux Galates, 1531): (...) scriptura habet
modum, quod plena antithesibus et est quoddam genus fecundum, interpretari scriptu-
ram per Antithesas et eas videre. (NdT : cf. Euvres, tome XV, p. 253.) — Voir aussi: WA
18; 779, 17-33. 782, 21-783, 2 (De servo arbitrio, 1525 — NdT: = (Euvres, tome V,
pp. 223s. 227s.).



296 GERHARD EBELING

qui reste jusqu’a la fin — dans le meilleur des cas — une repentance, une
conversion incessante de I'incroyance a la foi.

b) Dans I’idée de Barth, en tout cas apres ses «adieux»!® a la théologie
dialectique, il faudrait dire au contraire: I’Ecriture est pleine non pas d’anti-
théses, mais d’analogies. Certes, il faut nuancer ce propos: les distinctions de
Luther, elles aussi, comportent les moments de la contradiction et de la
correspondance. De méme, 'antithése est également présente chez Barth, sous
diverses formes. Sans elle, la théologie en tant que telle serait sans objet.
Cependant, la conversion de l'antithése a 'analogie est incontestable chez
Barth. Ce qui rend la comparaison avec Luther difficile, c’est le fait que Barth
attribue a la pensée réformatrice des traits spéculatifs de sa propre dialectique
paradoxale, telle qu’il la pronait autrefois, et qu’il interprete a tort ’effort de
différenciation comme une répartition et une séparation, comme s’il s’agissait
de mettre I'un a c6té de Pautre deux pots aux contenus différents. En fait,
I’opposition entre le sujet et 'objet domine a tel point qu’elle 'empéche de
comprendre les distinctions que Luther inculque par égard pour la vérité de la
vie, afin de dégager et de mettre au clair des relations vivantes. Objective
abstraitement, le fait de parler du Deus absconditus et du Deus revelatus — s’il
n’est pas défiguré en un simple dualisme — se résume a I’alternative suivante:
soit le Deus absconditus se trouve submergé dans le Deus revelatus, soit le Deus
revelatus reste limité par le Deus absconditus.

Quelles que soient les nuances que ’on peut apporter, il n’en reste pas
moins vrai que les distinctions théologiques fondamentales de Luther — telles
que: loi et Evangile, homme intérieur et homme extérieur, ratio et fides, haec
vita et futura vita, ciel et enfer, régne de Dieu et régne du monde, Dieu caché et
Dieu révélé — perdent de leur importance chez Barth, voire méme disparais-
sent complétement. Certes, cela s’effectue pour d’autres raisons, mais reste
néanmoins un phénomeéne étrangement paralléle a celui que 'on constate
aujourd’hui de maniére générale: la perte insouciante des tensions entre les
jugements coram Deo et coram mundo. Cette lacune chez Barth est le prix a
payer pour 'unité d’enchainement et la cohérence logique de sa conception
théologique. Le point le plus manifeste en est la contradiction entre sa com-
préhension de la loi et celle de Luther. Barth a développé son programme de
fagon conséquente dans une suite de trois écrits: « Evangile et loi» ' marque le
refus de l'usus theologicus legis,; «Justification et droit»?°, celui de I'usus

8 K. BARTH, «Abschied von ‘Zwischen den Zeiten’», in Zwischen den Zeiten,
11¢ année, 1933, pp. 536-544; réimprimé dans K. BARTH; « Gottes Wille und unsere
Wiinsche», Theologische Existenz heute, n° 7, 1934, pp. 31-39; J. MOLTMANN (éd.),
Anféinge der dialektischen Theologie, Band 11, Miinchen, Kaiser, 1963, pp. 313-321.

19 Cf. ci-dessus note 3.

20 Theologische Studien, n® 1, 1938 — NdT: en traduction frangaise, sous le titre
«Justification divine et justice humaine», dans Foi et vie, Cahier biblique n° 5, 3¢ année,
s.d., pp. 2-48.



AU-DELA DE LA REFORME? 297

politicus legis, enfin, « Communauté chrétienne et communauté civile» 2! est
la proclamation de 'usus politicus evangelii. Pour maintenir la pureté de
I’Evangile, la loi doit étre, d’aprés Luther, distinguée de I’Evangile; d’aprés
Barth, par contre, ’'Evangile doit étre pergu comme loi. Malgré toutes les
insuffisances patentes de formules aussi abrégées, il est indubitable qu’ici les
chemins se séparent.

¢) Le chemin de Barth suit la fides quaerens intellectum??, Luther s’en tient
a la fides iustificans. Ce sont des compréhensions de la foi profondément
divergentes. Barth semble ici promettre davantage de clarté et nous libérer
ainsi de la profondeur et mélancolie ?* dont on accuse volontiers Luther. Mais
qu’en est-il en réalité? Certes, il y a davantage de clarté si I’on considére le
développement de la pensée d’un point de vue architectonique, ou le systéme
ingénieux des correspondances; ou encore la réduction du conflit a une simple
apparence dévoilée comme inconsistante; ou l’optimisme qui considére
qu’on peut, au nom de la révélation, se débarrasser du spectre de la non-
réveélation — la théologie naturelle, la tribulation et le Dieu caché; ou encore
I’humour qui, par prétention spirituelle, ne prend plus tellement le péché au
serieux. Il est incontestable que dans le dialogue pastoral, on peut, de cas en
cas, on doit méme parler ainsi. Sur ce point, Luther a largement dépassé les
témérités de Barth24. Mais il en va tout autrement si I’on en fait un principe qui
sape au fond la nécessité de telles audaces.

On peut caractériser de la fagon suivante la différence dans I’ambiance
d’ensemble: chez Luther, le fait théologique s’adresse a la conscience aveuglée
ou inquiétée par les puissances et les jugements qui prennent possession d’elle.
Pour cette raison, I’effort théologique tout entier s’oriente ici vers la parole
vivante inscrite dans Pexpérience vécue. Chez Barth, au contraire, le fait
théologique vise I'intelligence de la foi, la description de la révélation qui
apporte la lumiére sur tout. Il s’associe ainsi au désir d’une univocité logi-
quement satisfaisante, mais se trouve aussi menacé par le danger de la vio-
lence idéologique. Dépasser la Réforme en clarté, cela signifie pour Barth — en
opposition a I'idée de celui qui a forgé cette terminologie — compléter et
dépasser par une theologia gloriae la theologia crucis qui, a son avis, ne se
Justifie que de fagon limitée. Mais ce n’est pas la la clarté qui caractérise la foi

2 Theologische Studien, n® 20, 1946 — NdT: en traduction frangaise, K. BARTH,
Communauté chrétienne et communauté civile, trad. de I'all. par F. Ryser, Genéve,
Labor et Fides, s.d.

22 La monographie que Barth consacre 4 ce théme en 1931 (Saint Anselme. Fides
quaerens intellectum. La preuve de 'existence de Dieu, trad. de I'all. par. J. Carrére,
Geneéve, Labor et Fides, réédition 1985), est révélatrice de sa propre méthode dogma-
tique. En débat critique avec cette interprétation d’Anselme: E. HAENCHEN, « Anselm,
?laube und Vernunft», Zeitschrift fiir Theologie und Kirche, 48¢ année, 1951, pp. 312-

42,

2 NdT': jeu de mots entre « Tiefsinn» et « Triibsinn».

2 A titre d’exemple, on mentionnera le « pecca fortiter»: WAB 2; 372, n° 424, 82-93
(a Mélanchthon, 1.8.1521).



298 GERHARD EBELING

tant que la vue n’a pas pris la reléve. Au contraire, la vérité de ’Evangile
devient d’autant plus claire et plus certaine que tout ce qui s’oppose a elle se
trouve pris au sérieux dans sa présence oppressante, comme le matériau a
I’égard duquel la foi se révele efficace et nécessaire. Que reste-t-il a accomplir
dans la vie du chrétien si tout est accompli dans la mort du Christ? Luther
dirait: malgré tout, il reste précisément a croire cela. Se pourrait-il vraiment
que cela puisse étre surpassé?

Faire théologiquement bon usage de la figure de I’analogie, c’est éviter de
passer par-dessus I’opposition entre le péché et la grace, opposition qui ne
devient vraiment effective que dans la situation fondamentale du croyant.
Sinon I’analogie risque de devenir source d’équivoques: on pourrait jeter la
confusion dans le langage, alors qu’il importe de distinguer entre ce que
veulent dire la paix, la liberté ou la vie, du point de vue de ce qui est humai-
nement souhaitable et réalisable, et le sens qu’ont ces mémes mots dans la
comprehension de la foi chrétienne. Que sommes-nous en droit d’attendre, en
matiére de paix, de liberté et de vie, de la part de Jésus-Christ? A ce sujet,
qu’est-ce qui nous est véritablement promis par Dieu en lui, et qu’est-ce qui ne
I’est pas? Sur ce point, il régne aujourd’hui la plus grande confusion. C’est ici
que la confrontation avec la critique de Luther chez Barth touche littéralement
a son point le plus briilant.

3. Le lieu théologique de I'éthique

a) Ladistinction entre la dimension théologique et la dimension morale —
entre ce que Dieu fait et ce que I’homme devrait faire, mais qu’il ne fait pas —
appartient a I’essence méme du christianisme. Or, Luther se trouvait en face
d’une compréhension faussée de cette distinction. L’action séculiére passait
pour étre de moindre valeur, et les ceuvres que 1’on considérait comme spi-
rituelles tendaient a prendre valeur de prestations pieuses réalisant concréte-
ment le potentiel de la grace. Luther, par contre, distingue plus strictement ces
deux dimensions, non pour les dissocier I’'une de I’autre, mais pour définir le
lieu théologique de la réalité morale. Sans la foi, méme de bonnes ceuvres, quel
que soit leur rang, sont péché mortel. A 'inverse, une action séculiére juste
accomplie dans la foi, est spirituelle.

Cette nouvelle appréciation des choses a eu des conséquences considéra-
bles dans I’éthique matérielle. Le chrétien est tenu, au nom de la foi et de
I’amour, d’assumer sa responsabilité dans le monde. Mais par ’action morale,
il n’atteint pas un échelon supérieur a celui de la iustitia civilis. Un non-
chrétien peut tout a fait 1’égaler en cette matiére, ou peut-étre méme le
dépasser, bien qu’il lui soit difficile d’étre exempt de vanité et d’amour-propre
sans la foi, dont le chrétien d’ailleurs ne dispose pas non plus librement. Mais
méme lorsque la justice civile est biaisée par ’'amour-propre, chacun, qu’il soit
chrétien ou non, est appelé et destiné a étre un instrument de Dieu pour



AU-DELA DE LA REFORME? 299

contenir les conséquences du péché, afin de conserver provisoirement le
monde, malgré le péché, en vue du régne de Dieu, qui est en train de se
manifester. C’est 1a une tdche sobre, mais qui n’est pas a sous-estimer. Elle
englobe la formation humaine la plus haute possible et toute amélioration
sensée des conditions de vie. La dimension morale est ainsi déterminée du
point de vue théologique. A I’intérieur de ces limites, il est tout a fait légitime
de définir ’homme comme un étre vivant doué de raison et donc, par la,
comme un acteur. Mais comme I’étre précéde I’action et que, plus encore,
’étre lui-méme est précédé par un «recevoir» dont il ne dispose pas, I’acteur
n’est pas maitre de lui-méme. Ainsi, la définition de ’homme trouve son point
de départ dans la question de sa personne devant Dieu; non pas dans sa
capaciteé de création, mais dans son état de créature, non pas dans la tentative
vaine de I'autojustification humaine, mais dans le miracle de la justification
divine du pécheur.

b) Karl Barth qui, dans ce cas aussi, soupgonne la distinction d’étre une
séparation, a pour sa part intégré I’éthique dans la dogmatique. Cela se trouve
placé pour lui sous le signe de la conversion du religieux a l’éthique, qu’il estime
voulue par I’Evangile. A vrai dire, Barth ne pouvait lui non plus nier les
particularités thématiques de I’éthique. En effet, il traite ’éthique a chaque
fois dans des paragraphes a part. Mais il inaugure, par sa fagon de lier les deux
choses, une nouvelle intégration théologique de I’éthique. Pour apprécier cela
a sa juste valeur, il conviendrait de se rappeler comment Kant a radicalisé
I’éthique et quelle influence il a par 1a exercée sur la théologie. De ce c6té-la,
Barth combat une éthicisation qui fonderait la compréhension de la foi chreé-
tienne sur ’exigence catégorique et sur les apories éthiques qui en découlent.
Pour Barth, cela tombe aussi sous le coup de I’accusation portée contre une
théologie naturelle anthropologisante. Si I’on se limite maintenant a la com-
paraison avec Luther, il semble y avoir ici un point de contact dans le fait que
I’éthique se trouve reléguée au deuxiéme rang. Mais chez Luther, c’est dans le
sens des fruits de la foi. Il en va tout autrement chez Barth. Il ne s’intéresse pas
tant a la question de la provenance des «bonnes ceuvres», pour parler comme
Luther, qu’a celle de ce qu’il faut faire, question qui se pose pour lui a cause
d’un manque de normes. Ainsi se rejoignent chez Barth la priorité du pro-
bléme de la connaissance et les conséquences de la perte d’évidences éthiques
a notre époque. Cette vision des choses ne recouvre pas celle de Luther, méme
s1 I’on introduit comme dénominateur commun le tertius usus legis. D’ail-
leurs, on ne peut parler d’un tel usage ni chez Luther ni chez Barth, quoique
pour des raisons différentes.

Luther saisit la dimension morale de fagon extensive: il y englobe non
seulement les fruits de la foi, mais tout ce qui se range sous le concept de la
tustitia civilis. La foi chrétienne ne constitue pas ici un présupposé, bien qu’elle
puisse étre décisive pour la maniére dont on y agit. Cependant, elle est en tous
les cas décisive pour la juste estimation de cette iustitia civilis et pour son usage



300 GERHARD EBELING

adéquat. Barth, par contre, veut s’en tenir, ici aussi, au christocentrisme et
répondre aux questions d’éthique matérielle a partir de I’Evangile par ’ana-
logie. Par 1a méme, la nécessité de distinguer entre iustitia civilis et iustitia
christiana perd pour le moins de son importance. Le phénoméne fondamen-
talement humain de la morale, incontestable et pourtant contesté, devient
inessentiel en regard de I’explication de la loi a partir de la révélation de Dieu.
L’immense effort dogmatique sert a une éthicisation du fait chrétien, congue
dans une perspective téléologique. Dieu, en tant qu’origine de toutes choses,
devient un paradigme éthique qui aspire a la réalisation, non pas du régne de
Dieu lui-méme, mais bien de paraboles proleptiques du régne de Dieu, non
sans allure millénariste. Cet accent trés fort nous indique, a mon avis, le fil
conducteur de I’ensemble, malgré les nombreuses contre-indications que
comporte la théologie si complexe et si richement fagonnée de Karl Barth.

Ce serait faire preuve d’une vue trop courte que de vouloir expliquer
I’opposition entre ces deux théologiens par 'empétrement de Luther dans le
XVI¢siécle et par I’engagement de Barth en faveur des besoins du XX¢ siecle.
Evidemment, il y a des deux cOtés beaucoup d’éléments qui sont liés aux
époques respectives. Mais on ne saurait imputer a ce facteur la stricte oppo-
sition entre le fait que selon Luther, le monde ne peut pas étre gouverné avec
I’Evangile, et le fait que selon Barth, il ne peut I'étre qu’avec I’Evangile. Pour
Luther, la prise au sérieux théologique de la dimension politique dépend
totalement de la distinction entre I’action divine de conservation du monde et
la fagon dont Dieu fait advenir son régne qui a été proclamé et inauguré en
Jésus-Christ. Barth ne veut rien savoir d’un régne de Dieu de la main gauche,
parce que ’Evangile est par lui-méme politique. Si I’on considére le mouve-
ment global de sa théologie, la question se pose de savoir si du rejet du
protestantisme culturel n’a pas résulté, que Barth le veuille ou non, la tendance
a un protestantisme politique.

¢) Que pourrait promettre un tel dépassement de la Réforme? Davantage
de vie? Selon Barth, en effet: une mise en action de ’homme. Ici comme
parfois ailleurs, il revient en arriére de Luther, retrouvant un certain consen-
sus avec la scolastique. Celle-ci avait bati son discours théologique au sujet de
’lhomme sur sa définition philosophique comme animal rationale, en justi-
fiant cela par ’analogie entre Dieu et ’homme. Il en va de méme pour Barth:
de maniére analogue a Dieu, I’acteur par excellence, ’homme doit étre pris en
compte par la théologie en tant qu’animal rationale, en tant qu’acteur. Méme
la foi est a saisir comme une action de ’homme?5. Or, Luther a rejeté d’un

2 Dogmatique, 1/2, fasc. 4, p. 152: «Nous pouvons donc trés bien appeler la foi
elle-méme cette @uvre qui confirme I'acte divin, ceuvre sur laquelle Paul met tant de
poids.» Dogmatique, 1V/1, fasc. 19, p. 126: «La foi chrétienne est une action libre,
humaine.» Méme si Luther a pu dire une fois, en accentuant polémiquement: «La
premicre et la plus haute des bonnes ceuvres, la plus noble de toutes, c’est la foi en

Christ.» (WA 6; 204, 25s. — NdT': = (Euvres, tome I, p. 213), il comprend pourtant la
foi comme un opus Dei in nobis (cf. WA 5; 394, 20-395, 3).



AU-DELA DE LA REFORME? 301

point de vue théologique cette conception de ’homme, commune au Moyen
Age et aux Temps modernes. Certes, il lui a concédé une certaine validité, en la
restreignant et en la limitant 4 la vie terrestre, mais il nie qu’elle puisse toucher
la vie authentique. Face a Dieu, ’homme, avec tous ses faits et méfaits dans le
monde, ne peut étre que récipiendaire.

Etre devant Dieu, recevoir de Dieu, la vie authentique, éternelle: réfléchir
au sens de ces expressions, les énoncer, les prendre au sérieux dans les tiches et
interrogations (politiques et autres) qui nous assaillent, cela dépasse en impor-
tance tout ce que la chrétienté et chacun de ses membres doivent, aujourd’hui
encore, au monde et a leurs contemporains, a leur environnement et a toutes
les créatures. Car cela contient tout le reste en soi et I’apporte aussi avec soi.
Mais c’est ici justement, comme je le remarquais tout au début, qu’éclatent des
conflits qui nous soumettent a une ¢preuve extréme. Or, affronter cette
épreuve théologiquement, c’est a cela que nous sommes encouragés a mesure
que nous penétrons plus avant dans la polarit€ entre Luther et Barth. Car ce
qui les unit, c’est une prise au sérieux de la théologie, devenue rare de nos
jours. C’est pour cette raison précisément que leur divergence regoit un tel
poids.

Traduit de 'allemand par
Annelise Rigo et Pierre Biihler



S



	Au-delà de la réforme? : À propos de la critique de Luther chez Karl Barth

