
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 37 (1987)

Heft: 3

Artikel: Au-delà de la réforme? : À propos de la critique de Luther chez Karl
Barth

Autor: Ebeling, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381334

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381334
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 119 (1987), P. 281-301

AU-DELÀ DE LA RÉFORME?

A propos de la critique de Luther
chez Karl Barth '

Gerhard Ebeling

Il y a une cinquantaine d'années, au moment le plus fort du Kirchenkampf,
deux choses s'unissaient pour nous montrer de manière convaincante la voie
en matière d'Eglise : la vérité réformatrice et la forte impulsion donnée par
Karl Barth. Or cet amalgame s'est avéré de plus en plus chargé de tensions et
révélateur concernant les conflits qui, au crépuscule de ce siècle, nous assaillent,

assaillent le protestantisme et même la chrétienté tout entière. Si, au lieu
de nous perdre dans les eaux troubles des modes et des mots d'ordre
éphémères, nous tentons sérieusement, exigeants dans la qualité et conscients de

nos responsabilités historiques, de démêler l'écheveau des problèmes théologiques

et ecclésiastiques actuels, il n'est guère de perspective d'orientation
plus riche ni plus stimulante que la relation entre Luther et Barth. Les
présentes réflexions s'appuient sur une étude plus vaste que j'ai consacrée au
«débat de Karl Barth avec Luther»2. Mais cette étude n'est, elle aussi, qu'une
invitation à poursuivre les tâches urgentes qui se présentent ici.

Le présent article abordera dans ses trois parties principales l'état des
choses chez Karl Barth, puis quelques questions qui concernent le procédé
même de la confrontation entre Luther et Barth, et enfin les points cruciaux du
contenu de la controverse.

1 Texte d'une conférence présentée une première fois le 14.10.1985, lors de la
célébration du cinquantenaire de la «Kirchliche Hochschule» de Berlin, puis donnée à

plusieurs reprises en différents endroits, dans des versions retravaillées. — NdT: Le
texte allemand de l'article est paru sous le titre de «Über die Reformation hinaus? Zur
Luther-Kritik Karl Barths», dans le «Beiheft» n° 6 de la Zeilschrift für Theologie und
Kirche. Tübingen, Mohr, 1986, pp. 33-75. Le texte lui-même est repris intégralement
dans notre traduction ; par contre, nous avons fait un choix très restrictif des notes, nous
limitant à l'indispensable (références des citations, explications d'allusions, problèmes
de traduction, etc.). Le lecteur qui souhaiterait prendre connaissance du matériel sur
lequel repose cet article pourra le trouver dans l'article original, mais aussi dans l'étude
beaucoup plus vaste que l'auteur a consacrée à ce sujet (cf. ci-dessous note 2). Pour les
références, nous avons renvoyé aux traductions françaises existantes, sans toutefois
nous tenir toujours à la traduction qu'elles proposent.

2 «Karl Barths Ringen mit Luther», in G. Ebeling, Lutherstudien III.
Begriffsuntersuchungen, Textinterpretationen, Wirkungsgeschichtliches, Tübingen, Mohr, 1985,
PP. 428-573.



282 GERHARD EBELING

I. L'état des choses chez Karl Barth

Le premier volume de la Dogmatique, paru en 1932, ne laisse pas apparaître

la moindre critique à l'égard de Luther. Cet auteur est cité abondamment,

sans aucune réserve ni objection, et bien davantage que Calvin; il est

l'autorité première. C'est là le point culminant d'une relation qui s'est beaucoup

modifiée dans le temps, le moment où Barth fut le plus proche de Luther.
A vrai dire, le commentaire de l'Epître aux Romains de 1919, et plus encore la
deuxième édition de 1922, offraient déjà une image analogue, Barth y donnant
fréquemment la parole à Luther, étant toujours d'accord avec lui et visiblement

impressionné par lui. Mais avant et après cette période, il ne manque pas
de témoignages d'une certaine distance ou même d'une certaine mauvaise
humeur à l'égard du Réformateur. Pourtant nous pouvons dire que la
première décennie de l'activité académique de Barth, globalement parlant, se

trouve placée sous le signe d'une intensification de ses relations avec
Luther.

Cependant, après ce point culminant dans le volume I/l de la Dogmatique,
la courbe s'infléchit brusquement: les citations de Luther diminuent et les

jugements à son égard se font extrêmement sévères. Le premier signe de cette

critique qui s'affirme désormais plus résolument est la conférence du 7 octobre

1935 sur «Evangile et loi»3, qui coïncide avec le retour forcé de Barth en
Suisse. A vrai dire, dans ce texte programmatique, Luther n'est pas encore cité
nommément comme adversaire. Ce n'est que sous la pression des événements

qui se précipitent que les égards disparaissent, en même temps que l'opposition

se fait plus profonde et plus générale. Cependant, Barth ne peut se

débarrasser de Luther. Si le nombre des citations atteint son point le plus bas

dans les volumes qui traitent de Dieu et de la création, il augmente de nouveau
sensiblement dans celui qui traite de la réconciliation. Mais désormais, le pour
et le contre se mêlent de telle manière qu'à côté d'un oui plein de respect et
d'un non résolu, ce sont l'aporie et la résignation à l'égard de Luther qui
prennent peu à peu le dessus. Ainsi, lorsqu'il terminera le dernier volume
complet de sa Dogmatique (IV/3) en 1959, Barth lui-même l'avouera
indirectement. En même temps qu'il renonce à achever sa Dogmatique, il
interrompt de façon démonstrative son effort de compréhension de Luther, par ce

geste symbolique ou plutôt ironique: il couvre son édition des œuvres de

Luther (la Weimarer Ausgabe) d'une étoffe indonésienne, «en guise de pro-

3 Theologische Existenz heute, n°32, 1935; réimprimé dans: Theologische Existenz
heute, NF, n° 50, 1956. — NdT: sauf erreur, ce texte important de Barth n'a jamais été
traduit en français.



AU-DELÀ DE LA RÉFORME? 283

tection et de camouflage»4 contre cette inquiétante «boîte de Pandore»5,
comme il le dira lui-même.

Au cours de la lutte dramatique de Karl Barth avec Luther, dans toutes les

vicissitudes qu'elle a connues, Luther n'a jamais joué un rôle nettement
déterminant, ni dans un sens positif, ni dans un sens négatif. Pourtant, il est

devenu le principal partenaire théologique de Barth — d'une façon différente
de Schleiermacher, à qui l'on pourrait également attribuer ce rôle. Luther était
convaincant par son autorité spirituelle mais suspect quant à sa forme de

pensée et à son influence historique. Au-delà du simple respect, Barth a

vraiment été saisi par Luther; on en trouve des témoignages tout au long de

son œuvre, jusqu'à la fin, sans que cela se concentre sur tel ou tel point de

doctrine précis. Les critiques, par contre, visent une cible précise du point de

vue thématique et se répartissent en trois étapes principales dans l'évolution
de Barth.

1. En se détournant tôt déjà de la théologie libérale, Barth se tournait
résolument vers la Réforme. Ainsi cette dernière put développer son influence
largement dans les années vingt et bien au-delà. Aujourd'hui encore,
nombreux sont ceux qui voient là le vrai mérite de Barth, leur dette théologique à

son égard. Cette conversion de Barth à la théologie réformatrice prend place,
d'un point de vue historique, dans un grand courant qui redécouvrit Luther
déjà avant et à côté de lui, courant représenté surtout par Karl Holl. Mais dès
le début, Barth s'en distingue par sa méfiance envers le prétendu subjectivisme

du concept de foi chez Luther. D'après lui, l'élément objectif de la foi
avait ici trop peu d'importance comparativement à l'attitude personnelle
intérieure. Or, en cela, Barth reste prisonnier de la compréhension de Luther
qu'ont ses adversaires libéraux, groupe dont il provient lui-même, — même si

son jugement sur le subjectivisme va dans la direction opposée. Plus tard, il
accordera également sa pleine approbation à une interprétation catholique de

Luther, qui s'en prend elle aussi à ce prétendu subjectivisme6. Par le reproche
de subjectivisme, Barth a posé la base de toute sa critique future de

Luther.

2. Evidemment, la différence confessionnelle interne au protestantisme l'a
marqué de bonne heure, dans le sens de son origine réformée. Mais elle ne
devint objet de réflexion dogmatique qu'à la suite de sa charge d'enseignement

4 E. Busch, Karl Barths Lebenslauf. Nach seinen Briefen und autobiographischen
Texten. München, Kaiser, 3e éd., 1978, p. 424. A cet endroit, on renvoie à une lettre du
24.8.1959. adressée à Markus Barth.

5 K. Barth, «Nachwort», in H. Bolli (éd.), Schleiermacher-Auswahl (Siebenstern
Taschenbuch, n° 113/114), München/Hamburg, Siebenstern, 1968, (pp. 290-312),
p. 302.

6 II s'agit de P. Hacker, Das Ich im Glauben bei Martin Luther, Graz/Wien/Köln,
Styria, 1966. Cf. sur ce point Lutherstudien III (cf. ci-dessus note 2), pp. 432s.



284 GERHARD EBELING

en théologie réformée à Göttingen, — de par sa fonction, en quelque sorte.
Parmi les points de controverse traditionnels, il en est deux qui sont plus
spécialement pris en considération et qui sont deux thèses christologiques
prédominantes : la doctrine de l'Extra Calvinisticum, approuvée par Barth (à

savoir que le Fils de Dieu éternel est pleinement actif et présent à la fois dans
celui qui s'est fait homme et en dehors de lui), ainsi que la doctrine luthérienne
du genus majestaticum, rejetée par Barth (à savoir que la nature humaine du
Christ a part elle aussi aux qualités de la nature divine, en particulier à

l'omniprésence, en vertu de laquelle on peut parler d'une présence réelle de la
chair et du sang du Christ dans la sainte Cène). A ces points s'ajoutent encore
des divergences concernant la relation entre la justification et la sanctification,
conformément à l'accentuation différente qu'elles reçoivent chez Luther et
Calvin. Des traits constants de la critique de Luther chez Barth s'annoncent ici
aussi; pourtant, il les considère comme de simples oppositions d'école. L'auteur

de la Dogmatique s'en est toujours tenu à son exigence d'une «dogmatique

unie», selon le modèle de Schleiermacher7, même si, au cours du Kir-
chenkampf la démarcation à l'égard du luthéranisme redevint très actuelle.
On peut même se demander si la critique envers Luther, qui se fit alors plus
fondamentale, s'élevant résolument jusqu'à dépasser la Réforme en englobant
aussi Calvin, n'est pas issue quand même d'une racine réformée et n'a pas
réactivé d'une façon nouvelle l'ancien conflit interne au protestantisme.

3. De toute façon, même lorsque Barth s'éloigne de la théologie réformatrice

en tant que telle, Luther reste son vrai contradicteur. C'est maintenant
seulement que le spectre de la controverse s'élargit. Celle-ci englobe presque
tous les sujets de la dogmatique. En renversant de manière un peu propagandiste

la distinction réformatrice fondamentale entre «la loi et l'Evangile»,
pour poser la succession «Evangile et loi», Barth vise le centre même de la

doctrine luthérienne de la parole de Dieu. En repensant entièrement la
doctrine de l'élection, Barth donne à la doctrine de Dieu, par delà la forme
trinitaire, une concentration christologique sans précédent dans l'histoire de

la théologie: Jr sus-Christ est le réprouvé et l'élu en même temps. Pour Barth,
l'histoire du salut s'accomplit, avant la création et la chute, en Dieu lui-même :

l'essence divine n'est désormais fondamentalement rien d'autre que grâce ; la
distinction entre le Dieu caché et le Dieu révélé est caduque. De la même

façon, l'opposition entre le croyant et le non-croyant est relativisée. En effet,

en Christ, tous sont déjà réconciliés, non pas simplement en puissance mais de

fait. Par là même disparaît aussi la perspective eschatologique d'une double
issue lors du Jugement: à savoir que les uns sont reçus et les autres damnés.

7 Comme Schleiermacher avait introduit dans le titre de sa dogmatique la formule
« selon les principes de l'Eglise évangélique », Barth parle lui aussi de « l'entreprise d'une
dogmatique de l'Eglise évangélique» Dogmatique, trad, de l'ail, par F. Ryser, Genève,
Labor et Fides, 1953-1974, vol. I/l, fase. 1, p. XIV).



AU-DELA DE LA REFORME? 285

Enfin, en ce qui concerne la doctrine du salut, la justification par la foi seule

n'en représente selon Barth qu'un aspect particulier. Pour lui, elle n'est pas
l'articulus stantis et cadentis ecclesiae. Elle n'est plus seulement complétée par
la sanctification. Barth va même mettre l'accent principal — en tenant compte
du ministère prophétique du Christ, qui devient pour lui en quelque sorte le
fer de lance de la christologie — sur la vocation et la mission dans le monde et
sur l'espérance qui leur est liée. Si l'on ajoute à cela la doctrine barthienne du
baptême — le refus d'une compréhension sacramentelle et le rejet fondamental

du baptême des enfants en faveur d'une interprétation du baptême d'eau

comme acte de l'homme — et si l'on pense en même temps à la place
prépondérante qu'occupe l'éthique politique à travers toute son œuvre, on
observe alors sur toute la ligne une révolte affirmée contre Luther.

Il faut même s'étonner que Barth n'ait pas exprimé cette révolte encore plus
résolument et en en tirant plus massivement toutes les conséquences. A vrai
dire, il ne manque pas de déclarations occasionnelles qui vont dans le sens
d'une condamnation nette de Luther comme hérétique. Ces déclarations se

trouvent en des endroits si centraux qu'on ne parvient pas à comprendre de

quel droit Karl Barth pouvait, sans se dédire expressément de tels jugements,
ne pas se considérer comme définitivement séparé de Luther. Je pense ici
surtout à deux passages précis: premièrement, la remarque très dure au sujet
de «l'erreur de Martin Luther concernant la relation entre la loi et l'Evangile

par laquelle son paganisme naturel» (se. du peuple allemand) aurait été

«idéologiquement sublimé, confirmé et renforcé»8; deuxièmement, le reproche

fait à Luther d'avoir, par sa doctrine «titanique» de l'humanité du
Médiateur, préparé le passage de la théologie à l'anthropologie spéculative au
cours des Temps modernes et d'avoir mis en question et, par là, d'avoir
ébranlé «l'irréversibilité de la relation entre Dieu et l'homme»9. Or, je pense
qu'on ne pourrait porter contre Luther de plus graves accusations que ces
deux-là: sublimer idéologiquement le paganisme allemand et renverser la
hiérarchie entre Dieu et l'homme. Certes, on peut tenter d'adoucir ces reproches:

dans le premier cas, il s'agit d'un passage tiré d'une lettre qui a été

envoyée en France fin 1939, à une heure de détresse extrême; dans le second
cas, d'une construction historique très spirituelle et brillante, imprimée en
petits caractères. Cependant, on ferait tort à Barth en affaiblissant ainsi la
portée de ses affirmations. Il le pensait exactement comme il l'a dit. Mais il n'a
pas pu mettre cela en harmonie avec tout ce qu'il trouvait d'important chez
Luther, ni avec tout ce qui le liait malgré tout à lui. C'est là justement l'aporie à

laquelle aboutit son débat avec Luther.
8 K. Barth, «Lettre aux protestants de France» (décembre 1939), in K. Barth, Une

voix suisse (1939-1944), (1945), trad, de l'ail, par J.-L. Leuba et al., Genève, Labor et
Fides, s.d., p. 11.

9 K. Barth, «Ludwig Feuerbach» (1926), in K. Barth, Die Theologie und die
Kirche. Gesammelte Vorträgen. München, Kaiser, (pp. 212-239), p. 231 ; Dogmatique,
IV/2, fase. 20, pp. 84-86.



286 GERHARD EBELING

Les points que je viens d'éclairer d'une lumière crue peuvent paraître à

d'aucuns de simples îlots dans le vaste océan de la théologie barthienne. Sa

richesse inhabituelle et insaisissable en affirmations très diverses permet en

effet de négliger et d'oublier les aspects contestables. De plus, il est pratiquement

impossible pour une esquisse profilée de rendre justice équitablement à

tous les aspects de la théologie barthienne. Cependant, on ne prendrait pas
Barth au sérieux si on n'exigeait pas de lui la responsabilité des choix
théologiques qui se dessinent dans sa critique de Luther. Car c'est là que se révèle le

profil caractéristique de sa pensée.

II. Aspects herméneutiques de la confrontation

Il est nécessaire d'apporter ici quelques précisions concernant les différentes

remarques critiques de Barth, en particulier quant à leur point d'intersection,

à leur motif fondamental ainsi qu'à leur aspect méthodologique.

1. Les objections de Barth à Luther ne forment pas un conglomérat dû au
hasard. Elles touchent plus ou moins l'ensemble de la pensée de Luther, ce qui
parle en faveur d'une seule et unique racine. Certes, et cela témoigne du
caractère souverainement vivant de sa pensée, Barth ne cherche pas à tirer
mécaniquement des déductions à partir d'un principe premier. Mais même si

le tableau ne prend vraiment forme qu'avec le temps (si toutefois il prend
forme), on ne doit pas être surpris, chez un penseur tel que Barth, de trouver
tôt déjà des traces de ce qui adviendra par la suite. L'élan passionné et ses

oscillations contradictoires ne portent guère préjudice à la cohérence interne
de l'ensemble.

Si l'on tente tout d'abord de dégager le point théologique où convergent
toutes les objections, on pourrait citer soit le concept de foi chez Luther, soit sa

compréhension de la loi, soit sa doctrine du Deus absconditus, — signe que,
dans la pensée de Luther aussi, tout se tient théologiquement. Aux yeux de

Barth lui-même, la différence décisive réside finalement dans le christocentrisme.

Il dit avoir mis en valeur dogmatiquement ce sujet de façon rigoureuse,

alors que la théologie réformatrice l'aurait négligé au profit d'une
concentration unilatérale sur la justification. Or, si l'on y regarde de plus près,
la particularité de la théologie de Luther réside justement aussi dans le
christocentrisme: «Dans mon cœur règne cet unique article, la foi en Christ; c'est
d'elle, par elle et vers elle que toutes mes pensées théologiques découlent et
refluent jour et nuit; et pourtant je fais cette expérience que d'une sagesse si

haute, si vaste et si profonde, je n'ai saisi que quelques pauvres et faibles
prémices, voire de simples bribes.»10 Cette apparente contradiction: que

10 WA 40,1 ; 33,7-11 (Préface au commentaire de l'épître aux Galates, 1535) - NdT:
M. Luther, Œuvres, Genève, Labor et Fides, tome XV, p. 13.



AU-DELÀ DE LA RÉFORME? 287

Barth voit le principal point de divergence dans le christocentrisme alors que
celui-ci représente pour Luther aussi le cœur de sa théologie, ne se résout

pourtant pas simplement de façon quantitative, selon le degré de développement

que ce sujet connaît chez l'un et chez l'autre: Barth en aurait tiré toutes
les déductions selon une logique stricte, alors que Luther n'en aurait saisi, de

son propre aveu, «que de pauvres et faibles prémices». La différence se trouve
bien plutôt dans le genre respectifde christocentrisme. C'est ce que j'ai essayé

d'exprimer, dans l'étude mentionnée plus haut, par les formules suivantes:
d'un côté, nous avons un christocentrisme logique-analogique, visant la
correspondance des idées (cette pensée analogique est particulièrement patente
dans la relation entre communauté chrétienne et communauté civile comme
deux cercles concentriques, mais on la rencontre à tous les niveaux de la

Dogmatique); de l'autre côté, un christocentrisme forensique-antithétique,
pour lequel la relation entre le Christ et le croyant a son lieu dans une situation
de conflit devant le forum de Dieu et le forum du monde, et vise par là même
la conscience. La suite de notre article servira indirectement à faire mieux
comprendre ces formules de «christocentrisme logique-analogique et
forensique-antithétique ».

2. A cette question du point de convergence s'ajoute celle du motif
fondamental des critiques adressées par Barth à Luther.

Ce qui, de façon générale, rend nécessaire la critique théologique peut être
résumé par les deux aspects suivants: la non-conformité d'une doctrine à

l'Ecriture ou sa non-conformité au temps. La catégorie de «conformité au
temps» nous rappelle l'abus tristement célèbre qu'en a fait le «christianisme
allemand», infecté par le national-socialisme. Elle ne semble donc guère
entrer en considération pour Barth. Pourtant, il serait simpliste de s'en tenir
exclusivement au point de vue de la conformité à l'Ecriture, puisque cet
aspect, s'il est vu de manière isolée, ne manque pas non plus de faire problème.
Quiconque estime que sa relation à la Bible est inséparable de son propre
devoir d'interprétation, et qui ne rend donc pas cette relation imperméable au
changement des temps — espérons que tous les prédicateurs en sont! —, sait
combien il est difficile de dire à chaque fois, en conformité avec l'Ecriture
sainte, ce qui s'impose pour le moment présent. On pourrait faire, en simplifiant,

la distinction suivante: ce qui ne correspond pas à l'Ecriture est perverti
des la racine ; en revanche, ce qui est conforme à une certaine époque et qui est
conditionné par elle de sorte que cela ne touche plus une autre époque, est,
dans le meilleur des cas, unilatéral, lacunaire, et demande à être complété et
prolongé.

Dans la critique de Luther par Barth, on trouve les deux aspects : avant tout
une distinction relativisante entre ce qui était nécessaire ou compréhensible
autrefois, au XVIe siècle, et ce qu'on doit exiger aujourd'hui; mais aussi un
jugement absolu qui déclare non bibliques certaines conceptions de Luther.



288 GERHARD EBELING

La formule selon laquelle il s'agit d'aller au-delà de la Réforme et de la

dépasser" est ambivalente, dans le sens qu'on vient d'évoquer. Mais le mot
d'ordre d'un «retour à la Réforme» serait lui aussi absurde si l'on songeait par
là à une fixation sur le XVIe siècle ou à une répétition pure et simple de la

théologie de Luther. D'un tel point de vue historique, nous ne devons pas aller
au-delà de la Réforme, mais nous y sommes déjà depuis longtemps — bon gré

mal gré, selon qu'on s'en tient à la Réforme sous ses apparences très diverses,

avec ses alluvions et ses cristallisations historiques, ou alors au noyau
incandescent qui doit s'imposer comme l'élément spécifiquement réformateur, au

sens théologique, sans considération de tous les facteurs annexes. Parmi la

grande diversité d'impulsions religieuses et intellectuelles, c'est chez Luther

que cet élément a jailli de la façon la plus authentique et la plus pure. C'est

pourquoi il n'est pas exclu, malgré les siècles écoulés, que nous soyons retombés

en arrière des découvertes essentielles de la Réforme et que nous soyons
encore loin de l'avoir rattrapée.

Il est remarquable que Barth se soit solidarisé avec l'aile gauche de la

Réforme — encore qu'il ne l'ait fait expressément qu'assez tardivement — et

qu'il en ait repris le mot d'ordre qu'il faut «dépasser la Réforme qui n'est

qu'amorcée», en portant cette accusation que «les Réformateurs et leurs

successeurs, pris par leur besoin de sécurité et par leur aversion des 'enthousiastes',

ont eu peur de leur propre audace»12. Certes, une affirmation aussi

générale laisse une grande marge de liberté pour son application. Mais si l'on
ne s'arrête pas, comme on serait tenté de le faire, aux insuffisances de la praxis,
et qu'on s'attache plutôt à la doctrine elle-même, et si l'on se rappelle que
Barth — à la différence de l'intention que poursuivait Bultmann dans sa

démythologisation — a expressément dépassé la confession réformatrice en

plusieurs points, on est obligé de constater ceci: malgré Fantimodernisme

11 Malgré toutes les réserves de l'assentiment et du respect à l'égard de la Réforme, la

tendance théologique est placée chez Barth sous le signe de la devise «Au-delà de la
Réforme ». Cela résulte clairement de l'orientation thématique globale de sa pensée.
Dans ses propres formulations, il exprime cet aspect négativement par des jugements
critiques qui reprochent à la théologie réformatrice «de l'unilatéralité», «de l'exagération»,

«de la surestimation», «un arbitraire passionnel», «la tentation de l'atténuation
et des séparations ». Positivement, il plaide par contre en faveur de l'effort de « regarder
au-delà de l'horizon de la Réforme» (Dogmatique, IV/1, fase. 17, p. 154), «d'apprendre
plus avant que lui [Luther]» (Dogmatique, IV/3, fase. 24, p. 201) et de «franchir de
manière ouverte et décidée» les frontières de la doctrine réformatrice (Dogmatique,
IV/3, fase. 23, pp. 17s). La perspective thématique est finalement la même dans tous ces
énoncés: contre l'étroitesse de la doctrine réformatrice de la justification, mettre en
valeur l'ampleur des conséquences éthiques par une dynamique et une teleologie
eschatologiques. Par là s'annonce une tonalité qui se maintient chez Barth, et cela depuis très
tôt déjà, malgré des changements dans les nuances.

12 Dogmatique, IV/3, fase. 24, p. 161. Au XVIe siècle déjà, on avait reproché à Luther
un «esprit de crainte » (cf. WA 40,1 ; 109, 7 : dicunt de nobis : habent spiritum timoris

Cf. aussi Dogmatique, IV/3, fase. 23, p. 29.



AU-DELA DE LA REFORME? 289

affiché des débuts, une tendance tout à fait moderniste est sensible dans sa

théologie. Il y a là un changement de cap théologique qui va jusqu'au plus
profond des choses. L'attraction des Temps modernes transforme l'attitude à

l'égard de la conception réformatrice fondamentale, non seulement dans la

mesure où l'explication de cette dernière change avec le temps, mais plus
fondamentalement, en ce que l'accord même avec elle disparaît. La contre-
épreuve consisterait à montrer qu'une connaissance approfondie de la théologie

de Luther nous permet mieux de donner à notre temps ce que nous
chrétiens lui devons de manière irremplaçable : aider à porter spirituellement
l'épreuve des problèmes et des angoisses de notre temps, ce qui exige de nous
de ne pas nous conformer au temps présent, autant que cela est nécessaire pour
la cause de l'Evangile.

3. Pour cette raison, c'est précisément dans leur rapport aux Temps
modernes que les diverses problématiques sont imbriquées d'une façon
extrêmement complexe: l'interprétation de Barth, son interprétation de Luther et
l'interprétation de Luther en soi - qui, depuis Trœltsch, est mise en discussion
de ce point de vue. Cette imbrication des problèmes rend notre sujet difficile,
méthodologiquement parlant, mais lui donne aussi une portée toute particulière.

Nous devons nous contenter ici de brèves indications.
Le concept historiographique de «Temps modernes» est certes indispensable,

mais il est insuffisant parce que vague et changeant, surtout si on
l'applique aux antipodes d'une période aussi longue: un théologien du XVIe et
un autre du XXe siècle. Comme le montre l'exemple de la relation entre Barth
et Luther, cela peut susciter d'étranges confusions. Barth subodore en Luther,
de manière un peu courte, celui qui a inauguré le subjectivisme des Temps
modernes, un précurseur de Descartes et de Feuerbach. Mais en même temps,
il déplore que Luther, parce qu'il reste prisonnier de son époque, ne puisse
répondre aux questions de la nôtre. De son côté, il attaque Luther du point de

vue de l'objectivisme, mais se trouve lui-même incontestablement sous
l'influence de la scission cartésienne entre l'être et la conscience. D'autre part, il
lance un défi aux Temps modernes et se voit placé devant la tâche apparemment

hybride de «recommencer encore une fois depuis le début le protestantisme

(qui a si mal tourné la première fois!!)»13. Mais une telle attitude
révolutionnaire le dénonce comme un représentant typique des Temps
modernes si souvent décriés par lui. Certes, il place les accents de façon très
différenciée et il sait évidemment combien les périodes historiques sont
complexes. Il est conscient en particulier, et plus que bien d'autres théologiens, du
fait que l'Evangile est toujours à contretemps et ne devient toujours actuel
qu'en tension avec «l'esprit du temps». Cependant, ce n'est que dans l'application

concrète de cette intuition que se révèle ce qu'il faut entendre par

13 K. Barth. Gesamtausgabe. V. Briefe, Karl Barth — Eduard Thurneysen.
Briefwechsel, Band 2. 1921-1930, Zürich, TVZ, 1974, p. 235.



290 GERHARD EBELING

«Evangile» : ce qui touche le temps à partir de Dieu, par opposition à ce que le

temps produit par lui-même; non pas ce que le temps veut, mais ce dont il a

besoin.

A la question du rapport aux Temps modernes est étroitement liée celle de

l'histoire des effets. La propre descendance de Barth est aujourd'hui scindée —

comme celle de Hegel — en un barthisme de gauche et un barthisme de droite.
A combien plus forte raison Luther, ce phénomène historique d'une envergure
bien plus grande, est-il lui aussi grevé du poids d'une histoire des effets déjà
bien longue aujourd'hui. Ce que vise la critique de Barth, c'est en grande partie
ce qui suivit Luther: le piétisme, la théologie des Lumières, ou un luthéranisme

qui s'est volontairement enfermé dans un ghetto. Et il a tendance à

attribuer un peu vite à Luther lui-même les déviations respectives de ces

mouvements. Il est vrai que la tâche urgente de libérer Luther de l'histoire de

ses effets et de remettre en valeur sa compréhension originale de l'Evangile,
n'est pas la préoccupation première de Barth. C'est cela justement qui imprègne

son interprétation de Luther.
Mais ce qui est plus important que la critique ou l'approbation, c'est la

question de savoir si Luther est bien ou mal compris, si la critique faite par
Barth à Luther révèle une authentique opposition ou si elle s'avère n'être
qu'un malentendu, ou encore comment sont imbriquées l'une dans l'autre une
opposition réelle et une autre qui repose sur un malentendu. Barth lui-même
hésite parfois à ce propos, ce qui l'honore. Mais sa tendance à faire violence au
texte le pousse à ne lire Luther que dans l'optique de problèmes arbitrairement
rapportés à lui et à l'interpréter à l'aide de catégories qui déforment son mode
de pensée. Barth n'a pris Luther en considération qu'à propos des doctrines
théologiques courantes, et à peine à propos de sa conception fondamentale de
la théologie. Les contradictions qui apparaissent lors d'une telle démarche,
fort insuffisante, sont mises sur le compte de Luther, réparties sur deux Luther
différents, le jeune et le vieux, ou du point de vue de ce dernier : un Luther bien
inspiré et un Luther mal inspiré, conformément à l'opinion de Barth. Or, il
s'agit là d'une simplification inadéquate. Effectuer une répartition sur deux
différents Barth ne contribuerait pas davantage à résoudre les problèmes
d'interprétation qui se posent à son propos.

III. Les points chauds de la controverse

Dans la discussion sur la relation entre Luther et Barth, la tendance dominante

était jusqu'ici celle de l'harmonisation. Quant à moi, je peux de moins
en moins suivre cette tendance. Le fait de signaler les tensions auxquelles nous
sommes exposés en tant qu'héritiers des deux, de Luther et de Barth, aiguise
notre propre responsabilité théologique. C'est ce que je vais montrer à propos
de trois points qui sont des points chauds non seulement de cette controverse,
mais de toute divergence théologique sérieuse: d'abord la détermination de la
situation théologique fondamentale, puis celle de la distinction théologique



AU-DELÀ DE LA RÉFORME? 291

essentielle, enfin celle du lieu théologique de l'éthique. En confrontant à

chaque fois la pensée de Luther à celle de Barth, nous pourrons mieux faire
apparaître — non sans y être aidés par la critique de Barth à Luther — le défi
qui résulte de la vérité réformatrice quant à la situation présente.

1. La situation théologique fondamentale

a) Sans jamais avoir comme Barth créé de système dogmatique, Luther a

pourtant répondu clairement à la question centrale de savoir quel est l'objet de
la théologie, c'est-à-dire de savoir quel est son lieu, et quel est par conséquent
le critère de toute affirmation théologique14. Dans le maniement d'une telle
boussole, Luther a été d'une certaine façon encore plus systématique que
Barth. Il vise juste lorsqu'il désigne comme objet de la théologie l'homme
perdu à cause du péché et le Dieu qui le sauve en le justifiant. Ce n'est pas une
situation marginale ou périphérique qui se trouve ainsi caractérisée, mais bien
la situation de vie fondamentale dans laquelle se trouve constamment tout
homme au nom de Jésus-Christ. D'un point de vue biographique, elle rappelle
la situation initiale de Luther, ses luttes au couvent, qu'on résume habituellement

par la question: «Comment puis-je obtenir un Dieu qui me fasse

grâce?». Mais même après que la lumière de l'Evangile se fut levée pour lui —

et surtout depuis ce moment-là —, cette définition de la situation théologique
reste valable, avec ses deux pôles : Y homopeccator et le Deus iustificans. Ainsi,
la prétention est émise qu'il ne s'agit pas ici d'une situation privée et
accidentelle, mais bien de la définition de l'homme en tant que tel d'après le

message biblique. L'opinion qui s'exprime par là est la suivante : c'est
finalement toujours le même problème de vie qu'on retrouve à la base des
interprétations de soi extrêmement variées que les hommes expriment dans leurs
religions et leurs conceptions du monde, même si les réponses divergentes
imprègnent toujours déjà la formulation de ce problème. Ce qui est particulier
chez Luther n'est pas le fait même des tribulations — car chacun doit les

affronter, de quelque manière que ce soit —, mais le fait qu'il a été capable de
réfléchir théologiquement à cette réalité, sans aucune réserve.

Dans cette détermination de la situation de l'homme sont impliqués, pour
Luther, tous les éléments essentiels de la théologie: tout d'abord, la concentration

sur le thème de la justification, qui n'est pas arbitraire ni unilatérale,
mais due au fait qu'on touche ici au nerf même de notre être devant Dieu;
ensuite, l'antécédence universelle du péché, un fait qu'on ne doit oublier nulle
part en théologie ; troisièmement, en tant qu'œuvre de Dieu en l'homme, la foi
qui s'accroche à la promesse; quatrièmement, l'insistance sur la conscience
comme le lieu d'écoute le plus intime de l'individu, qui en tant que tel n'est

14 WA 40,2; 328, 1-3 (Enarr. Ps 51, 1532). A ce sujet, cf. mon article: «Cognitio Dei
et hominis» (1966), in G. Ebeling, Lutherstudien I, Tübingen, Mohr, 1971, (pp. 221-
272), pp. 255-272.



292 GERHARD EBELING

jamais isolé en lui-même, mais se trouve plutôt tout entier placé devant Dieu,
avec tout ce qui fait son existence dans le monde, et qui, par la foi, ne vit pas en
lui-même mais en Christ — et Christ en lui; enfin, la totalité de la vie avec
toutes ses expériences, même et surtout celles qui contredisent la foi, si bien

que la joie et la paix, la liberté et le service du chrétien restent placés eux aussi

sous le signe de la croix, jusqu'à la fin de la vie terrestre.
b) La situation de départ de Karl Barth est définie par la tâche de

prédication d'un pasteur confronté aux symptômes d'aliénation spirituelle, sociale
et politique du début du XXe siècle. Il s'agit donc bien aussi de tribulations,
mais non plus en rapport avec la tâche de subsister devant Dieu, mais avec
celle de s'engager pour Dieu15. Les fondements métaphysiques de la doctrine
de Dieu lui avaient déjà été enlevés par ses maîtres. C'était maintenant pour
lui la théologie de la conscience, avec son fondement dans la piété de l'homme,
qui s'effondrait à son tour. En niant fermement toute théologie naturelle,
comme le fait aussi la critique moderne de la religion, Barth s'oppose pourtant
à cette dernière en ce qu'il fait par là table rase pour la révélation seule. On ne

peut, à son avis, que s'arroger le droit de commencer sans médiation aucune

par la révélation, en insistant sur ce point sans s'embarrasser d'égards et de

scrupules. C'est pour cette raison qu'il commence par la doctrine de la trinité,
entrée en matière qui reçoit plus de poids encore du fait de l'interprétation
christologique de la doctrine de l'élection. Jésus-Christ, Dieu dans sa révélation,

voilà dès lors l'objet que doit développer la théologie.
Cette conversion du subjectif à l'objectif pour parler comme Barth le fit

pendant toute sa vie, l'incita à se méfier à double titre de la théologie de

Luther, si ce n'est même à lui dire carrément non. A cause de la définition que
Luther donne de l'objet de la théologie, et de la place primordiale qu'il réserve
à la foi, Barth voit la théologie submergée par l'anthropologie, l'objectifpar le

subjectif, l'ontique par le noétique. D'un point de vue sotériologique, il en voit
le résultat néfaste dans le fait que le fondement du salut à l'intérieur de Dieu
lui-même se répète dans son appropriation par le croyant et s'inscrit ainsi en

conséquence de l'événement du Christ et en concurrence avec lui — un aspect
qui trouve en outre son institutionnalisation liturgique par le déroulement
cyclique de l'année ecclésiastique avec ses principales étapes : Noël, Vendredi-
Saint, Pâques et l'Ascension. Pour cette raison, la certitude réformatrice du
salut, tant vantée, lui semble bien fragile, menacée dans la conscience du
chrétien par un balancement entre le péché et la grâce et par l'extrapolation de

cette dialectique anthropologique dans la conception de Dieu: l'ombre
projetée par le Deus absconditus, prétendu «vrai Dieu», sur le Deus revelatus.

Barth tient à établir une certitude sans limitation d'aucune sorte, afin de faire
de la place pour les suites de la révélation. Cependant, son entreprise est grevée
d'une hypothèque : on ne voit pas clairement en vue de quelle certitude s'ef-

15 NdT: jeu de mots entre «Bestehen vor Gott» et «Einstehen für Gott».



AU-DELA DE LA REFORME? 293

fectue cette entrée en matière dogmatique par la dimension de l'objectivité,
entrée en matière appelée précisément à fonder la certitude. Le soupçon d'un
positivisme de la révélation et d'une pétition de principe paraît ici légitime.
Par ailleurs, la distinction entre ce qui se produit du point de vue objectifet du

point de vue subjectif trahit la tendance à faire prévaloir autant que possible
l'objectifpar l'établissement de degrés entre ce qui est valable dejure et ce qui
l'est de facto, entre ce qui est virtuel ou potentiel et ce qui est actuel — et à

réduire l'appropriation subjective à une simple connaissance de ce qui est déjà
donné objectivement dans la dimension subjective. Immanquablement,
l'impression s'impose que le contenu de la révélation n'est finalement rien d'autre
qu'une idée de Dieu: à savoir l'absence de contradictions internes dans le

principe de grâce christologique. Certes, Barth entreprend de désamorcer ce

danger en plaçant les énoncés christologiques sous le signe d'un accent constant

sur «l'histoire des origines» et «l'événement». Mais malgré tout, c'est,
sinon l'histoire de Jésus-Christ elle-même, du moins l'événement de foi
appelé à participer à cette histoire, qui perd de son poids, tandis que l'histoire
du règne de Dieu résultant de la révélation se trouve d'autant plus mise en
lumière.

c) Le seul fait que, pour qualifier la visée théologique de Luther, le terme de

«situation fondamentale» soit de mise, demande une conversion de la pensée,
car nous aussi n'avons que trop assimilé la contrainte du schéma de pensée

«sujet-objet». Autant ce dernier est valable dans le contexte de connaissances

théoriques partielles, autant il est inadéquat pour la saisie globale des contextes

de vie dans lesquels nous sommes nous-mêmes impliqués et par lesquels
nous sommes concernés. Si l'on néglige cela, on aboutit, non seulement chez
Luther mais dans le langage biblique en tant que tel, à l'impression absurde
d'une concurrence entre Dieu et l'homme, entre le Christ et la foi. Non pas
qu'il faille présenter l'effort intense de Barth concernant la doctrine de la
trinité et la christologie comme contredisant l'intention de Luther. C'est le

mérite incontestable de Karl Barth d'avoir, à notre époque, défendu la
doctrine au nom même de la vie. En cela, il ressemble à Luther. Mais
malheureusement, du point de vue herméneutique, il n'a pas apporté suffisamment
de soin au langage.

Ce qu'on peut apprendre de Luther, c'est l'impact qu'a la médiation de la
parole et de la foi pour la cause de la Bible. La compréhension de la réalité est
marquée par des aspects comme ceux-ci : quel effet la parole produit-elle à

quel jugement l'homme est-il exposé? qu'est-ce qui change pour lui lorsqu'il
se le laisse dire? quel usage fait-il de ce qui lui advient? où trouve-t-il le
fondement de sa vie? C'est ainsi que peuvent être interprétés les aspects
décisifs de la vie, et par là aussi, de manière très simple, ce que le Christ signifie
pour nous. La réflexion sur la portée salutaire du Christ s'arrête le plus
fréquemment — c'est un défaut très répandu — au genre humain et demeure
donc dans le général. Barth insiste beaucoup sur ce point, et avec raison,



294 GERHARD EBELING

soulignant l'œuvre du Christ pour l'humanité tout entière. Pourtant, rarement
la réflexion sotériologique franchit avec suffisamment de clarté le pas qui va
de l'espèce à l'individu, au pro me qui (disons-le tout de suite pour éviter de

stupides malentendus: en plein accord avec le pro nobis ainsi qu'avec le pro
mundo indique le point d'appui à partir duquel la parole de Dieu, tel un
levier, va faire sortir le monde de ses gonds. Tout en s'étendant aux dimensions

de l'horizon le plus vaste, la parole de Dieu, pour Luther, vise donc la
conscience en tant que lieu d'écoute le plus intime de l'individu. Et la foi en
Christ devient participation à l'événement communicatifdu Christ, à la mort
et à la résurrection du Christ. La parole ne fait pas que transmettre ici des

informations et des directives, de simples idées ou appels, mais elle fait naître
une communauté avec Christ, qui vit de sa présence réelle et qui se construit
comme son corps. Ainsi, Luther nous a enseigné ce qu'il en est véritablement
de la certitude en relation avec Dieu. Celui qui exige davantage de certitude

que la certitude de la foi, ne va pas au-delà de la Réforme, mais retombe en
arrière d'elle.

Par là est mise en lumière la tâche la plus urgente de la chrétienté: orienter
l'Evangile vers la situation fondamentale de chaque être humain. Notre être
devant Dieu est aujourd'hui profondément enseveli sous l'être dans et devant
le monde. Cela favorise la force toujours très séduisante de la moralisation du
christianisme. L'Evangile risque par là de nous échapper. Or, cet Evangile
s'adresse à l'homme là où il s'est manqué lui-même et reste ainsi radicalement
dépossédé de lui-même; mais il le libère aussi de cette aliénation au nom de

Jésus-Christ; et croire en ce dernier signifie mourir et ressusciter chaque jour
jusqu'à ce que notre baptême se parachève dans la mort corporelle. Pour
l'amour de cet article primordial de la foi chrétienne, nous pouvons et devons
prendre le temps d'écouter la parole de Dieu, de nous laisser toucher
intérieurement par elle et de répondre dans la prière, malgré l'agitation et les

tribulations de la vie. C'est uniquement de cette façon que nous ferons un bon

usage de notre vie active.

2. La distinction théologique fondamentale

a) Le terme de distinction fondamentale désigne un fait qui, sous des

aspects multiples, est d'une portée universelle pour l'être humain : toute
perception et toute action exige qu'on fasse des distinctions. C'est là ce qui
caractérise la fonction de nos sens et de la réflexion sur le sens. C'est pourquoi
les distinctions qui touchent à la racine de la réalité vécue, comme : le bien et le

mal, le sacré et le profane, la bénédiction et la malédiction, le salut et la

perdition, jouent un rôle dans toutes les religions. La Bible apporte ici sa

contribution en ce qu'elle distingue radicalement Dieu et le monde, non
comme deux grandeurs abstraites, mais plutôt dans leurs relations, en concentrant

l'attention sur le rapport entre le créateur et la créature, tout particulièrement

du point de vue de ce qui change dans ce rapport à cause du péché.



AU-DELA DE LA RÉFORME? 295

Dans la conception de la scolastique catholique prédominait, malgré le péché,

un système de degrés d'être ordonnant tout selon la distinction entre la nature
et la grâce. La profondeur de la compréhension réformatrice du péché
provoqua un déplacement vers la distinction entre la loi et l'Evangile, en rapport
avec l'avènement et l'effet de la parole de Dieu. C'est alors seulement, la
certitude du péché étant désormais liée sans compromis à la certitude du salut,

que le juste usage de la distinction devient la tâche théologique prédominante.
Le fait que Luther ait déclaré résolument que la capacité de bien distinguer fait
le bon théologien, c'était là quelque chose de tout à fait nouveau. A ses débuts
déjà, il insistait en ce sens sur la distinction entre l'esprit et la lettre, puis par
décalage terminologique, sur celle entre la loi et l'Evangile: «celui qui sait ici
distinguer correctement est un bon théologien»16.

Ce qui importe à Luther n'est pas de faire des distinctions pour débrouiller
des problèmes logiques et pour lever des ambiguïtés trompeuses, mais bien
plutôt de mettre en évidence par la parole de Dieu les tensions qui sont
dangereusement embrouillées et obscurcies dans la vie, de les mettre en
mouvement et de les clarifier de manière salutaire. Il s'agit ainsi de distinguer,
à propos de l'homme, entre ce qu'il représente selon le jugement du monde et
selon sa propre appréciation, et ce qu'il est en vérité selon le jugement de Dieu.
A propos de la parole de Dieu aussi, il s'agit de distinguer, à savoir comment
elle rencontre l'homme éloigné du Christ — comme loi qui tue — et comment
elle le ramène dans la communion en Christ — comme promesse, comme
Evangile qui donne la vie. Même la compréhension de Dieu ne reste pas à

l'écart de cette distinction fondamentale: le Dieu révélé en Christ est lui-
même caché sous son contraire sur la croix, et on ne peut croire en lui comme
maître du monde qu'en contradiction avec le fait qu'il demeure caché dans
l'histoire du monde. L'Ecriture, lorsqu'on la lit en relation vivante avec
l'expérience, est pleine d'antithèses17, dit Luther, et elle nous touche en situation
de controverse extrême, entre la mort éternelle et la vie éternelle, entre la

seigneurie de Satan et celle du Christ. C'est pourquoi Luther s'intéresse à la
situation fondamentale de l'homme dans le monde devant Dieu, à la coexistence

inquiétante de la parole de Dieu et de l'expérience du monde, à une vie

16 WA 55,1,1 4,25s. (1er commentaire des Ps, 1513/1515): In Scripturis Sanctis
optimum est Spiritum a /itera discernere, hoc enim facit vero theologum. WA 39,1 ; 552,
10-13 (3e dispute contre les antinomistes, 1538): iusto non est lexposita. id est, in
quantum iustus. Lex itaque posita est et non posita. In quantum iustus. sublata est lex, in
quantum peccatores, manet lex. Haec qui bene novit distinguere, bonus est theologus. »
Cf. aussi WA 39,1; 361,1-6.

17 WA 40,1 ; 391,3-5 (commentaire de l'épître aux Galates, 1531 : scriptura habet
modum. quod plena antithesibus: et est quoddam genus fecundum. interpretari scripturam

per Antithesas et eas videre. (NdT: cf. Œuvres, tome XV, p. 253.) — Voir aussi : WA
18; 779, 17-33. 782, 21-783, 2 (De servo arbitrio, 1525 - NdT: - Œuvres, tome V,
pp. 223s. 227s.).



296 GERHARD EBELING

qui reste jusqu'à la fin — dans le meilleur des cas — une repentance, une
conversion incessante de l'incroyance à la foi.

b) Dans l'idée de Barth, en tout cas après ses «adieux»18 à la théologie
dialectique, il faudrait dire au contraire : l'Ecriture est pleine non pas
d'antithèses, mais d'analogies. Certes, il faut nuancer ce propos: les distinctions de

Luther, elles aussi, comportent les moments de la contradiction et de la

correspondance. De même, l'antithèse est également présente chez Barth, sous
diverses formes. Sans elle, la théologie en tant que telle serait sans objet.
Cependant, la conversion de l'antithèse à l'analogie est incontestable chez

Barth. Ce qui rend la comparaison avec Luther difficile, c'est le fait que Barth
attribue à la pensée réformatrice des traits spéculatifs de sa propre dialectique
paradoxale, telle qu'il la prônait autrefois, et qu'il interprète à tort l'effort de

différenciation comme une répartition et une séparation, comme s'il s'agissait
de mettre l'un à côté de l'autre deux pots aux contenus différents. En fait,
l'opposition entre le sujet et l'objet domine à tel point qu'elle l'empêche de

comprendre les distinctions que Luther inculque par égard pour la vérité de la

vie, afin de dégager et de mettre au clair des relations vivantes. Objectivé
abstraitement, le fait de parler du Deus absconditus et du Deus revelatus — s'il
n'est pas défiguré en un simple dualisme — se résume à l'alternative suivante:
soit le Deus absconditus se trouve submergé dans le Deus revelatus, soit le Deus
revelatus reste limité par le Deus absconditus.

Quelles que soient les nuances que l'on peut apporter, il n'en reste pas
moins vrai que les distinctions théologiques fondamentales de Luther — telles

que : loi et Evangile, homme intérieur et homme extérieur, ratio etfides, haec

vita et futura vita, ciel et enfer, règne de Dieu et règne du monde, Dieu caché et
Dieu révélé — perdent de leur importance chez Barth, voire même disparaissent

complètement. Certes, cela s'effectue pour d'autres raisons, mais reste

néanmoins un phénomène étrangement parallèle à celui que l'on constate

aujourd'hui de manière générale: la perte insouciante des tensions entre les

jugements coram Deo et coram mundo. Cette lacune chez Barth est le prix à

payer pour l'unité d'enchaînement et la cohérence logique de sa conception
théologique. Le point le plus manifeste en est la contradiction entre sa

compréhension de la loi et celle de Luther. Barth a développé son programme de

façon conséquente dans une suite de trois écrits: «Evangile et loi»19 marque le

refus de Yusus theologicus legis; «Justification et droit»20, celui de Yusus

18K. Barth, «Abschied von 'Zwischen den Zeiten'», in Zwischen den Zeiten,
11e année, 1933, pp. 536-544; réimprimé dans K. Barth, «Gottes Wille und unsere
Wünsche», Theologische Existenz heute, n° 7, 1934, pp. 31-39; J. Moltmann (éd.),
Anfänge der dialektischen Theologie, Band II, München, Kaiser, 1963, pp. 313-321.

19 Cf. ci-dessus note 3.
20 Theologische Studien, n° 1, 1938 — NdT: en traduction française, sous le titre

«Justification divine et justice humaine», dans Foi et vie, Cahier biblique n° 5, 3e année,
s.d., pp. 2-48.



AU-DELA DE LA REFORME? 297

poiiticus legis; enfin, «Communauté chrétienne et communauté civile»21 est
la proclamation de Yusus poiiticus evangelii. Pour maintenir la pureté de

l'Evangile, la loi doit être, d'après Luther, distinguée de l'Evangile; d'après
Barth, par contre, l'Evangile doit être perçu comme loi. Malgré toutes les

insuffisances patentes de formules aussi abrégées, il est indubitable qu'ici les

chemins se séparent.

c) Le chemin de Barth suit lafides quaerens intellectum22. Luther s'en tient
à la fides iusttficans. Ce sont des compréhensions de la foi profondément
divergentes. Barth semble ici promettre davantage de clarté et nous libérer
ainsi de la profondeur et mélancolie23 dont on accuse volontiers Luther. Mais
qu'en est-il en réalité? Certes, il y a davantage de clarté si l'on considère le

développement de la pensée d'un point de vue architectonique, ou le système
ingénieux des correspondances; ou encore la réduction du conflit à une simple
apparence dévoilée comme inconsistante; ou l'optimisme qui considère
qu'on peut, au nom de la révélation, se débarrasser du spectre de la non-
révélation — la théologie naturelle, la tribulation et le Dieu caché; ou encore
l'humour qui, par prétention spirituelle, ne prend plus tellement le péché au
sérieux. Il est incontestable que dans le dialogue pastoral, on peut, de cas en

cas, on doit même parler ainsi. Sur ce point, Luther a largement dépassé les

témérités de Barth24. Mais il en va tout autrement si l'on en fait un principe qui
sape au fond la nécessité de telles audaces.

On peut caractériser de la façon suivante la différence dans l'ambiance
d'ensemble: chez Luther, le fait théologique s'adresse à la conscience aveuglée
ou inquiétée par les puissances et les jugements qui prennent possession d'elle.
Pour cette raison, l'effort théologique tout entier s'oriente ici vers la parole
vivante inscrite dans l'expérience vécue. Chez Barth, au contraire, le fait
théologique vise l'intelligence de la foi, la description de la révélation qui
apporte la lumière sur tout. Il s'associe ainsi au désir d'une univocité
logiquement satisfaisante, mais se trouve aussi menacé par le danger de la
violence idéologique. Dépasser la Réforme en clarté, cela signifie pour Barth — en

opposition à l'idée de celui qui a forgé cette terminologie — compléter et
dépasser par une theologia gloriae la theologia crucis qui, à son avis, ne se

justifie que de façon limitée. Mais ce n'est pas là la clarté qui caractérise la foi
21 Theologische Studien, n° 20, 1946 — NdT: en traduction française, K. Barth,

Communauté chrétienne et communauté civile, trad, de l'ail, par F. Ryser, Genève,
Labor et Fides, s.d.

22 La monographie que Barth consacre à ce thème en 1931 (Saint Anselme. Fides
quaerens intellectum. La preuve de l'existence de Dieu, trad, de l'ail, par. J. Carrère,
Genève, Labor et Fides, réédition 1985), est révélatrice de sa propre méthode dogmatique.

En débat critique avec cette interprétation d'Anselme: E. Haenchen, «Anselm,
Glaube und Vernunft», Zeitschrift für Theologie und Kirche, 48e année, 1951, pp. 312-
342.

23 NdT: jeu de mots entre «Tiefsinn» et «Trübsinn».
24 A titre d'exemple, on mentionnera le «pecca fortiter»: WAB 2 ; 372, n° 424, 82-93

(à Mélanchthon, 1.8.1521).



298 GERHARD EBELING

tant que la vue n'a pas pris la relève. Au contraire, la vérité de l'Evangile
devient d'autant plus claire et plus certaine que tout ce qui s'oppose à elle se

trouve pris au sérieux dans sa présence oppressante, comme le matériau à

l'égard duquel la foi se révèle efficace et nécessaire. Que reste-t-il à accomplir
dans la vie du chrétien si tout est accompli dans la mort du Christ? Luther
dirait: malgré tout, il reste précisément à croire cela. Se pourrait-il vraiment
que cela puisse être surpassé?

Faire théologiquement bon usage de la figure de l'analogie, c'est éviter de

passer par-dessus l'opposition entre le péché et la grâce, opposition qui ne
devient vraiment effective que dans la situation fondamentale du croyant.
Sinon l'analogie risque de devenir source d'équivoques: on pourrait jeter la
confusion dans le langage, alors qu'il importe de distinguer entre ce que
veulent dire la paix, la liberté ou la vie, du point de vue de ce qui est
humainement souhaitable et réalisable, et le sens qu'ont ces mêmes mots dans la

compréhension de la foi chrétienne. Que sommes-nous en droit d'attendre, en

matière de paix, de liberté et de vie, de la part de Jésus-Christ? A ce sujet,
qu'est-ce qui nous est véritablement promis par Dieu en lui, et qu'est-ce qui ne
l'est pas? Sur ce point, il règne aujourd'hui la plus grande confusion. C'est ici
que la confrontation avec la critique de Luther chez Barth touche littéralement
à son point le plus brûlant.

3. Le lieu théologique de l'éthique

a) La distinction entre la dimension théologique et la dimension morale —

entre ce que Dieu fait et ce que l'homme devrait faire, mais qu'il ne fait pas —

appartient à l'essence même du christianisme. Or, Luther se trouvait en face

d'une compréhension faussée de cette distinction. L'action séculière passait

pour être de moindre valeur, et les œuvres que l'on considérait comme
spirituelles tendaient à prendre valeur de prestations pieuses réalisant concrètement

le potentiel de la grâce. Luther, par contre, distingue plus strictement ces

deux dimensions, non pour les dissocier l'une de l'autre, mais pour définir le
lieu théologique de la réalité morale. Sans la foi, même de bonnes œuvres, quel
que soit leur rang, sont péché mortel. A l'inverse, une action séculière juste
accomplie dans la foi, est spirituelle.

Cette nouvelle appréciation des choses a eu des conséquences considérables

dans l'éthique matérielle. Le chrétien est tenu, au nom de la foi et de

l'amour, d'assumer sa responsabilité dans le monde. Mais par l'action morale,
il n'atteint pas un échelon supérieur à celui de la iustitia civilis. Un non-
chrétien peut tout à fait l'égaler en cette matière, ou peut-être même le

dépasser, bien qu'il lui soit difficile d'être exempt de vanité et d'amour-propre
sans la foi, dont le chrétien d'ailleurs ne dispose pas non plus librement. Mais
même lorsque lajustice civile est biaisée par l'amour-propre, chacun, qu'il soit
chrétien ou non, est appelé et destiné à être un instrument de Dieu pour



AU-DELÀ DE LA RÉFORME? 299

contenir les conséquences du péché, afin de conserver provisoirement le
monde, malgré le péché, en vue du règne de Dieu, qui est en train de se

manifester. C'est là une tâche sobre, mais qui n'est pas à sous-estimer. Elle
englobe la formation humaine la plus haute possible et toute amélioration
sensée des conditions de vie. La dimension morale est ainsi déterminée du
point de vue théologique. A l'intérieur de ces limites, il est tout à fait légitime
de définir l'homme comme un être vivant doué de raison et donc, par là,
comme un acteur. Mais comme l'être précède l'action et que, plus encore,
l'être lui-même est précédé par un «recevoir» dont il ne dispose pas, l'acteur
n'est pas maître de lui-même. Ainsi, la définition de l'homme trouve son point
de départ dans la question de sa personne devant Dieu; non pas dans sa

capacité de création, mais dans son état de créature, non pas dans la tentative
vaine de l'autojustification humaine, mais dans le miracle de la justification
divine du pécheur.

b) Karl Barth qui, dans ce cas aussi, soupçonne la distinction d'être une
séparation, a pour sa part intégré l'éthique dans la dogmatique. Cela se trouve
placé pour lui sous le signe de la conversion du religieux à l'éthique, qu'il estime
voulue par l'Evangile. A vrai dire, Barth ne pouvait lui non plus nier les

particularités thématiques de l'éthique. En effet, il traite l'éthique à chaque
fois dans des paragraphes à part. Mais il inaugure, par sa façon de lier les deux
choses, une nouvelle intégration théologique de l'éthique. Pour apprécier cela
à sa juste valeur, il conviendrait de se rappeler comment Kant a radicalise
l'éthique et quelle influence il a par là exercée sur la théologie. De ce côté-là,
Barth combat une éthicisation qui fonderait la compréhension de la foi
chrétienne sur l'exigence catégorique et sur les apories éthiques qui en découlent.
Pour Barth, cela tombe aussi sous le coup de l'accusation portée contre une
théologie naturelle anthropologisante. Si l'on se limite maintenant à la
comparaison avec Luther, il semble y avoir ici un point de contact dans le fait que
l'éthique se trouve reléguée au deuxième rang. Mais chez Luther, c'est dans le

sens des fruits de la foi. Il en va tout autrement chez Barth. Il ne s'intéresse pas
tant à la question de la provenance des «bonnes œuvres», pour parler comme
Luther, qu'à celle de ce qu'il faut faire, question qui se pose pour lui à cause
d'un manque de normes. Ainsi se rejoignent chez Barth la priorité du
problème de la connaissance et les conséquences de la perte d'évidences éthiques
à notre époque. Cette vision des choses ne recouvre pas celle de Luther, même
si l'on introduit comme dénominateur commun le tertius usus legis. D'ailleurs,

on ne peut parler d'un tel usage ni chez Luther ni chez Barth, quoique
pour des raisons différentes.

Luther saisit la dimension morale de façon extensive: il y englobe non
seulement les fruits de la foi, mais tout ce qui se range sous le concept de la

iustitia civilis. La foi chrétienne ne constitue pas ici un présupposé, bien qu'elle
puisse être décisive pour la manière dont on y agit. Cependant, elle est en tous
les cas décisive pour la juste estimation de cette iustitia civilis et pour son usage



300 GERHARD EBELING

adéquat. Barth, par contre, veut s'en tenir, ici aussi, au christocentrisme et

répondre aux questions d'éthique matérielle à partir de l'Evangile par l'analogie.

Par là même, la nécessité de distinguer entre iustitia civilis et iustitia
Christiana perd pour le moins de son importance. Le phénomène fondamentalement

humain de la morale, incontestable et pourtant contesté, devient
inessentiel en regard de l'explication de la loi à partir de la révélation de Dieu.
L'immense effort dogmatique sert à une éthicisation du fait chrétien, conçue
dans une perspective téléologique. Dieu, en tant qu'origine de toutes choses,
devient un paradigme éthique qui aspire à la réalisation, non pas du règne de

Dieu lui-même, mais bien de paraboles proleptiques du règne de Dieu, non
sans allure millénariste. Cet accent très fort nous indique, à mon avis, le fil
conducteur de l'ensemble, malgré les nombreuses contre-indications que
comporte la théologie si complexe et si richement façonnée de Karl Barth.

Ce serait faire preuve d'une vue trop courte que de vouloir expliquer
l'opposition entre ces deux théologiens par l'empêtrement de Luther dans le

XVIe siècle et par l'engagement de Barth en faveur des besoins du XXe siècle.

Evidemment, il y a des deux côtés beaucoup d'éléments qui sont liés aux
époques respectives. Mais on ne saurait imputer à ce facteur la stricte opposition

entre le fait que selon Luther, le monde ne peut pas être gouverné avec

l'Evangile, et le fait que selon Barth, il ne peut l'être qu'avec l'Evangile. Pour
Luther, la prise au sérieux théologique de la dimension politique dépend
totalement de la distinction entre l'action divine de conservation du monde et

la façon dont Dieu fait advenir son règne qui a été proclamé et inauguré en

Jésus-Christ. Barth ne veut rien savoir d'un règne de Dieu de la main gauche,

parce que l'Evangile est par lui-même politique. Si l'on considère le mouvement

global de sa théologie, la question se pose de savoir si du rejet du
protestantisme culturel n'a pas résulté, que Barth le veuille ou non, la tendance
à un protestantisme politique.

c) Que pourrait promettre un tel dépassement de la Réforme Davantage
de vie? Selon Barth, en effet: une mise en action de l'homme. Ici comme
parfois ailleurs, il revient en arrière de Luther, retrouvant un certain consensus

avec la scolastique. Celle-ci avait bâti son discours théologique au sujet de

l'homme sur sa définition philosophique comme animal rationale, en justifiant

cela par l'analogie entre Dieu et l'homme. Il en va de même pour Barth :

de manière analogue à Dieu, l'acteur par excellence, l'homme doit être pris en

compte par la théologie en tant qu'animal rationale, en tant qu'acteur. Même
la foi est à saisir comme une action de l'homme25. Or, Luther a rejeté d'un

25 Dogmatique, 1/2, fase. 4, p. 152: «Nous pouvons donc très bien appeler la foi
elle-même cette œuvre qui confirme l'acte divin, œuvre sur laquelle Paul met tant de
poids.» Dogmatique, IV/1, fase. 19, p. 126: «La foi chrétienne est une action libre,
humaine.» Même si Luther a pu dire une fois, en accentuant polémiquement: «La
première et la plus haute des bonnes œuvres, la plus noble de toutes, c'est la foi en
Christ.» (WA 6; 204, 25s. - NdT: Œuvres, tome I, p. 213), il comprend pourtant la
foi comme un opus Dei in nobis (cf. WA 5; 394, 20-395, 3).



AU-DELÀ DE LA RÉFORME? 301

point de vue théologique cette conception de l'homme, commune au Moyen
Age et aux Temps modernes. Certes, il lui a concédé une certaine validité, en la

restreignant et en la limitant à la vie terrestre, mais il nie qu'elle puisse toucher
la vie authentique. Face à Dieu, l'homme, avec tous ses faits et méfaits dans le

monde, ne peut être que récipiendaire.
Etre devant Dieu, recevoir de Dieu, la vie authentique, éternelle : réfléchir

au sens de ces expressions, les énoncer, les prendre au sérieux dans les tâches et

interrogations (politiques et autres) qui nous assaillent, cela dépasse en importance

tout ce que la chrétienté et chacun de ses membres doivent, aujourd'hui
encore, au monde et à leurs contemporains, à leur environnement et à toutes
les créatures. Car cela contient tout le reste en soi et l'apporte aussi avec soi.

Mais c'est ici justement, comme je le remarquais tout au début, qu'éclatent des

conflits qui nous soumettent à une épreuve extrême. Or, affronter cette
épreuve théologiquement, c'est à cela que nous sommes encouragés à mesure
que nous pénétrons plus avant dans la polarité entre Luther et Barth. Car ce

qui les unit, c'est une prise au sérieux de la théologie, devenue rare de nos
jours. C'est pour cette raison précisément que leur divergence reçoit un tel

poids.

Traduit de l'allemand par
Annelise Rigo et Pierre Bühler




	Au-delà de la réforme? : À propos de la critique de Luther chez Karl Barth

