
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 37 (1987)

Heft: 3

Artikel: L'énigme du tonnerre (Brontè, NHC VI,2) : la fonction du paradoxe dans
un texte gnostique de Nag Hammadi

Autor: Layton, Bentley

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381333

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381333
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 119 (1987), P. 261-280

L'ÉNIGME DU TONNERRE (BRONTÈ, NHC VI, 2)

La fonction du paradoxe dans un texte gnostique de Nag Hammadi*

Bentley Layton

/. Le genre littéraire du texte

Brontè (Le Tonnerre) est un poème très impressionnant de quelque 200

vers, composé primitivement en grec et considéré comme unique en son genre
dans ce qui reste de la littérature méditerranéenne antique.1 Il est unique en ce

qu'il combine le procédé rhétorique de l'accumulation des prédicats («omni-
predication»), surtout attesté dans les arétalogies d'Isis, et le paradoxe
antithétique, autrement dit, une logique qui nie la possibilité de prendre au sérieux
les prédicats énoncés. Je citerai quelques lignes du début du poème, pour
donner une idée de l'effet extraordinaire que produit ce texte — sans doute le

plus étrange de tous les écrits du corpus de Nag Hammadi :

«C'est de la puissance que moi, oui moi, j'ai été envoyée,
et c'est vers ceux qui tournent leur pensée vers moi que je

suis venue,
et j'ai été trouvée parmi ceux qui me cherchent.
Regarde/ à moi, ô vous qui tournez votre pensée vers moi,
et vous qui écoute/, écoutez-moi.
Vous qui m'attende/, accueillez-moi en vous,
et ne me chassez pas loin de votre vue.

Car je suis c'est moi qui suis) la première et la dernière.
Je suis l'honorée et la méprisée.

* Texte d'un exposé présenté à l'Institut des sciences bibliques de l'Université de
Lausanne, le 19 décembre 1986. L'original anglais est publié dans Nag Hammadi,
Gnosticism, and Early Christianity, éd. C. W. Hedrick et R. Hodgson, Jr., Peabody,
Mass., Hendrickson Publishers, 1986, p. 37-54. Je tiens à exprimer ma reconnaissance
au professeur Jean-Daniel Kaestli, mon collègue de Lausanne, qui a eu l'amabilité de
traduire mon texte en français.

1 Selon G. W. MacRae (The Thunder, Perfect Mind, Protocol of the 5th Colloquy of
the Center for Hermcncutical Studies in Hellenistic and Modern Culture, 11 March
1973, [Berkeley: Center for Hermeneutical Studies, 1975] p. 1), «[The Thunder]
presents an especially interesting challenge to the student of Gnostic literature. In its form
and content it is unique in the Nag Hammadi collection and virtually unique as a
distinct literary work in the context of literature from the Roman and Hellenistic
periods. Though it shares features of both form and content with passages in several
types ofancient religious literature, it has no counterpart as a separate work. » L'étude de
MacRae, et les réactions de B. Pearson et de T. Conley publiées dans le même volume,
constituent l'essentiel de la discussion scientifique sur ce traité.



262 BENTLEY LAYTON

Je suis la prostituée et la sainte.
Je suis la femme et la vierge.

Je suis la mère de mon père, et la sœur de mon époux.
Et c'est lui qui est mon rejeton.
Je suis l'esclave de celui qui m'a engendrée.
Je suis la gouvernante de mon (propre) rejeton.

Je suis le silence incompréhensible.
Et la réflexion tardive (epinoia) dont la mémoire est si grande.

Car je suis connaissance et manque de connaissance.
Je suis réticence et franchise.
Je suis sans honte et couverte de honte.»

(NHC VI, 2, p. 13,2-14, 30)2

Cet extrait suffit à faire apparaître les traits saillants du poème. (l)Le texte
est un monologue, qui a pour objet non pas une intrigue, mais la présentation
d'un personnage. Du point de vue de la rhétorique ancienne, il s'agit d'une
éthopée (grec fjiJoTtoiïa, «description des mœurs ou du caractère»). Les données

de temps, de lieu et de situation gardent une certaine portée, mais elles

doivent être déduites à partir de l'ëthopoiia.

(2) Un élément important de cette êthopoiia est le fait que le locuteur utilise la

formule ego elmi, «Je suis», ou plus précisément «C'est moi qui suis». Par
cette traduction un peu lourde, je cherche à rendre compte du contraste entre
deux formulations différentes, tant en grec qu'en copte: d'un côté, phôs eimi
tou kosmou (Jean 9, 5), «Je suis la lumière du monde», de l'autre, ego eimi to
phös tou kosmou (Jean 8, 12), «C'est moi qui suis la lumière du monde». La
première formulation répond à la question : «A quelle catégorie d'êtres
appartiens-tu?», alors que la seconde répond à la question: «Qui est la lumière du
monde ?». Cette seconde formulation, en ego eimi, était un trait distinctifde la

propagande en faveur d'Isis; elle était utilisée dans ce qu'on pourrait appeler
les campagnes publicitaires de cette déesse, qui cherchaient à gagner des

adeptes dans un milieu syncrétiste, où chaque divinité avait la prétention de

«se faire tout à tous». Voilà pourquoi Isis proclame avec éclat: «C'est moi,
Isis, qui suis la maîtresse de tous les pays.... C'est moi qui remporte la victoire
sur le destin».3

2 Cf. B. Layton, The Gnostic Scriptures: A New Translation with Annotations and
Introduction, Garden City, N.Y., Doubleday & Co., 1987, p. 80-85.

3 Arétalogie d'Isis de Kymé, vers 3a et 56. Je traduis le texte édité par Jan Bergman,
Ich bin Isis (Acta Universitatis Upsaliensis, Historia Religionum 3), Uppsala, Almqvist
& Wiksell, 1968, p. 301-303.



l'énigme du tonnerre 263

(3) Une autre caractéristique de l'êthos de la locutrice, ce sont les

affirmations qu'elle fait sur elle-même. D'un côté, il y a le fait déroutant que la

plupart de ces affirmations vont par paires, et expriment un paradoxe, très

souvent sous la forme d'une antithèse parfaite. Or, le paradoxe est totalement
étranger aux monologues d'Isis. On peut donc considérer que la véritable crux
exégétique de notre texte réside en ceci : l'écart considérable qui sépare une
rhétorique (isiaque) de l'auto-affirmation et une logique du paradoxe. D'un
autre côté, le poème fournit des indications spécifiques sur la personne de la

locutrice, ses relations de parenté, son statut social, ses attributs moraux et

mythiques, ses capacités.4 Tout cela peut avoir valeur d'indices, que
notre auteur gnostique aurait laissés derrière lui lorsqu'il a composé cette
énigme.

(4) Les interprètes modernes voient dans cette combination du ego eimi et
du paradoxe la caractéristique principale du texte.5 Mais en fait, un genre
rhétorique très différent y occupe une place tout aussi importante: le sermon
philosophique ou la diatribe gnostique, dont l'exemple classique est le VIF
Traité du Corpus Hermétique.6 La diatribe gnostique est illustrée par des

documents bien connus; on rappellera aussi sa ressemblance avec les exhor-

4 Relations de parenté: femme, vierge, mère, fille, stérile, a beaucoup d'enfants,
mariée, non mariée, sage-femme, femme en couches, épouse, époux, engendrée par son
propre mari, mère de son propre père, sœur de son propre mari, mère de son propre
mari, engendrée par son propre rejeton. Statut social: première, dernière, honorée,
méprisée, gouvernante de son propre rejeton, esclave de son propre père, confessée
publiquement, reniée, on parle d'elle de manière vraie et mensongère, reconnue, non
reconnue, riche, pauvre, a beaucoup d'images, n'a pas d'images, mâle, femelle, retenue,
poursuivie, rassemblée, dispersée, célébrée, non célébrée, épargnée, frappée, citoyenne,
étrangère, riche, pauvre, distante, proche, unifiée, dissoute, persistante, faible, est
descendue, est montée. Attributs moraux et mythiques: sainte, prostituée, réflexion tardive,
mémoire de la pensée, voix aux sons multiples, parole aux images multiples, gnosis,
agnosia, franchise, réticence, sans honte, couverte de honte, paix, guerre, puissante,
rejetée, miséricordieuse, cruelle, continente, faible, audacieuse, pleine de crainte, prospère,

affaiblie, sage, folle, qui parle, silencieuse, sophia des Grecs, gnosis des non-Grecs,
jugement, vie, mort, loi, sans loi, panthéon divin, sans Dieu. Capacités: source de
puissance pour son rejeton, dépendante de son rejeton dans sa vieillesse, forte, effrayée
(c'est-à-dire faible), enseignante, non éduquée.

5 Cf. MacRae, Thunder, p. 2.
6 Par exemple: «Où courez-vous, ô hommes, ivres que vous êtes, ayant bu jusqu'à la

lie le vin sans mélange de la doctrine d'ignorance, que vous ne pouvez même pas porter,
mais que déjà vous allez vomir? Tirez-vous de l'ivresse, arrêtez Regardez en haut avec
les yeux du cœur. Et si vous ne pouvez pas tous, du moins ceux qui le peuvent. Car le mal
de l'ignorance inonde toute la terre; il corrompt l'âme emprisonnée dans le corps, sans
lui permettre de jeter l'ancre aux ports du salut». (Corpus Hermeticum, VII, 1 ; éd. A. D.
Nock et trad. A.-J. Festugière, t. I, Paris, Belles-Lettres, 1960, p. 81-82). Un exemple
typique de ce genre littéraire dans la gnose séthienne est fourni par la conclusion du
traité Zostrianos de Nag Hammadi (NHC VIII, I, p. 130, 14-132, 5).



264 BENTLEY LAYTON

tations de la Sagesse juive en Proverbes 8 et ailleurs.7 Dans ce genre rhétorique,

le personnage qui monologue interpelle son auditoire, il lui adresse des

ordres et des invitations, il prend à partie ses actions et ses attitudes en posant
des questions rhétoriques destinées à l'ébranler. Ce qui est typique ici, c'est
l'antithèse rhétorique, et non pas le paradoxe. Or, dans notre texte, environ la

moitié des vers correspondent à ce type de discours.8 Mais bon nombre d'entre
eux revêtent également le caractère paradoxal des affirmations en ego eimi.
On y verra le signe que l'auditoire dans son ensemble partage la nature
paradoxale du personnage qui monologue.9

(5) Enfin, il faut relever la présence d'un cadre mythique fragmentaire,
réduit à quelque 12 vers. On le trouve au début: «C'est de la puissance que
moi, oui moi, j'ai été envoyée, et c'est vers ceux qui tournent leur pensée vers
moi que je suis venue, et j'ai été trouvée parmi ceux qui me cherchent» (13,

2-4); au milieu du texte: «C'est moi qui crie; et c'est sur la face de la terre que
l'on me jette» (19, 28-30). Et à la fin: «Car nombreuses et douces sont les

passions... que les hommes répriment, jusqu'à ce qu'ils deviennent sobres et

qu'ils fuient en haut vers leur lieu de repos. Et ils me trouveront là-bas, et ils
vivront, et ils ne mourront pas une nouvelle fois» (c'est-à-dire: ils ne se

réincarneront pas à nouveau dans un corps-prison) (21, 20-32).
Si brèves soient-elles, ces indications donnent en résumé un mythe de la

descente de l'âme dans le corps, de son enfermement dans le cycle malheureux
des réincarnations, et de la descente d'un sauveur venant d'un autre monde, le

monde de la puissance et du repos. Ce sauveur souffre, il ramène l'âme à la

sobriété et à sa patrie propre, et il remonte vers le haut, en montrant la voie à

ceux qui vont être sauvés.

7 Par exemple, Prov. 8,4-7 dans la LXX: «Je vous exhorte, ô hommes, et je projette
ma voix pour les enfants des hommes. Vous qui êtes sans malice, comprenez la subtilité.
Et vous qui êtes sans éducation, recueillez (-la dans) votre cœur. Ecoutez-moi, car je vais
dire des choses solennelles, et je vais faire sortir de mes lèvres des choses droites. Car ma
gorge va s'appliquer à la vérité, tandis que les lèvres mensongères sont abominables
devant moi.» MacRae (Thunder, p. 2) attire l'attention sur ce genre de passages, mais
son propos est un peu différent.

8 Je ne fais pas ici l'hypothèse qu'on peut isoler des sources derrière le poème. Mon
propos est seulement de relever que la manière d'écrire de notre auteur se caractérise par
un va-et-vient constant entre divers procédés rhétoriques ou genres littéraires. En fait,
certains versets ne peuvent pas être classés dans une seule et unique catégorie. Certes, les
déclarations qui sont uniquement à la première personne sont habituellement
paradoxales; celles qui sont uniquement à la deuxième personne (commandements, questions

rhétoriques, accusations) sont normalement de style diatribique. Mais les
déclarations à la première personne qui s'adressent à la seconde personne, par exemple, sont
plus difficiles à classer (16, 18 ss. : «Je suis celle que vous avez dispersée, et vous m'avez
rassemblée.»). Voir aussi la mise en garde judicieuse de MacRae, Thunder, p. 4.

9 Voir par ex. Brontè 14, 15 ss. : «Pourquoi m'aimez-vous, vous qui me haïssez, et
haïssez-vous ceux qui m'aiment? Vous qui me reniez, confessez-moi ouvertement, et
vous qui me confessez ouvertement, reniez-moi, etc.».



L'ENIGME DU TONNERRE 265

Je résume : près de la moitié des vers est constituée par des affirmations en
egô eimi, paradoxales pour la plupart; pour une autre moitié, les vers relèvent
de la diatribe, et sont pour une bonne part également paradoxaux; enfin,
quelques vers contiennent les éléments d'un cadre mythique.

//. Paradoxe et énigme

Que peut-on dire du personnage féminin qui émerge de ce curieux mélange
de genres rhétoriques? D'abord, qu'elle aime bien parler! Je l'appelle «elle»,
mais le genre n'a finalement pas d'importance, puisqu'il s'agit seulement
d'une voix qui voyage. Elle est le sauveur de l'humanité; elle sauve par sa

prédication, par l'exigence d'une réorientation de l'intelligence et du cœur. Si

elle incite à une comparaison, c'est avec l'autorité d'Isis et ensuite avec celle de
Dame Sagesse. En fait, elle est elle-même un élément constitutif de ceux
auprès de qui elle est envoyée: autrement dit, il y a identité entre l'agent
émetteur du message et l'agent récepteur.10 Elle et eux se trouvent dans la
même situation paradoxale," si bien que la connaissance de soi et la connaissance

du sauveur sont pratiquement une seule et même chose. Enfin, elle et

ceux qui sont sauvés ont la même patrie.
Venons-en maintenant à la crux de l'interprétation : que signifient les

autoaffirmations paradoxales de celle qui parle? La question est ici de savoir si —

comme je le pense — nous devons prendre au pied de la lettre le détail de ces

affirmations, par exemple : «C'est moi qui suis la mère de mon père, et la sœur
de mon époux» (13, 30-32). Ne faut-il pas au contraire, à la suite des
interprètes modernes, nous contenter d'une explication globale de type
«religionsgeschichtlich» et affirmer à la suite de G. W. MacRae: «L'utilisation du
paradoxe dans le style en <Je>... signifie le rejet de tous les systèmes de valeur
qui ont cours dans le monde»12?

Cette solution globale me laisse insatisfait. Tout d'abord, parce que la tâche
du critique est de travailler, si possible, au niveau des détails du texte. En
second lieu, parce que, contrairement aux autres commentateurs13, je ne vois
aucune relation véritable entre l'accumulation des prédicats paradoxaux, qui
caractérise notre texte, et la méthode philosophique de la via negativa. J'ai le

sentiment assez net que bien peu de penseurs grecs de l'Antiquité auraient

10 «J'ai été trouvé parmi ceux qui me cherchent... Vous qui écoutez, écoutez-moi!»
(Brontè 13,4.7).

" Voir la note 9 et le texte qui l'accompagne.
12 MacRae, Thunder, p. 3.
13 Opinion de MacRae. Thunder, p. 3. apparemment acceptée par les autres

intervenants du colloque (Thunder, p. 25-26).



266 BENTLEY LAYTON

ainsi considéré comme interchangeables la via negativa et l'énoncé du paradoxe

antithétique.'4
Je me suis donc demandé quel était le lieu habituel du paradoxe outrancier

dans le monde méditerranéen ancien. La grande simplicité de la réponse peut
expliquer pourquoi elle a échappé à ceux qui ont étudié ce texte avant moi : ce

lieu, c'est l'énigme grecque.15

Alors que le style en egô eimi n'a rien en commun avec l'énigme grecque en
tant que forme grammaticale particulière,16 l'opposition paradoxale est un
trait distinctif du genre de l'énigme, comme le relevait déjà Aristote.17 A sa

suite, l'école des Péripatéticiens a porté un grand intérêt à ce sujet. Et les

théoriciens des débuts de l'ère chrétienne ont continué à analyser le genre de

l'énigme.18 Comme les savants modernes ne connaissent pas toujours très bien
la forme des énigmes grecques — dont les exemples conservés sont souvent en

vers —, il peut être utile d'en citer quelques spécimens typiques.

oùSsiç ßAeitürv ßXenei pe, jafj ßAerccuv S'ópà.
ó un, XaX&v accasi, ó pi] Tpsxtüv xpéxei'
\|/eu5fjç S'ÙKàpxco, navra T'àAT|i)fj Xsywv.

14 Je dois relever cependant que le langage apophatique a été combiné, en de rares
occasions me semble-t-il, avec des affirmations sur la polyonymie divine. Ainsi, le texte
d'un oracle figurant sur une inscription trouvée à Oenoanda et étudiée par L. Robert
(Comptes rendus de l'Académie des Inscriptions et des Belles Lettres 1971, p. 597-619) :

[A]ùxo(puiiç, àSiSaiCToç, àurjxcop, àaxuipéAiKxoç, oûvopa pf| xcopwv, noXuwvupoç, èv
70>pi vaiwv, toOto Oeoç kxA. (Robert, p. 602), que Robert traduit ainsi: «Né de lui-
même, à la sagesse infuse, sans mère, inébranlable, ne comportant pas de nom, aux noms
multiples, habitant du feu, voilà ce qu'est Dieu.» Je dois au professeur H.-D. Saffrey
d'avoir aimablement attiré mon attention (dans un autre contexte) sur cet intéressant
prolongement de la via negativa. Il va sans dire que la polyonymie elle-même est
ancienne et assez commune dans la philosophie religieuse grecque. Mais elle n'est pas
identique au paradoxe.

15 Parmi les études fondamentales, on citera W. Schultz, «Rätsel», dans Pauly-
Wissowa 1 A/1 1914), 62-125 ; W. Schultz, Rätsel aus dem hellenischen Kulturkreise,
2 vol. (Mythologische Bibliothek III, 1 et V, 1), Leipzig, Henrichs, 1909, 1912);
K. Ohlert, Rätsel und Rätselspiele der alten Griechen, Berlin, Mayer und Müller,
19122.

16 C'est du moins le cas des exemples rassemblés, cités ou reformulés dans les sources
anciennes. Pour la période hellénistique, une de nos sources principales est l'épigramme
littéraire qui adapte des énigmes populaires à l'intention d'un public lettré.

17 aiviypaxoç iÔéa aüxq èaxì tò Àiyovxa ùitdpxovxa àSùvaxa cruvcrqrai. Kaxà uèv
oùv xqv xwv òvopàxcov crùviïeaiv où% oïov xe xoùxo Jtoifjaai. Kaxà ôè xqv psxacpopàv
èvSéxsxai (Poétique 1458a, 26), qu'OHLERT (Rätsel, p. 18) traduit ainsi : « Der Begriffdes
Rätsels ist der, dass man, indem man von wirklichen Dingen spricht, Unmögliches
verbindet. Das kann man nicht durch die Verbindung der eigentlichen Ausdrücke, aber
man kann es durch die Anwendung der Metapher».

18 Cf. Ohlert, Rätsel, p. 17-22.



L'ÉNIGME DU TONNERRE 267

«Aucun homme qui voit ne me voit, mais qui ne voit pas me contemple.
Celui qui ne parle pas parle; celui qui ne court pas court.
Je suis un menteur, et pourtant tout ce que je dis est vrai.»

Solution: je suis un rêve.19

unxép' èpf|v xikxû) Kai xiKxopai' eipi 5è xaûxriç
aÀAoxE pèv psiÇcov, aÀXoxe psioxépq.

«J'enfante ma propre mère, et je suis enfanté;
tantôt je suis plus grand qu'elle, et tantôt plus petit.»

Solution: malheureusement pas conservée.20

jtapOévoç eipi yuvq Kaì Jiapuévou eipi yuvaiKÔç
Kai Kax' ëxoç xikxû) 7tapi)svoç oùaa yuvfj.

«Je suis une femme vierge et je suis la fille d'une vierge;
et chaque année j'enfante, tout en restant vierge.»

Solution: je suis un dattier.21

Dans la culture grecque, l'énigme était un jeu social très ancien et très

important. Des détails à ce sujet sont fournis par Athénée dans son Banquet
des Sophistes. 21 Mais il y a plus: les énigmes se caractérisaient alors par un
ensemble de formes conventionnelles, ainsi que par une logique spécifique.
Aristote la définit comme un adynata synapsai, c'est-à-dire comme le fait de

«conjoindre des éléments mutuellement exclusifs».23 Le style propre de

l'énigme était donc très reconnaissable dans le monde antique. Ma thèse est

19 Anthologia Palatina 14.110 Schultz, Rätsel, n° 4. Voir aussi Ohlert, Rätsel,
p. 178-179.

20 Anthologia Palatina 14.41 Schultz, Rätsel, n° 6. Schultz, Rätsel aus dem
hellenischen Kulturkreise, I, p. 23 (à la différence de Ohlert, Rätsel, p. 96). Victoria
Lord m'a communiqué que cette énigme circulait dans la culture grecque moderne et
que la solution traditionnelle était «Je suis un enfant».

21 Anthologia Palatina 14.42 Schultz, Rätsel, n° 90. D'après un lemme du codex
Laurentianus, la solution est ßaAavoc, tpoiviKtov, «une datte de palmiers» (Schultz,
Rätsel aus dem hellenischen Kulturkreise, I, p. 62). D'après Ohlert (Rätsel, p. 174), la
solution juste serait «un plant de raisin».

22 Deipnosophistae X, 448 b-459 b.
23 Les deux termes principaux pour l'énigme sont aïviypa et ypùpoç. Pour les

tentatives d'expliquer la différence entre ces deux mots chez les théoriciens anciens, voir
Ohlert, Rätsel, p. 17-22 (d'autres termes grecs désignant l'énigme dans l'Antiquité sont
signalés p. 22, n. 2).



268 BENTLEY LAYTON

que ce style constitue l'une des conventions littéraires clairement identifiables
de notre texte.24

En résumé, je pense que ce qui fait la singularité du Tonnerre, c'est le

mélange de trois genres littéraires qui n'ont ordinairement pas de rapport.
Premièrement, les proclamations d'Isis (ou de la Sagesse), affirmant la

puissance, la souveraineté et le savoir extraordinaire de celle qui parle;
deuxièmement, le sermon philosophique, qui conçoit la vie comme déterminée par
deux options morales, intellectuelles et anthropologiques clairement opposées
—• par deux voies —, et qui exhorte l'auditeur à choisir la meilleure voie;
troisièmement, l'énigme, dont il faut d'abord trouver la solution, et qui exige
ensuite que l'on réinterprète le texte tout entier en tant qu'énigme, pour bien
voir comment s'applique la solution trouvée. Souvent en effet, les énigmes,

comme les mythes, parlent d'une manière directe et abrupte25 et obligent
l'auditeur à un effort actif d'intelligence, qui n'a pas d'équivalent dans le cas
du sermon ou de l'arétalogie.

III. La solution de l'énigme

L'énigme est ainsi une occasion de repenser la signification de ce qui
normalement semble tout à fait impossible ; c'est le temps d'un changement de

perspective possible, la recherche d'un sens plus profond. Même une fois la
solution révélée ou trouvée, l'énigme elle-même doit être relue une nouvelle
fois, elle doit être interprétée, afin que l'on découvre de quelle manière la
solution s'applique, comment il se fait qu'un paradoxe apparent n'est pas

24 Je ne prétends naturellement pas que notre texte est une énigme pure et simple.
Certains passages cependant donnent l'impression d'être une série ou une liste de brèves
énigmes. Par ex. 16, 3 ss.: «Car je suis la sagesse [des] Grecs, et la connaissance [des]
non-Grecs. Je suis le jugement des Grecs et des non-Grecs. Je suis celui dont l'image est

multiple en Egypte, et celle qui n'a pas d'image parmi les non-Grecs. C'est moi qu'on a
haïe en tout lieu, et c'est moi qu'on a aimée en tout lieu. C'est moi que l'on appelle Vie, et

que vous avez appelée Mort. C'est moi que l'on appelle Loi, et que vous avez appelée
Absence de Loi. C'est moi que vous avez pourchassée, et que vous avez retenue. Je suis
celle que vous avez dispersée, et ce que vous avez rassemblé. »

25 «Les énigmes les plus anciennes ont pour la plupart une origine mythique ou
cosmique, et elles conservent ainsi la conception archaïque et mythique de la nature,
d'une manière plus pure que beaucoup d'autres branches de la littérature. Naissance,
croissance et vieillissement dans l'ordre de la nature comme dans celui de la vie
humaine; lever et coucher des astres; combat entre la lumière et les ténèbres; figures
changeantes formées par les nuages dans le ciel : tout cela donnait matière à des énigmes
qui demandaient à être résolues ; tout cela était enveloppé du manteau de l'énigme parce
qu'on ne pouvait pas y apporter une solution claire et satisfaisante. La plupart des
peuples ont également revêtu les oracles et les proverbes du langage obscur de l'énigme ;

ceux-ci étaient en effet considérés comme des manifestations d'un savoir supérieur,
divin. D'où le fait qu'à une époque reculée les énigmes, les oracles et les proverbes
avaient le caractère d'un trésor secret et sacré. Même dans les énigmes d'une époque plus
récente, on trouve de nombreuses traces cachées des anciens éléments mythiques. Mais
avec le temps, la compréhension profonde de leur signification originelle s'estompa
dans l'esprit des gens et disparut progressivement» (Ohlert, Rätsel, p. 1).



L'ÉNIGME DU TONNERRE 269

réellement un paradoxe. Cette invitation à l'exégèse fait partie du jeu de

l'énigme. Il y a là une caractéristique qui apparente les énigmes à certaines
méthodes gnostiques d'interprétation de l'Ecriture et de la tradition. Je veux
dire par là qu'on peut comparer l'herméneutique propre aux énigmes avec, par
exemple, la relecture de la Genèse, que proposent des textes comme Y

Apocryphon de Jean, VHypostase des Archontes ou YApocalypse d'Adam. Dans un
sens, on peut dire que la fonction de ces textes n'est pas de se substituer à la
Genèse, mais d'inciter le lecteur à entrer dans un nouveau rapport avec
l'Ecriture.

Les énigmes peuvent aussi revêtir la forme du monologue, comme c'est le

cas dans Brontè.26 Mais elles possèdent quelque chose que la plupart des textes

gnostiques n'ont pas, à savoir une solution précise. Ainsi, dans la mesure où

notre texte relève du genre de l'énigme, nous sommes en droit de poser la

question suivante: «Qui est le Tonnerre?». Pour y répondre, nous disposons
de témoignages externes qui fournissent le contexte narratif des données

énigmatiques contenues dans Brontè. Ces témoignages externes, ainsi que les

indices internes du texte lui-même, pointent tous vers une seule et même
solution: le Tonnerre, c'est Eve21. Six éléments méritent d'être versés au
dossier.

(1) Il y a d'abord un passage du Traité sans titre sur l'Origine du monde
(NHC II, 5), qui a son pendant presque exact dans Brontè, mais qui n'est
probablement pas une véritable citation de notre texte. Il est placé dans la
bouche de Sophia Zôë, appelée aussi Eve de Vie, le rejeton céleste androgyne
de Pistis Sophia, au moment où elle crée l'Adam animé ou psychique (voir
Synopse 1, p. 272). Pour l'auteur du Traité sans titre, cette création de l'Adam
psychique est distincte de la création de l'Adam charnel et de l'apparition de la
femme charnelle extraite de sa côte.28

(2) Un deuxième témoignage est fourni par l'Hypostase des Archontes, un
texte classique de la gnose «séthienne», selon la terminologie de Schenke.29

26 Les trois énigmes grecques citées plus haut sont typiques. Les énigmes descriptives
(à la troisième personne) sont également bien attestées.

27 Cette solution a été partiellement envisagée par Hans-Gebhardt Bethge, «Ne-
bront: Die zweite Schrift aus Nag-Hammadi-Codex VI. Eingeleitet und übersetzt vom
Berliner Arbeitskreis für koptisch-gnostische Schriften », Theologische Literaturzeitung
98 (1975), p. 97-104: «Nebront [i.e. Brontè] expliziert keinen Mythus, ist jedoch
weitgehend nur dann in seinen Selbstaussagen verständlich, wenn hinter vielen der
gegensätzlichen Aussagen ein Mythus vom Fall und der Erretung der Sophia steht» (p. 99).
Bethge renvoie ensuite à la bipartition de Sophia dans la gnose valentinienne et au
processus de dégradation de l'élément divin féminin dans le simonianisme. Au sujet du
mélange d'émotions contraires dans la figure de la Sagesse inférieure (ou Achamoth)
chez Ptolémée le Valentinien, voir Irénée, Adv. Haereses I, 4, 1-2.

28 Pour la création de l'Adam animé (psychique), voir Traité sans litre, NHC II, 5, p.
113, 25 ss., et pour celle de l'Adam charnel, voir ibid., p. 114, 29 ss.

29 H.-M. Schenke, «The Phenomenon and Significance ofGnostic Sethianism», in
The Rediscovery ofGnosticism, Vol. 2, ed. B. Layton (Numen Supplements Al), Leiden,
Brill, 1981, p. 586-616.



270 BENTLEY LAYTON

Ici, le même matériel semble être cité, de façon plus brève30, mais il ne revêt

pas la forme du monologue. L'Hypostase ne rapporte qu'une seule création
d'Adam, celle de l'Adam charnel. A l'origine, Adam est un être androgyne,
sans vie.31 Le principe spirituel féminin (hê pneumatlkê) pénètre alors dans le

corps inerte d'Adam et lui donne vie. Lorsque les puissances (les archontes)
arrachent à l'androgyne, par une opération «chirurgicale», sa moitié féminine
— cette moitié qui sera l'Eve charnelle —, ils enlèvent en même temps de lui la

pneumatikë }2 Adam, revenu à lui après le sommeil où on l'avait plongé pour
l'opération, s'adresse alors à elle en employant les mêmes mots que l'hymne
du Traité sans titre (voir Synopse 2, p. 273). Du fait de sa brièveté, le caractère

paradoxal de cette deuxième citation est beaucoup moins évident. Mais un
autre élément fait maintenant son apparition : une série célèbre de jeux de

mots sur Hawa, le nom araméen d'Eve33 (voir Synopse 2). La source
commune aux deux textes contenait donc probablement à la fois une arétalogie
sous forme d'énigmes et une série de jeux de mots énigmatiques basés sur le

nom araméen d'Eve.34 Le matériel arétalogique est plus abondamment cité
dans le Traité, alors que les jeux de mots sont utilisés plus largement dans

l'Hypostase. Il est possible que le contexte primitif soit conservé dans
l'Hypostase; en effet, le Traité répartit sur deux épisodes les deux créations
d'Adam,35 ce qui devait constituer à l'origine un bloc unique de jeux de mots.
Ce contexte primitif devait donc être un monologue du principe spirituel
salvateur (hê pneumatikë), parlant de l'intérieur du corps de l'Eve charnelle,
après que celle-ci eut été séparée de la moitié masculine de l'Adam androgyne.
Il y a là une sorte d'euangelion chiffré, une énigme porteuse d'une bonne
nouvelle : à qui en trouve la solution, cette énigme révèle la présence immanente,

mais cachée, du principe salvateur au sein de ce monde.36

30 Selon moi, le texte ne dépend pas du Traité sans titre, mais d'une source commune,
dont la reconstitution sera discutée plus bas.

31 Hypostase des Archontes, NHC II, 4, p. 88, 4-6.
32 Pour l'auteur de Hyp.Arch., cette opération chirurgicale des puissances, ou archontes,

est motivée par leur désir d'extraire et de violer le principe spirituel féminin.
33 Le premier à avoir donné cette explication semble être Alexandre Böhlig dans

Die koptisch-gnostische Schrift ohne Titel aus Codex II von Nag Hammadi (Deutsche
Akademie der Wissenschaften zu Berlin, Institut für Orientforschung, Veröffentlichung
58; Berlin, Akademie, 1962) p. 73-75. Pour les détails philologiques, voir mes notes
n° 57 à 69 dans Harvard Theological Review 69 (1976), p. 55-58.

34 Jeux de mots également présents dans le Traité sans titre.
35 Premier épisode dans TrsT, 114,8-15; deuxième épisode ibid., 116,6-8 («Tu m'as

donné la vie»: araméen hayyitani).
36 L'immanence cachée du divin au sein de l'humanité semble être également un

thème important dans le traité séthien de la Prôtennoia Trimorphe, qui présente des
affinités avec notre texte sur d'autres points mentionnés plus bas. Voir Prôt. Trimorphe,
35,2. 10. 13-20. 24-25; 36, 23; 37, 1 (?); 40,31 ; 41,20; 42, 12. 25; 45,21 ; 46, 17.22-24;
48, 20. Pris isolément, certains de ces passages pourraient être compris différemment,
comme des références à un Messiasgeheimnis.



L'ÉNIGME DU TONNERRE 271

Il est facile de fabriquer des énigmes portant sur les relations de parenté37

d'Eve, lorsque nous passons en revue l'ensemble des personnages qui
apparaissent dans le cadre de l'Hypostase.

L'Adam charnel était le frère d'Eve tant qu'ils formaient ensemble un être

androgyne;
il était son père ou son parent, parce qu'elle a été tirée de lui ;

il était son mari, en dernier lieu;
il était son fils, parce qu'Eve, lorsqu'elle a été unie à l'Eve spirituelle (hë

pneumatikë), est devenue (selon les mots de Gn 3, 20) la mère des

vivants, et parce qu'Adam est un vivant.
L'Eve charnelle, de son côté, est l'inverse de tout cela.

La pneumatikë, c'est-à-dire l'Eve céleste, est la mère d'Adam,
la mère d'Eve (de l'Eve charnelle), et elle demeure vierge,
échappant aux Archontes lorsque ceux-ci violent l'Eve
charnelle.38

Ce réseau paradoxal de relations permet d'expliquer l'énigme des parentés
dans Brontè; pour cela il faut tenir compte du fait que, dans le mythe de la

gnose séthienne, deux figures distinctes sont appelées «Eve» (l'Eve céleste et
l'Eve charnelle) et qu'ainsi les attributs de l'une et de l'autre figure peuvent être
utilisés pour résoudre l'énigme («Eve»).

(3) Il y a peut-être une référence à cette source commune dans la notice
d'Epiphane sur la secte des Gnöstikoi (ou des Séthiens). Ceux-ci, d'après
Epiphane, lisent un Livre de Nôrea,39 une prophétie de Barkabbas, un Evangile
de Perfection (dont le contenu n'est pas résumé) et un Evangile d'Eve (Euan-
gelion Euas), qui porte ce nom parce qu'Eve «a découvert la nourriture de la
connaissance (gnosis) grâce à la révélation du serpent qui lui a parlé.»40

Nous sommes proches du cadre narratif de YHypostase, où le principe
spirituel féminin entre précisément dans le serpent pour enseigner la bonne
nouvelle de la libération. De même dans YEvangile d'Eve — ou tout au moins
dans une de ses parties —, l'Eve céleste ou la pneumatikë s'adressait à l'Eve
charnelle, en lui parlant de l'intérieur du serpent.

Epiphane caractérise ensuite le genre littéraire de YEvangile d'Eve. Ses

propositions (rhêmata) sont pleines de contradictions (ouk isa) — on se rap-

37 Cette catégorie importante d'énigmes est brièvement examinée par Schultz,
Rätsel, t. 2, p. 22.

38 HypArch 89, 23-28. Epiphane lui-même (Panarion 39, 6, 3) doit admettre que,
dans un certain sens, la femme d'Adam était aussi sa propre sœur, puisqu'elle était issue
de sa chair et de son sang. Mais il précise que cela n'était nullement illégal, puisqu'il n'y
avait alors aucune autre femme à épouser.

39 Explicitement cité par l'auteur du Traité sans titre (NHC II, 5, p. 102, 10 ; 102, 24)
comme une de ses sources.

40ci)ç sùpoùoriç xò ßpcopa xfjç yvwasœç èÇ à7toKaAÙ\yscoç xoû XaA.f|aavxoç aùxp
o(pswç (Epiphane, Panarion 26, 2, 6 éd. Holl, t. I, p. 278, 1-2).



272 BENTLEY LAYTON

SYNOPSE 1

Brontè 13, 19-14, 8 et le Chant d'Eve dans Traité sans titre,
NHC II, 5. p. 114,4-15

Brontè (partiellement réordonné) Traile sans titre

Je suis les membres (melê) de ma mère.
Je suis la mère,

et la fille.
Je suis la femme shime),

et la vierge (parthenos).
Je suis la stérile,

et celle qui a beaucoup d'enfants.
Je suis celle dont le mariage est magnifique,

et je n'ai pas pris de mari.
Je suis la sage-femme,

et celle qui n'enfante pas.
Je suis la consolation de mon propre
travail.

Je suis l'épouse et l'époux.
C'est mon mari qui m'a engendrée.
Je suis la mère de mon père,

et la sœur de mon mari...
Je suis la servante de celui qui m'a engendrée...

Et ma puissance (dunamis) vient de lui.
Je suis le bâton de sa puissance (com)

dans son jeune âge.

[Et] c'est lui qui est la baguette de ma
vieillesse.
Et tout ce qu'il désire, cela m'arrive.

Eve est donc la première vierge, qui a
donné naissance à son premier enfant
sans avoir de mari. C'est elle qui a été

pour elle-même sa propre sage-femme.
C'est pourquoi on rapporte à son sujet
qu'elle a dit:

«C'est moi qui suis la partie (meros) de

ma mère,
et je suis la mère.
Je suis la femme (hime),

et la vierge (parthenos).

Je suis la femme enceinte.

Je suis la sage-femme.

Je suis la consolation du travail.

C'est mon mari qui m'a engendrée,
et je suis sa mère.

Et c'est lui qui est mon père et mon maître.

Et c'est lui qui est ma
puissance (com).

Il dit tout ce qu'il désire avec raison, (et) je
(le) deviens.»

pellera la définition de l'énigme chez Aristote, adynata synapsai, conjoindre
des éléments qui s'excluent mutuellement. «C'est comme si, écrit Epiphane,
(ces propositions étaient énoncées) dans l'état d'esprit déséquilibré d'un ivrogne,

lancé dans un discours incontrôlable: certaines d'entre elles sont destinées

à faire rire, et les autres sont remplies de pleurs.»41 Epiphane cite alors le
cadre narratif qui constitue le début de YEvangile. La scène se situe sur une

41 Kai cocncep èv àaxàxq) yvcopp, peihjovxoç Kai napaAaÀoovxoç oùk ïoa ein xà
pijpaxa, àXXà xà pèv yéAtoxi 7tsjioir|péva ëxspa ôè KAauiïpoo epitXea (Panarion 26, 2, 6

éd. Holl, t. I, p. 278, 3-5).



L'ENIGME DU TONNERRE 273

SYNOPSE 2

Brontè 13, 15-22 et le «Chant d'Eve» dans YHypostase des Archontes,
NHC II, 4. p. 89, 11-17.

Brontè (versets choisis et réordonnés) Hypostase des Archontes

Car...
C'est moi qui suis la mère...
C'est moi qui suis la sage-femme...
C'est moi qui suis la femme shime)..
Je suis la stérile,
et celle qui a beaucoup d'enfants.

Et la femme spirituelle vint vers lui et
elle parla avec lui, en disant: «Lève-toi,
Adam ».
Et lorsqu'il la vit, il dit:
«Tu es celle qui m'a donné la vie;
Tu seras appelée <Mère des Vivants>.
Car...
C'est elle qui est ma mère,
c'est elle qui est la sage-femme.
et la femme shime),

et celle qui a enfanté. »

NOTES:
«Tu m'a donné la vie»:
«Mère des vivants»:
«Ma mère»:

«Sage-femme»;
«la femme»:

hayyitani
cf. Gn 3, 20
Gn 3, 20; cf.
Brontè
hayy3lä'
cf. Gn 2, 23 et
Brontè

COMPARER un peu plus loin:
«Elle devint un arbre»: l'arbre de vie

(hayyayyâ')
«La pneumatikë entra [dans] le serpent,
l'instructeur» :

« serpent » : hew3yä'
«instructeur»: *hâwê' (forme

hypothétique)

haute montagne — semblable au Paradis, d'après le Traité sans titre.42 Le
locuteur, probablement l'Eve charnelle, entend une phonê brontës, une voix de

tonnerre, et celle-ci — la voix du tonnerre43 — lui dit:

2 Cf. Tr sT,p. 121, 1, où les puissances expulsent Adam et le jettent en bas (copte
epitn) du Paradis sur (copte ejn-) la terre.

43 Donc «it» (impersonnel), et non pas «he» (personnel), comme traduit Wilson
(E. Hennecke-W. Schneemelcher, New Testament Apocrypha [ed. R. McL. Wilson ;

Philadelphia, Westminster, 1963] vol. 1, p. 241).



274 BENTLEY LAYTON

«Je suis toi, et tu es moi,
et partout où tu es. moi je suis là;
et je suis semé en toutes choses.
Et de partout où tu le veux, tu me rassembles;
Mais lorsque tu me rassembles, tu te rassembles toi-même.»44

La première partie de cette citation («Je suis toi, etc.») n'a pas — et c'est
décevant — de parallèles verbaux dans notre texte, bien qu'il s'agisse d'une
énigme sur la parenté, qui se résout à condition que l'on reconnaisse la voix
d'une des deux Eve s'adressant à l'autre. En revanche, ce que la voix du
tonnerre dit au sujet de sa dispersion paradoxale parmi les auditeurs a son

pendant dans la Brontè de Nag Hammadi:

«J'ai été trouvée parmi ceux qui me cherchent» (13, 4);
«Je suis celle que vous avez dispersée, et celle que vous avez rassemblée» (16,
18-19).
«Ne permettez pas que les grandeurs, (dispersées) en parties (ou: en détails), se

détournent des petitesses; car c'est à partir des grandeurs que les petitesses sont
reconnues» (17, 28-32).

Ce que le tonnerre dit à l'Eve charnelle chez Epiphane est ici généralisé, et
s'étend à tous ceux qui sont sauvés.

A mon avis, il y a des chances pour que YEvangile d'Eve des Gnôstikoi
d'Epiphane soit le texte qui se trouve derrière nos deux testimonia principaux
(points 1 et 2 ci-dessus) et derrière la Brontè de Nag Hammadi. S'il en est bien
ainsi, nous sommes placés dans une situation où nous pouvons découvrir
diverses réponses littéraires anciennes à ce que les critiques appelleraient un
«texte fort» — réponses qui figurent elles-mêmes dans des œuvres d'envergure.

Nous pouvons signaler quelques-unes des caractéristiques probables de

ce texte. Mais nous ne pouvons pas en reconstituer de façon précise la moindre
partie.

Permettez-moi pour un instant de faire fi des précautions et de spéculer sur
certaines de ces caractéristiques, en restant conscient du fait que certaines
d'entre elles peuvent ne figurer qu'accidentellement dans nos témoignages, et

n'avoir pas figuré dans l'original. Le texte en question est un évangile à

énigmes, intitulé euangellon, dans lequel la possibilité d'une libération
s'exprime dans les monologues de l'Eve céleste ou d'un principe spirituel féminin.
Il met en œuvre le style plein d'autorité des monologues d'Isis et (ou) de la

Sagesse juive, combiné avec le paradoxe de l'énigme grecque. Il a pour cadre le

Paradis, au sommet d'une haute montagne, où la référence au tonnerre (brontè)

trouve naturellement sa place. Il contient aussi des jeux de mots en forme

44 eyw ou Kai ou syco, Kai otiod sav ijç, eyco sksï sipi, Kai sv aitaaiv eipi eanappsvoc.
Kai öi)ev èàv i>ÉAr|ç,, cnjÀAéyeiç ps, sps ôè croÀAèyoiv sauxòv auÀAéyeiç (Panarion 26,3,1

éd. Holl, I, p. 278,8-13).



L'ÉNIGME DU TONNERRE 275

d'énigme, fondés à l'origine sur une langue sémitique.45 Le discours s'adresse

en premier lieu à l'un des deux protoplastes ou aux deux, peut-être
alternativement. Il glisse aussi parfois vers le style de la diatribe gnostique, mais il est

difficile d'imaginer exactement comment se faisait ce passage, et quelle était sa

fréquence (je ne pense pas que le texte de Brontè soit forcément composé sur le

modèle de notre évangile perdu). Quant à la place du monologue dans le

temps, on pourra penser à différents moments situés entre la vivification
d'Adam et la naissance de Nörea et de Seth. Avec cette naissance commence
en effet une nouvelle incarnation de la semence spirituelle, et le relais pouvait
être pris par le Livre de Nörea des Gnostikoi.

(4) La probabilité qu'un tel texte ait existé est renforcée par le fait que le

judaïsme de langue grecque connaissait une tradition d'énigmes paradoxales
relatives à Eve. Dans l'appendice de Planude à l'Anthologie Palatine (7, 44

Schultz n° 100), on trouve un exemple de ce genre d'énigmes, qui combine les

deux motifs principaux de l'énigme grecque, à savoir les liens de parenté
impossibles et les affirmations qui se contredisent.

àvfp ue ysvvà, Kai 7iaxijp ùrcèp <pùaiv-
Çcoijv KaA€ï \xe Kai uavàxov npoaipépco.

«Un homme m'engendre, et mon père est surnaturel.
Il m'appelle Vie, et je (lui) apporte la mort.»

Solution: (chez Michel Psellos): Eve.

(5) Il serait difficile de dater cette énigme et d'affirmer son origine juive si

l'on n'avait pas une réflexion similaire chez Philon (Quis rerum XI, § 52). Il est

question de l'Eve charnelle — qui signifie allégoriquement la perception
sensible — qu'Adam, l'intellect lié à la terre, aperçoit sitôt après sa création : tòv
sauTOö ûàvaxov Zcofjv eKsivqv covólkxctev, «Il a donné le nom de Vie (Zôè) à

sa propre mort», c'est-à-dire à celle qui allait être à l'origine de son péché et de

sa mort.46 Schultz, le savant éditeur du corpus des énigmes grecques, pense
qu'il y a peut-être là une allusion à une énigme sur Eve,47 et je suis enclin à

45 Comme je l'ai relevé ailleurs (Harvard Theological Review 69 [1976], p. 53), la
présence de tels jeux de mots n'implique pas en elle-même que l'œuvre a été rédigée à

l'origine dans une langue sémitique. La diffusion de glossaires étymologiques, composés
en grec, pour les noms bibliques sémitiques mettaient l'information philologique nécessaire

à la disposition de tous les lecteurs hellénophones intéressés. Les glossaires anciens
de ce genre ont été réunis et édités par F. Wutz, Onomastica Sacra (Texte und
Untersuchungen 41), Leipzig, Heinrichs, 1914-1915. Leur utilisation peut être constatée dès
l'époque de Philon.

46 Cf. Brontè 16, 11 ss.: «C'est moi que l'on appelle Vie, et que vous avez appelée
Mort. »

4' Il renvoie bien entendu à Gen. 3, 20 dans la LXX, où il est dit qu'Adam nomma sa
femme non pas «Eve», mais «Zôë» (Vie). Schultz (Rätsel I, p. 65) n'établit pas une
relation précise entre le passage de Philon et l'énigme telle qu'elle est formulée dans
l'appendice de Planude.



276 BENTLEY LAYTON

partager son avis. La diffusion d'une telle énigme sur Eve, et la réflexion
théologique qui l'accompagnait, ont dû constituer le terreau d'où est issu

l'Evangile d'Eve.

(6) C'est sans grande conviction que je mentionne le sixième indice — le

discours que prononce une figure de la Sagesse déchue, Ewath-Ruha, dans le

texte mandéen du Ginza de droite, 6.48 Le Ginza est vraisemblablement
beaucoup plus tardif que notre évangile hypothétique, et peut tout au plus
attester la persistance de son influence, peut-être à travers des formes
intermédiaires. Le nom de Ewath, inhabituel chez les Mandéens, cache-t-il la

solution primitive de notre énigme — exprimée non pas en araméen
mandéen, mais en grec —, à savoir Eua (Eve)?

IV. Conclusions

Mon propos dans cette étude n'est pas de refaire une exégèse détaillée du

texte, ni de passer en revue les indices internes qui servent à identifier le

personnage qui s'y exprime.49 Je voudrais plutôt, dans une dernière partie,
examiner brièvement quelques-uns des enseignements que peut apporter la

solution de l'énigme de Brontè, que je propose.
(1) Nous pouvons mieux comprendre maintenant la ressemblance

évidente de Brontè avec certains passages de YHypostase des Archontes et du
Traité sans titre sur l'Origine du monde, voire même avec une partie des écrits
mandéens. Je propose d'expliquer cette ressemblance par l'hypothèse d'une

source textuelle commune, connue des auteurs de toutes ces œuvres et face à

laquelle ils ont exprimé une réponse. Dans une autre perspective, je relève
aussi qu'on avait alors conscience de l'existence d'un personnage bien défini et

très stable, qui était le protagoniste féminin du drame spirituel de la gnose
séthienne. Ce personnage avait pris naissance à un stade antérieur à la
composition de ces quatre ouvrages; il était investi d'une force et d'une singularité
rhétorique telles que les auteurs postérieurs devaient nécessairement en avoir

48 Ed. Lidzbarski, p. 205-207. Texte signalé par MacRae, Thunder, p. 7.
49 Ces indices sont résumés plus haut à la note 4. Au sujet des relations de parenté

paradoxales, voir plus haut, avec la note 37; c'est à partir de là qu'on pourra expliquer
les capacités paradoxales. La généalogie déroutante de celle qui parle, tout comme son
ambiguïté sociale et morale, ont d'abord fait partie de la tradition commune des énigmes

sur Eve (voir plus haut, avec la note 46); elles ont certainement été avivées par la

croyance très répandue selon laquelle Eve avait eu commerce avec le Diable (Targum du
Pseudo-Jonathan ad Gen. 4, 1 ; cf. A.F.J. Klijn, Seth in Jewish, Christian and Gnostic
Literature, Leiden, Brill, 1977, p. 3-8). Dans le gnosticisme, cette ambiguïté trouve une
expression systématique dans les couples d'émanations féminines comme pronoia/epi-
noia, ou comme sagesse (sophia) supérieure et inférieure, qui sont engagées à des degrés
divers dans la sphère matérielle. Les attributs philosophiques de celle qui parle sont
discutés dans la section qui suit. Les observations de Pearson (dans MacRae, Thunder,
p. 11) pointent partiellement et sans le vouloir vers la bonne solution.



L'ÉNIGME DU TONNERRE 277

conscience au moment où ils décrivaient les interventions dans notre monde
de cette figure mythique.

(2) J'ai examiné d'une part les antécédents de cette figure: les affirmations
d'Isis ou de la Sagesse sur elle-même, les paradoxes des énigmes sur Eve, le

style diatribique des exhortations sapientiales. J'ai postulé d'autre part l'existence

d'un antécédent littéraire concret dans lequel ces divers éléments se sont
fondus et qui peut servir de critère pour apprécier les œuvres littéraires qui en

dépendent. Mais mon hypothèse, selon laquelle cet antécédent était YEvangile
d'Eve, n'est certainement pas la seule qui puisse rendre compte des faits,
même si je pense qu'elle est la plus économique. Cette hypothèse littéraire
n'est pas prouvée et ne peut pas l'être. Ce que vise essentiellement mon étude,
c'est de mettre en évidence la cohérence et l'identité de la figure mythique
comme telle, et d'affirmer que la présence de cette figure dans un ensemble de
textes anciens indique qu'il y a entre eux une certaine filiation.

(3) Avec cette figure ambiguë d'Eve (qui est avant tout le principe spirituel
féminin ou l'Eve céleste), nous avons affaire à un élément constitutifdu réseau

qui réunit certains textes au sein de ce qu'on appelle le système gnostique
séthien. Ayant établi l'identité de cette figure, nous pouvons en conclure que
Brontè est un texte gnostique et séthien, au même titre que le sont les jeux
de mots sur Hawa dans l'écrit gnostique séthien qu'est l'Hypostase des

Archontes.

(4) Cette figure est probablement aussi juive, dans la mesure même où
l'Hypostase des Archontes est juive. Cependant, le genre littéraire dominant
des textes centrés sur Eve n'est pas «targoumique», mais bien «isiaque». (La
rhétorique propre aux textes sur Isis est reconnue depuis un certain temps par
les biblistes comme une caractéristique des textes du judaïsme hellénistique
centrés sur la Sagesse.)

(5) Le témoignage d'Epiphane nous conduit à associer cette figure,
présente dans YEvangile d'Eve, à une secte appelée Gnôstikoi. Il faudra donc
étudier de près les rapports de cette secte avec les textes que nous avons
discutés, et plus largement avec toute la constellation des textes gnostiques
séthiens.

(6) En passant, nous prendrons acte d'un lien entre le corpus de Nag
Hammadi et une notice hérésiologique figurant chez l'un des Pères qui ont
combattu la gnose.

(7) Malgré quelques ressemblances avec la Dame Sagesse du judaïsme
hellénistique, le point de comparaison le plus clair de notre figure est Isis.
Nous avons donc affaire, au sein de la gnose séthienne, à un trait essentiellement

égyptien, ou égyptianisant. C'est là une sorte de preuve — certainement

pas décisive — du fait que notre figure a vu le jour et a été connue en
Egypte. A ce propos, on notera qu'Epiphane a eu connaissance de la secte des
Gnôstikoi à la suite d'un voyage en Egypte (Panarion 26, 17, 4 ss. Holl I,
P- 297,15 ss.). Par ailleurs, le Traité sans titre sur l'Origine du monde doit aussi



278 BENTLEY LAYTON

provenir d'Egypte. Enfin, tous les textes étudiés ici, et même tous les textes que
Schenke rattache à la constellation de la gnose séthienne (sauf peut-être
certains extraits transmis par Irénée), ont pour le moins été diffusés dans l'Egypte
de langue copte.

(8) Notre hypothèse sur l'appartenance de Brontè au groupe de la gnose
séthienne nous autorise maintenant à rechercher d'autres détails ou éléments

parallèles qui trouvent un écho dans les autres textes de ce groupe. Voici
quelques-uns des parallèles possibles:

a) Brontè 13, 1 (titre): «Le Tonnerre, l'Intellect parfait.»
Prôt. Trimorphe 43,13-15 : « Et les lots du Destin, et ceux qui traversent

(ou : qui mesurent) les maisons furent grandement troublés par un
violent coup de tonnerre.»

b) Brontè 18, 9: «C'est moi, pourtant, qui suis l'Intellect [parfait].»
Prôt. Trimorphe 47', 7-9: «Et j'ai enseigné [...] parla [...] par un intellect

parfait. »
Trois Stèles de Seth 121, 23-25: «O toi (i.e. Barbèlô), qui es appelée

parfaite ».
Ibid. 123, 21: «Tu es l'Intellect».

c) Brontè 13, 4: «J'ai été trouvée parmi ceux qui me cherchent.»
Prôt. Trimorphe (voir passages énumérés dans la note 36 ; pas de paral¬

lèles verbaux).
d) Brontè 14, 4-6: «Ma puissance vient de lui (mon rejeton). Je suis le

bâton de sa puissance dans son enfance.»
Apocr. de Jean, NH II, 1, 22, 32-23, 2: «Et il (le premier archonte) tira

une part de sa puissance hors de lui, et il accomplit un autre acte de

modelage, sous la forme d'un être féminin... et dans la forme modelée

féminine, il fit entrer la part qu'il avait prise de la puissance de

l'être humain.»
e) Brontè 14, 9-11: «C'est moi qui suis... la réflexion tardive (epinoia),

dont la mémoire est si grande.»
Apocr. de Jean, NH II, 1, p. 30, 24: «Moi, qui suis la mémoire de la

pré-méditation (pronoia).» (cf. ibid. p. 28, 1-2: «la réflexion tardive
(epinoia) de la pré-méditation (pronoia) lumineuse. »)

f) Brontè 14, 12-14: «Je suis la voix, dont les sons sont si nombreux, et la

parole (logos) dont les images (ou : les espèces) sont si nombreuses. Je

suis renonciation de mon (propre) nom.»
Ibid. 20, 30-31 : «Je suis la parole que l'on ne peut pas retenir. Je suis le

nom de la voix, et la voix du nom. »
Ibid. 19, 9: «Je suis celle qui n'est pas retenue.»
Ibid. 19, 20-22: «Je suis le discours que l'on ne peut pas retenir.»
Ibid. 19, 32: «Je suis la connaissance de mon nom.»
Prôt. Trimorphe 37, 20-24: «Le son qui est issu de ma pensée existe

comme une voix. Il contient en lui une parole (logos).»



L'ÉNIGME DU TONNERRE 279

Prôt. Trimorphe 38, 11-16: «Je suis la voix insaisissable et
incommensurable.»

g) Brontè 15, 8: «Vous me trouverez dans les royaumes.»
Apoc. d'Adam 77, 27 ss.

h) Brontè 16, 6-8: «Je suis celui dont... et celle qui ...»
Prôt. Trimorphe 45, 2-3: «Je suis androgyne.»
Apocr. de Jean, NH II, p. 27, 33-28, 2: «C'est le Mère-Père, qui est

grandement miséricordieux... la réflexion tardive (epinoia) de la

pré-méditation (pronoia) lumineuse.»
Ev. des Egyptiens, NH IV, 73,11-12 NH III, 61,25-62,1): «La vierge

féminine masculine, la Barbèlô.»
i) Brontè 20, 1 : «Je suis manifeste [et...] je voyage [...].»

Apocr. de Jean, NH II, 30, 13-14: «J'ai existé... voyageant sur toutes les

routes.» De même, cf. 30, 17; 30, 23; 30, 33.

Tout bien pesé, les parallèles cités ne suffisent pas à vérifier notre hypothèse.

(9) D'un point de vue historique, il faut certes prendre en compte le fait
qu'une figure féminine traditionnelle, connue par d'autres textes religieux, est
constitutive de l'arrière-plan littéraire de Brontè. Cependant, dans la mesure
où notre texte voit en elle la solution d'une énigme, cette figure ne joue plus un
rôle dramatique, mais elle est réduite à un simple mot («Eve»). Pour la

solution, il en va ici comme dans toute autre énigme : le mot peut être expliqué
de plusieurs manières, il peut avoir plusieurs referents (voir plus haut, avec la
note 36).

(10) Enfin, il y a de nombreuses affirmations dans Brontè qui ne peuvent
pas être expliquées simplement par une référence à Eve. Il est indéniable que le

genre pur de l'énigme est mélangé ici avec des lieux communs de la tradition
sapientiale juive ou de la propagande en faveur d'Isis, lieux communs qui
naturellement sont transformés en paradoxes antithétiques. Il y a à cela une
raison. Cela permet non seulement de renforcer l'autorité revendiquée par
celle qui parle, mais aussi d'ébranler la confiance que l'on pouvait placer dans
la tradition sapientiale. Pour une large part, le gnosticisme peut être défini non
comme une révolte contre les religions traditionnelles, mais comme une
révision de celles-ci, en particulier de leurs expressions textuelles. La Brontè
fait avec l'arétalogie sapientiale traditionnelle ce que fait l'Hypostase des

Archontes avec la Genèse, ce que fait le Traité sur la Résurrection avec le credo
chrétien du 2e siècle,50 et ce que YEvangile selon Thomas voudrait sans doute

M B. Layton, «Vision and Revision: A Gnostic View ofResurrection», in Colloque
International sur les Textes de Nag Hammadi (B. Bare, ed. ; Bibliothèque Copte de Nag
Hammadi, Sections Etudes 1; Québec, Presses Univ. Lavai/Louvain, Peeters, 1981),
P. 190-217, spécialement p. 209-217.



280 BENTLEY LAYTON

que l'on fit avec la tradition des paroles de Jésus51 (mais sans nous dire
comment le faire D'un côté en effet, la Brontè présuppose comme admise
l'autorité normative de la figure sapientiale. Mais de l'autre côté, elle vide
cette forme traditionnelle de sa signification première et la remplit avec ce qui
l'emporte toujours, aux yeux des gnostiques, sur l'Ecriture et la tradition, à

savoir le mythe de l'origine et de la destinée de l'âme, de son salut grâce à un
maître venu du ciel et de son retour final à son lieu d'origine.

C'est ce que la figure mythique du tonnerre exprime dans les termes qui
sont les siens (du moins, selon ma traduction):

«Je suis le sens du texte, et la manifestation de la distinction;
Regardez donc... tous les textes qui ont été accomplis.» (20, 33-35; 21,12-13).

L'opinion commune veut que Brontè ne contienne aucune référence
clairement chrétienne, juive ou gnostique, et qu'elle ne semble reposer sur aucun
mythe gnostique évident. J'espère que ma contribution, malgré sa brièveté, a

réussi à suggérer une autre réponse.
Traduit de l'américain par

Jean-Daniel Kaestli

Evangile selon Thomas, Logion


	L'énigme du tonnerre (Brontè, NHC VI,2) : la fonction du paradoxe dans un texte gnostique de Nag Hammadi

