Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 37 (1987)

Heft: 2

Artikel: Piaget et la philosophie

Autor: Ducret, Jean-Jacques

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381332

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381332
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 119 (1987), P. 217-229

PIAGET ET LA PHILOSOPHIE

JEAN-JACQUES DUCRET

1. Introduction

Dans Sagesse et illusion de la philosophie' — ouvrage dont il convient de ne
jamais perdre de vue le caractére polémique de lutte contre la naissance ou la
renaissance d’une psychologie philosophique universitaire —, Piaget décrit ce
qu’il appelle sa «déconversion» philosophique. Nous aimerions ici retracer
les étapes des rapports de I’auteur avec la philosophie afin de préciser le sens
de cette déconversion. Notre intention ce faisant n’est pas tant biographique
que de contribuer a cette tiche d’épistémologie de la psychologie et de 1’épis-
témologie génétiques que L. Apostel appelait de ses veeux dans son interven-
tion au colloque en hommage a Piaget, organisé a ’occasion de son huitan-
tiéme anniversaire 2. Dans Sagesse et illusion Piaget ne fait pas que conter son
expérience de «déconversion»; il corrige 'image négative alors donnée de la
philosophie en soutenant que la formation d’un esprit scientifique serait
faicheusement lacunaire si une part ne revenait a ’éducation et a la réflexion
philosophiques. Quelle part de cette éducation et de cette réflexion leur
revient-elle dans la constitution des savoirs psychologiques et épistémologi-
ques que I’on doit a Piaget? C’est 1a une des questions qui seront abordées et
qui relévent autant de la psychologie génétique, envisagée comme étude de la
formation de la pensée d’un auteur, que de I’épistémologie (quelle part revient
peut-étre nécessairement a la philosophie dans la constitution d’une psycho-
logie et d’une épistémologie scientifiques ?). Une autre question est de savoir si
Piaget, en dépit de sa déconversion, est resté philosophe, et dans I’affirmative,
dans quel sens I’est-il resté? Répondre, méme partiellement, 4 pareilles inter-
rogations exige en outre que I’on ait une certaine idée de ce qu’il en est de la
philosophie. Il se pose en particulier le probléme épistémologique de la pos-
sibilité d’une connaissance philosophique, probléme sur lequel Piaget a
adopté une position trés tranchée. C’est avec ces questions a I’esprit qu’est
abordé ici I’examen génétique des rapports de Piaget avec la philosophie.

!J. PIAGET, Sagesse et illusion de la philosophie, 2¢ éd., PUF, 1968.

2L. APOSTEL, «Le role du sujet dans la connaissance», in B. INHELDER et al.,
Hommage a Jean Piaget. Epistémologie génétique et équilibration, Delachaux et Nies-
tlé, 1977, pp. 61-63.



218 JEAN-JACQUES DUCRET
2. L’entrée de Piaget en philosophie

De fagon schématique I’examen de ces rapports montre que Piaget va
passer d’une position qui appartient a une fagon de philosopher qui a dominé
la deuxiéme moitié du XIX®siécle — le positivisme scientiste et métaphysique
— a une position étroitement dépendante du projet d’établissement d’une
épistémologie scientifique et des premiers acquis de celle-ci. Commengons
par le début: I'introduction de Piaget a la philosophie, ou mieux, pour mar-
quer I'assez forte emprise de celle-ci sur ’esprit alors en formation de I’ado-
lescent, I’entrée de Piaget «en philosophie».

Plusieurs psychologues ont signalé le fait que, de maniére générale, les
créateurs et savants de renom paraissent avoir traversé une crise religieuse ou
morale particuliérement aigué pendant leur adolescence. C’est bien ce que ’on
constate chez le jeune Piaget dont les premiéres préoccupations philosophi-
ques furent en effet soulevées par une telle crise. Mais pour comprendre les
particularités de son entrée en philosophie, il faut tenir les deux bouts du fil qui
relie I’adolescent a son milieu social et familial ainsi qu’a son «environnement
cognitif» 3. Il s’agit donc de se faire une juste idée de ce qu’était I’adolescent
dans le temps de son introduction a la philosophie, et des caractéristiques
externes qui ont contribué a guider son apprentissage.

Pour ce qui est d’abord du jeune Piaget, un trait sort de I’ordinaire. Avant
de s’ouvrir 4 la philosophie, il a déja acquis une premiére formation élémen-
taire assez solide en sciences naturelles et dont on ne saurait minimiser I'im-
portance. Pendant prés de quatre ans, sous la direction de P. Godet, directeur
du musée d’histoire naturelle de Neuchétel, et alors qu’il n’a pas encore 16 ans,
Piaget va passer une bonne partie de ses congés scolaires a récolter dans le
canton de Neuchatel mais aussi ailleurs des mollusques ou des coquilles de
mollusques. Il apprend a les reconnaitre, a les classer selon des critéres alors
admis par la majorité des naturalistes. A premiére vue, bien sir, tout cela préte
a sourire. Et pourtant il y a la quelque chose dont on pergoit ’écho jusque dans
la position adoptée dans Sagesse et illusion quant aux rapports entre science et
philosophie. D’abord on peut dire qu’au travers de cette activité de collection
et de classification I’adolescent apprend la patience, la lenteur propre a la
recherche scientifique, serait-ce a la résolution de ses problémes les plus
anodins. Un peu plus tard, vers 1912-1913 et alors qu’il a déja pénétré dans le
champ de la philosophie, la poursuite de son ceuvre de naturaliste va lui
permettre de compléter cet apprentissage méthodique de la lenteur par celui
de la relativité et des aléas de la vérité scientifique. Et bien plus tard, lorsque
Piaget, exprimant quelque irritation face a la suffisance de certaines critiques,
affirmera que le philosophe ne peut rien comprendre a la science s’il ne I’a pas

PCL. J. J. DUCRET, Jean Piaget, savant et philosophe: les années de formation,
Librairie Droz, 1984. '



PIAGET ET LA PHILOSOPHIE 219

pratiquée, c’est ’écho de ces trés anciennes legons qui donne le plein sens de ce
jugement.

Enfin signalons encore deux points non négligeables: dans les premiéres
années de formation en sciences naturelles, Piaget apprend a rédiger de petits
textes scientifiques, ainsi qu’a lire la littérature spécialisée. Par 14 il acquiert
toute une série d’habitudes inhérentes a la vie sociale de la science. Suite au
déces de Godet en 1911 les échanges scientifiques du jeune chercheur avec des
naturalistes suisses et étrangers, dont certains renommeés, vont méme se mul-
tiplier.

Toutes ces caractéristiques qui relévent de I'esprit et de la méthode scien-
tifiques, Piaget les a assimilées au plus profond de lui-méme lorsque le démon
de la philosophie prend possession de ses pensées. Les indications autobio-
graphiques ainsi que la lecture des textes de cette période permettent de dater
de 1911 la fin des années paisibles d’activité naturaliste. Deux interventions
extérieures vont précipiter I’adolescent dans le tourbillon de la philosophie.
Premiérement: I'intervention de sa mere, femme de caractére et de grande
piété, qui se désole de I'absence d’éducation et de vie religieuses chez son fils.
Deuxiémement: I'intervention du parrain S. Cornut, homme de lettres
romand qui, lui, s’inquiéte des lacunes culturelles de son filleul.

Examinons d’abord les effets de I'intervention maternelle. A la demande
de sa mére, le jeune Piaget se sort en partie du monde clos des mollusques pour
suivre une instruction religieuse protestante. On n’a que peu de données sur
celle-ci. Auparavant I’adolescent était semble-t-il habité¢ d’une croyance reli-
gieuse irréfléchie; il ne s’était jamais véritablement préoccupé de questions
religieuses. Aussi tout laisse a penser que cette instruction a di étre un choc
pour lui. Choc d’abord des savoirs et des méthodes: I’enseignement de I’Egli-
se, les essais de démonstration more geometrico de I’existence de Dieu que lui
rapportait le pasteur étaient aux antipodes de ce que le jeune Piaget avait d¢ja
pu apprendre de la biologie ainsi que de la tournure d’esprit scientifique
€éminemment concréte acquise lors des travaux de malacologie. Puis, et sur-
tout: choc de la question elle-méme. L’unique résultat positif — du point de
vue de la croyance religieuse — qu’a di obtenir le pasteur fut ainsi de pro-
voquer la naissance d’une vive inquiétude religieuse chez son pupille. Mais de
ce fait ’'adolescent était lancé sur la pente philosophique qu’il abordait alors
par le versant de la question religieuse et métaphysique, de la question «onto-
théologique. Il s’agissait pour lui de trouver une réponse qui satisfasse et le
besoin de croire et la tournure de pensée et le savoir scientifiques acquis: une
réponse également qui ne donne pas prise a I'ironie d’un pere aimé, d’esprit
critique et sceptique, peu sujet a prendre des vessies pour des lanternes.

Une issue s’offrit alors qui fut a deux doigts d’apaiser I'inqui¢tude: le
protestantisme libéral, sous la forme en particulier de la doctrine d’A. Saba-
tier. Ce théologien frangais de la fin du XIX¢ siécle et du début du XX avaiten
effet élaboré une conception fort apte a donner réponse a I'interrogation



220 JEAN-JACQUES DUCRET

religieuse de ’adolescent dans la mesure ou elle était un essai conscient et
pouvant paraitre convaincant de concilier doctrine évolutionniste et foi chré-
tienne en vue, precisément, d’éviter aux jeunes croyants de I’époque un conflit
souvent destructeur. Peut-€tre cette solution en quelque sorte préadaptée
aurait-elle pu satisfaire le jeune Piaget... si la deuxiéme intervention n’avait
pas eu lieu et n’avait pas a son tour produit ses propres effets.

Cette deuxiéme intervention, c’est donc celle du parrain effrayé de I’indi-
gence culturelle de son filleul. En été 1912 il invite celui-ci quelques jours au
bord du lac d’Annecy avec I'intention de lui faire lire L’ évolution créatrice de
Bergson, ouvrage dans lequel ce dernier, s’opposant aux théories scientifiques
de I’évolution, expose sa conception de I’«élan vital» créateur. Au coté de
W. James, Bergson est alors certainement le philosophe le plus connu, le plus
«a la mode». Le charme de I’écriture ainsi que ’actualité et la profondeur des
questions traitées se conjuguent pour faire du philosophe frangais I’auteur le
plus apte a enflammer 1’Ame philosophique a peine éclose du jeune Piaget.
L’adolescent est d’autant plus séduit que ce qu’il croit — a tort — découvrir
dans L’évolution créatrice, c’est I'identification de Dieu avec la Vie, cette vie
qui est 'objet de sa propre recherche! Si Dieu est Vie, si la vie est 'objet
d’¢tude du biologiste, et si le biologiste « bergsonien» parvient a connaitre cet
objet, alors réesoudre le probléme biologique revient du méme coup a résoudre
le probléme onto-théologique. On voit qu’il y a dans la rencontre avec Bergson
de quoi enthousiasmer le jeune naturaliste, de quoi le précipiter dans une
aventure intellectuelle qui, a terme, débouchera sur une des ceuvres majeures
du XX¢ siécle.

3. Piaget philosophe et savant (I)

Nous accédons maintenant a la deuxiéme étape de formation de Piaget en
philosophie, étape qui s’achévera par I’élaboration en 1916-1917 d’un modele
«philosophico-scientifique» de la vie, des organisations vivantes. Ce modele
acela d’important qu’il contient en germe une bonne partie de la future théorie
psychologique et épistémologique de Piaget.

On vient de voir comment le jeune Piaget fut séduit, comme beaucoup, par
I’ceuvre de Bergson. Cependant il ne va pas tarder a prendre quelque distance
par rapport a elle, et cela pour la méme raison qui a empéché ’adolescent de
trouver dans les doctrines des différentes Eglises une solution du probléme
religieux: la formation scientifique déja acquise. Au reste un nouveau facteur
s’y ajoute: en 1912 le jeune Piaget est alors reconnu comme /e spécialiste suisse
romand en matiére de conchyliologie. Des savants de tout horizon lui deman-
dent conseil sur des questions de classification. Il participe a la construction de
théories taxonomiques. Il est bien clair que la position précoce qu’il occupe
dans le champ de la science ne peut que 'empécher de devenir bergsonien 2



PIAGET ET LA PHILOSOPHIE 221

part entiére. La thése métaphysique de Bergson étant insuffisante a rendre
compte de facon scientifique de la nature et de I’évolution des formes vivan-
tes, le projet s’impose de lui substituer une conception adéquate. Ce sera le
modele de 1916-1917. Pour comprendre comment Piaget y est parvenu, il faut
a nouveau considérer briévement ’environnement cognitif en interaction
avec lequel il fut produit.

Suite a la rencontre avec L’évolution créatrice et suite aux problémes qui se
posent en malacologie, le jeune Piaget ne tarde pas a élargir considérablement
le champ de ses lectures, que ce soit en philosophie ou relativement a la
littérature scientifique de caractére général. En ce qui concerne celle-ci il lit
notamment plusieurs ouvrages théoriques rédigés par des biologistes frangais
alors renommeés (qui sont & peu preés tous d’orientation lamarckienne). Quant
a la philosophie, en plus de Bergson, il lit des auteurs qui appartiennent au
courant de «philosophie positive», qui a dominé la fin du XIX€ siécle, soit a
un genre de philosophie plus intéressé a la question «qu’est-ce qui est?» que
par la question critique «que puis-je connaitre ?». Un nom doit étre ici men-
tionné: celui de H. Spencer.

Spencer a élaboré tout au long de la deuxiéme moitié du siécle dernier un
Systeme de philosophie positive, dont I'influence fut considérable non seule-
ment en philosophie, mais aussi en biologie, en psychologie et en sociologie.
L’influence directe exercée par la conception spencerienne sur les auteurs lus
par I’adolescent (A. Lalande par exemple), permet de prendre la pleine mesure
de 'importance de cette conception pour la structuration des idées de I’ado-
lescent entre 1912 et 1916-1917. Trés briévement et schématiquement le
systeme de Spencer a pour fin d’expliquer la totalité des phénomeénes naturels
et de leur évolution au moyen d’un nombre réduit de lois: les lois mécaniques
de «distribution de la matiére et du mouvement». Matiére et mouvement se
distribueraient de maniére a construire des agrégats d’abord élémentaires,
puis de complexité croissante. Leurs formes s’expliqueraient par des lois
d’équilibre déduites des lois fondamentales. Au fur et 2 mesure des actions du
milieu extérieur les agrégats matériels vont soit s’annihiler soit, par des pro-
cessus d’«homogénéisation» et d’« hétérogénéisation», voir leurs parties inté-
grantes se différencier jusqu’a ce que ’équilibre entre parties intérieures et
surtout I’équilibre entre totalité organisée et milieu extérieur soient atteints.
En derniére instance I'évolution des agrégats organisés apparait alors déter-
minée par ’action formative du milieu: le lamarckisme et ’empirisme de
Spencer en biologie et en théorie de la connaissance ’empéche de prendre
conscience de I'importance du facteur intérieur dans la structuration des for-
mes vivantes et d’aboutir ainsi 2 une premiére mouture d’une théorie de
lauto-organisation!

La question qui se pose alors concernant le jeune Piaget est de savoir pour
quelle raison il n’a pas pu se satisfaire du modele de Spencer, apparemment
bien charpenté, trés lié aux sciences de I’époque et qui en plus débouchait,



222 JEAN-JACQUES DUCRET

sinon sur une religion, du moins sur une «morale évolutionniste» supposée
rendre compte de la valeur et de la réalité a venir d’un idéal de vie chrétien. La
encore la dialectique des rapports de I’adolescent avec son environnement
cognitif est éclairante. Parmi les facteurs extérieurs qui vont faire barrage a
I'influence de Spencer, le plus important est certainement le rdle tenu par
A. Reymond, figure philosophique marquante de la Suisse romande protes-
tante des premicres décennies du si€cle et professeur de Piaget au gymnase,
puis a 'université de Neuchatel.

Initialement Reymond se destinait au pastorat. Mais son engagement
intellectuel et moral le conduisit a refuser de signer la «confession de foi» alors
exigée pour accéder a la charge de pasteur. Contraint d’abandonner cette voie,
Reymond se consacre alors entiérement a la philosophie, et en bonne partie a
la philosophie des sciences. Croyant, philosophe, bon connaisseur des scien-
ces et en particulier de la logique mathématique, on retrouve chez lui tous les
traits du protestant libéral d’affiliation kantienne. C’est par la que Reymond,
par ailleurs excellent pédagogue, va agir sur ses éleves. Le matérialisme scien-
tiste de Spencer et la philosophie de Bergson constituant deux puissants poles
d’attraction, il s’efforce de mettre en évidence aupres d’eux les failles des
conceptions spencerienne et bergsonienne en guidant leurs lectures, en leur
faisant connaitre des philosophies des sciences telles que celle de Poincaré, et
en insistant sur I'importance des mathématiques pour la philosophie.

A P’influence décisive de Reymond il convient d’ajouter le fait qu’un bon
nombre des philosophes que lit Piaget dans les années 1912-1916 cherchent a
réviser sur un point ou sur un autre le modéle de Spencer. Dés lors il est naturel
que I'adolescent éprouve le besoin de faire la synthése des objections et des
suggestions diverses en y intégrant par ailleurs une touche de ce criticisme
kantien découvert grace a Reymond, ainsi que des savoirs empiriques ou des
conceptions théoriques élaborés en biologie, en psychologie et en sociologie.
Une telle activité de synthése prend du temps, bien siir. Mais finalement,
apreés tout un travail d’assimilation réciproque des théses en présence, le jeune
auteur arrive a élaborer ce premier modéle des totalités organisées qu’il com-
pose en 1916-1917 et qu’ii publie en 1918 dans Recherche?, sorte de roman
philosophique et autobiographique dans lequel I'auteur retrace les années
agitées qui 'ont entrainé a produire & son tour un embryon de «systéme de
philosophie positive».

Afin d’éclairer la question des rapports de Piaget avec la philosophie,
examinons en quoi la théorie de 1916-1917, qui constitue déja un premier
modele de ’équilibration, s’apparente a la conception ultérieure de I’équili-
bration des structures cognitives, et différe d’elle. Dans les deux modéles, 1a
notion centrale est celle d’organisation, et ce qu’il s’agit d’expliquer, ce sont les
formes et I’évolution des organisations vivantes. Dans les deux cas, il est fait

4 J. PIAGET, Recherche, Lausanne, Editions la Concorde, 1918.



PIAGET ET LA PHILOSOPHIE 223

recours a la notion d’équilibre entre totalité et partie, ainsi qu’entre parties. A
noter que la conception de Piaget différe de celle de Spencer dans la mesure ou
le réductionnisme physicaliste est rejeté et ou le facteur explicatif primordial
n’est plus I’action des milieux extérieurs, mais ’équilibration interne.

Pour en venir aux traits qui distinguent la conception de 1916-1917 du
modéle piagetien ultérieur de I’équilibration des structures cognitives, on
relevera d’abord I’'ambition et la portée beaucoup plus vaste de la premiére:
elle concerne toutes les formes d’organisation que ’on rencontre chez le
vivant sur les plans biologique, psychologique et sociologique, et en particu-
lier sur le plan psychologique, non seulement les formes intellectuelles et
morales, mais aussi les formes affectives (la passion amoureuse par exemple),
esthétiques et religieuses. Pourtant les concepts avancés dans le modéle de
1916-1917 sont bien moins différenciés que dans la théorie ultérieure; et
surtout la thése constructiviste en est absente: ce qui sous-tend la conception
du jeune homme s’apparente a une conception «gestaltiste» de I’équilibre et
de I’équilibration. Certes il existe bien une dimension temporelle puisqu’évo-
lution il y a. Mais elle n’est en quelque sorte qu’accidentelle. En 1916-1917
Piaget distingue et oppose en effet deux lois d’équilibre. La premiére et la plus
importante est la loi d’équilibre interne a la vie: la loi de '«équilibre idéal».
La seconde, qui explique pourquoi il y a évolution, n’est que dérivée, due a
I’existence de facteurs extérieurs qui empéchent la pleine réalisation de I’équi-
libre idéal: c’est la loi dite des «équilibres réels».

Le caractére extrémement ambitieux du modéle de 1916-1917, ce que
suggere le recours a cette notion d’«équilibre idéal», conduit a s’arréter sur les
similitudes et les différences de fonction des deux modéles par rapport a
I’économie générale de pensée de leur auteur. Dans les deux cas il s’agit de
trouver une explication biologique (au sens large) des normes rationnelles (en
particulier morales et logiques). Mais le premier modéle va bien au-dela: il a
pour fonction explicite la résolution des problémes religieux et métaphysique
du jeune Piaget, c’est-a-dire d’apaiser I'inquiétude onto-théologique éveillée
en 1911. Enfin un dernier trait distingue les deux modéles: contrairement 4 la
théorie ultérieure de I’équilibration largement basée sur un grand nombre de
conduites constatées chez les enfants confrontés a des taches logico-mathé-
matiques, celle de 1916-1917, en dépit d’un certain enracinement dans les
sciences biologiques, psychologiques et sociologiques de I’époque, est large-
ment spéculative.

. Ces deux traits — la formation onto-théologique et le caractére essentiel-
lement spéculatif — justifient la qualification de «philosophico-scientifique»
qui a été donnée plus haut a la conception de 1916-1917. Seulement il
convient a nouveau de ne pas perdre de vue que, tout en laissant d’un c6té libre
cours au démon de la spéculation, Piaget n’en poursuivait pas moins un travail
scientifique que prouve, outre de nombreux écrits de zoologie, le doctorat en
sciences naturelles recu en 1918. Cet ancrage continué dans ’activité scienti-



224 JEAN-JACQUES DUCRET

fique explique qu’au moment ou le jeune homme rédige sa solution de 1916-
1917, il est tout a fait conscient de son caractére plus philosophique que
scientifique. La prochaine étape va donc étre de trouver un territoire et une
voie scientifiques qui permettront d’apporter des réponses reconnues comme
telles aux questions de fond qu’il se pose, et notamment a la question de
'origine des normes rationnelles.

4. Piaget philosophe et savant (1)

La voie recherchée fut rapidement trouvée. Elle consiste d’abord en la
découverte de la psychologie génétique de I’intelligence avec intégration a ce
domaine des procédés d’enquéte propres a la clinique psychiatrique. Elle
consiste ensuite en la syntheése des approches psychologique et logique en
matiere d’épistémologie. Ces découvertes et synthéses se font au tout début
des années 1920. Piaget a environ 24 ans. Toutes les conditions sont alors
réunies pour que maintenant la question onto-théologique passe au second
plan dans I’ordre des préoccupations de I'auteur. A cet age, la crise d’adoles-
cence est bien terminée (ce d’autant plus qu'une voie royale s’offre au jeune
homme en épistémologie et en psychologie génétiques). D’autre part la situa-
tion géo-politique a changé. La guerre est derriére. En conséquence ce qui peut
venir et qui vient maintenant au premier plan, c’est la question de I’explica-
tion scientifique des normes rationnelles, en particulier de I’explication des
normes logiques et des concepts scientifiques les plus généraux (nombre,
espace, causalité, etc.). Ce qui captive dés lors Piaget, c’est bien le probléme
épistémologique assimilé au probléme d’une «embryologie de la raison scien-
tifique».

Inutile de rapporter des résultats bien connus. Examinons plutdt en quoi
les rapports de Piaget avec la philosophie furent modifiés par la découverte de
la psychologie et de I’épistémologie génétiques. Dans un premier temps qui
constitue notre troisiéme étape de la description de ces rapports, ’auteur
adopte une conception en quelque sorte intermédiaire entre la position des
années 1916-1917 et la position exposée dans Sagesse et illusion. C’est-a-dire
que dans les années 1920, alors méme qu’il développe et tire les bénéfices de
ses nombreuses premiéres recherches de psychologie génétique, Piaget conti-
nue — et peut-étre a meilleur titre — de se considérer en philosophe, un
philosophe qui certes emploie une méthode scientifique pour résoudre des
problémes fondamentaux, mais un philosophe tout de méme. Ces problémes
sont essentiellement épistémologiques, mais pas seulement. En 1922 par
exemple, Piaget présente a ’occasion d’une réunion de I’Association chré-
tienne d’étudiants de Suisse romande une conférence sur «La psychologie et
les valeurs religieuses». Il y soutient la thése que la psychologie peut contri-
buer a résoudre les problémes religieux, en I'occurrence répondre a la ques-



PIAGET ET LA PHILOSOPHIE 225

tion: quelle valeur supréme situer a la base de nos actes et qui soit susceptible
de donner un sens a notre vie?

A s’en tenir a I’épistémologie, si Piaget se considére comme un philosophe,
c’est qu’il consideére cette discipline comme une branche de la philosophie, et
cela quand bien méme il emploie une approche scientifique de résolution de
ses problémes. Ce faisant il se range d’ailleurs a ’opinion générale. Par exem-
ple un B. Russell, dont on peut considérer qu’il constitue la deuxiéme grande
figure de I’épistémologie du XX¢ siécle au c6té de celle de Piaget, et qui, lui,
emploie en cette discipline une méthode d’analyse logique, qualifie pour cette
raison de «philosophie scientifique» ses recherches sur le nombre, I’espace, le
temps, etc. Autre exemple encore plus significatif parce que plus proche de
Piaget, celui de L. Brunschvicg, son second maitre en philosophie. Vu son
importance pour la question des rapports de Piaget avec la philosophie,
arrétons-nous briévement sur cet auteur qui, en dépit de tous les défauts et
méme péchés qu’on n’a cessé de lui attribuer a tort ou a raison depuis les
années 1940 ou 1950, pourrait bien s’avérer étre le dernier véritable philoso-
phe — au sens plein du terme — que la France ait connu.

Brunschvicg, qui a conduit des enquétes historico-critiques de longue
haleine sur les sciences mathématiques et physiques et sur les philosophies qui
s’y rattachent, est un philosophe et se considére comme tel. Son probléme de
fond est en effet religieux et moral: qu’est-ce qui peut réunir les hommes et en
quel sens devons-nous agir? Voila les deux questions qui sous-tendent la
totalité de ses recherches. Cependant, pour lui comme pour Kant, répondre a
ces questions exige que I’on résolve d’abord le probléme proprement critique:
le «que puis-je savoir ?». Bien plus, comme anciennement chez Platon et chez
Spinoza, on trouve chez Brunschvicg une conception profondément unitaire
du vrai et du bien, de telle sorte qu’éclairer la vie intellectuelle, c’est éclairer la
conscience pratique. Trouvant dans I'intériorité de la vie spirituelle humaine
les seuls mobiles susceptibles tout & la fois de rassembler les hommes et de
satisfaire 1’esprit critique, il cherchera, a la mesure de ses moyens, a rendre
cette vie la plus compréhensive et la plus intense possible.

Ces quelques indications suffisent 4 éclairer les raisons profondes pour
lesquelles, dans les années 1920, Piaget, qui reprend et prolonge sur le terrain
psychogénétique les recherches historico-critiques de son maitre, a la convic-
tion que ce faisant il contribue a ceuvrer a son tour dans le méme sens phi-
losophique que lui. Il existe au demeurant plusieurs indices de ce sentiment
d’appartenance a la communauté philosophique, et méme d’une étroite com-
munion de pensée avec le spiritualisme immanentiste de Brunschvicg. [l y a
d’abord bien siir les données autobiographiques. Mais il y a aussi les rapports
institutionnels étroits de 'auteur avec la Société romande de philosophie.

Dés 1904, sur la suggestion du Genevois J. J. Gourd, des philosophes et des
savants de la Suisse romande protestante vont prendre I’habitude de se réunir
une fois I’an. Il est remarquable que parmi les premiers a se joindre a ces



226 JEAN-JACQUES DUCRET

réunions on trouve les noms de T. Flournoy (médecin, psychologue et phi-
losophe des sciences), Clapareéde et Bovet (fondateurs de I’Institut J.-J. Rous-
seau, future faculté de psychologie et des sciences de I’éducation), et A. Rey-
mond, tous auteurs qui vont tenir un réle plus ou moins direct, plus ou moins
considérable dans le devenir des activités et de la pensée de Piaget. A I’origine
ces réunions de philosophes et de savants sont informelles. Mais en 1923 les
participants décident de fonder la Société romande de Philosophie, et cela,
apprend-on dans le rapport du président de la réunion annuelle de 1956:
«grice a 'initiative d’un groupe de <jeunes» (Jean de la Harpe, Jean Piaget,
Gustave Juvet)»5. Si cette information est correcte, et on a tout lieu de la
croire au vu des liens d’amitié entre les trois jeunes hommes, on a la un bon
indice du sentiment d’appartenance a la communauté philosophique chez
Piaget.

Dr’ailleurs a partir de 1924 et jusqu’au début des années 1930 celui-ci va
présenter plusieurs conférences, soit lors des réunions annuelles de la Société,
soit lors des réunions des groupes de Genéve, Lausanne et Neuchitel. La
quasi-totalité de ces exposés a pour objet de faire partager aux sociétaires
quelques-uns des résultats des enquétes psychogénétiques sur les catégories de
la pensée scientifique (la notion de loi par exemple). Mais parmi ces confé-
rences il en est une particuliérement intéressante en ce qu’elle manifeste
I’attachement de Piaget a Brunschvicg. Il s’agit d’une conférence de février
1932 dans laquelle I’auteur expose une nouvelle fois la philosophie religieuse
de son maitre: 'immanentisme. « Une nouvelle fois», car Piaget a déja eu
’occasion de présenter celle-ci en 1928, devant I’Association chrétienne d’étu-
diants de Suisse romande, et en 1930, devant les anciens membres de cette
Association. Lorsqu’on lit le texte de ces conférences, on y découvre que, a
quelques nuances pres, Piaget adopte la conception et le point de vue de
Brunschvicg.

Dés lors on comprend maintenant la position intermédiaire des années 20
quant au probléme des rapports entre philosophie et science. Piaget s’étant
débarrassé d’une méthode essentiellement spéculative accomplit effective-
ment ceuvre de science en inventant ou en adaptant des méthodes scientifi-
ques appropriées aux questions qu’il se pose. Mais en raison de la nature des
problémes traités, qui ont des implications trés directes sur les choix de vie de
I’étre humain, les solutions scientifiques qui y sont apportées prennent une
grande pertinence philosophique et sont donc considérées comme étant aussi
philosophiques. Mais dans I’autre sens, comme la philosophie de filiation
brunschvicgienne se voit maintenant appuyée par des résultats trés clairement
scientifiques (I’étude des stades et du développement de la pensée enfantine),
la conviction s’impose trés naturellement a Piaget que la philosophie ainsi

5 Cf. H. L. MIEVILLE, «Société romande de philosophie. Rapport du président»,
Revue de théologie et de philosophie, 1956, pp. 281-284.



PIAGET ET LA PHILOSOPHIE 227

batie est objective, de portée universelle, c’est-a-dire susceptible d’un accord
des esprits. Pourtant, comme le montre I’examen du dernier pas franchi pour
aboutir a la position adoptée dans Sagesse et illusion, cette conviction ne
durera pas.

5. Piaget savant et philosophe

Ce dernier pas, c’est ’expérience de «déconversion philosophique» vécue
dés les années 1930. Dans Sagesse et illusion Piaget donne différentes raisons
qui I’ont conduit a se déprendre, sinon de la philosophie brunschvicgienne, du
moins de la conception qui s’y rattache des rapports entre science et philo-
sophie. De fagon schématique on peut retenir trois sortes de raisons:
1° sociales et psychologiques, 2° de méthode, 3° logiques.

En ce qui concerne les premiéres, qui sont en principe non décisives du
point de vue de I’épistémologie, elles tiennent a ce que Piaget s’est trés tot
apergu au travers de ses rapports avec les membres de la Société romande, que
le choix d’une philosophie dépend fortement de facteurs sociaux (apparte-
nance ou sentiment d’appartenance a un groupe social, etc.) ou psychologi-
ques (engagement personnel des choix religieux, etc.). Il lui est ainsi rapide-
ment devenu manifeste — et ce dut étre une vraie déception pour lui — que sur
le plan philosophique un accord des esprits est pratiquement impossible. Les
philosophes, contrairement aux savants, lui apparurent de plus en plus
comme des personnes trop souvent incapables de décentration, d’abandon de
la seule argumentation comme moyen de résolution des dilemmes, d’empor-
ter la conviction d’autrui; et ce dernier point se comprend puisque le grand
avantage (ou le grand défaut) de ’argumentation est d’étre ployable en tout
sens et sans aucune limitation, hormis celle fournie par les lois purement
formelles de la logique. A cette legon s’oppose ’expérience de collaboration
scientifique vécue au Centre international d’épistémologie génétique avec des
savants d’horizons philosophiques multiples.

Ce qui nous conduit aux deux derni€res raisons. Piaget estime que la
philosophie ne comporte aucune méthode propre de vérification ou de
controle susceptible d’entrainer ’accord intellectuel, serait-ce sur des ques-
tions délimitées (Piaget considére d’ailleurs, a tort peut-étre, qu’il n’y a aucun
effort de délimitation des problémes en philosophie). Il est vraisemblable que
cette appréciation s’inscrivait déja dans les convictions antérieures de I’au-
teur. Mais maintenant cette conviction de I'inexistence de méthodes philo-
sophiques propres a assurer 1’objectivité du jugement est jointe au premier
facteur, la prise de conscience du subjectivisme trop fréquent des philosophes.
Et c’est donc trés logiquement que Piaget en arrive a conclure que ce qui
distingue science et philosophie, ce ne sont pas la nature ou la profondeur des
problémes, mais la nature des méthodes de résolution, méthodes aptes ou non



228 JEAN-JACQUES DUCRET

a limiter 'emprise déformante des motivations égo- ou sociocentriques. Quel
que soit le probléme que I’on souléve, serait-ce celui, crucial, du déterminisme
et de la liberté, pour peu que ’on sache le poser de fagon a donner prise a
I’application d’une méthode scientifique, cela suffit a I’arracher de la sphére de
la philosophie pour I'intégrer a celle de la science. D’ou, en ce qui concerne
I’épistémologie génétique, la conviction de Piaget que, en dépit de ’origine
philosophique de ses interrogations, cette discipline appartient a la science et
non a la philosophie.

Mais alors que reste-t-il a celle-ci? La science étant a jamais une activité
inachevable, il lui restera toujours cette dimension de sagesse et d’engage-
ment, de «coordination des valeurs», et donc de donation de sens que tous ou
presque lui reconnaissent. Et cette dimension est d’autant plus capitale pour
I’étre humain que la science moderne a rompu pour des raisons scientifiques
avec le déterminisme étroit de la science classique. Mais ce n’est pas tout: sur
le terrain méme de la science, elle conserve une place importante. Son ancien
role de «matrice» des sciences, elle continue a le remplir a I'intérieur de
chacune d’entre elles. En conséquence, bien que pour Piaget la philosophie ne
soit pas constitutive de savoirs, de connaissances, elle conserve une fonction
heuristique dans I’avancement des sciences. Enfin, a ces deux fonctions de
coordination des valeurs et de réservoir d’idées et de problémes, s’ajoute une
troisiéme fonction de moindre valeur: la fonction expressive ou idéologique
qu’un ouvrage polémique comme Sagesse et illusion illustre a merveille.

5. Conclusion

Ce qui précéde permet de répondre d’abord a la question suivante: en dépit
de sa déconversion philosophique, en quoi Piaget est-il resté philosophe? Eh
bien précisément sous I’angle de chacune des trois fonctions qu’il reconnait a
la philosophie. En ce qui concerne la fonction heuristique, I’examen de la
formation de la pensée de Piaget et de I’ceuvre adulte montre que, non seu-
lement la philosophie de la fin du XIX€ siécle a joué un réle séminal important
dans I’élaboration du cadre organisateur des recherches scientifiques de I’au-
teur, mais qu’au travers de toutes les étapes de I'euvre la «pulsion spécula-
tive» n’a pas cessé de produire des fruits, et cela jusqu’aux derniéres recher-
ches sur la logique des significations et sur les raisons.

Pourtant, et on rejoint 1a la dimension de la philosophie comme sagesse,
Piaget a su conduire la quasi-totalité de ses recherches en maitrisant cons-
tamment la «pulsion spéculative» grace a une mise a ’épreuve scientifique
toujours renouvelée de ses produits. C’est peut-étre chez J. Monod que ’on
trouve la meilleure formule permettant de cerner la dimension éthique 4
Pceuvre chez Piaget dans I'articulation entre idée et méthode, dans cet art
lucide et tout de finesse d’interrompre I'interrogation 1a ou nul début de



PIAGET ET LA PHILOSOPHIE 229

réponse scientifique possible ne se laisse encore apercevoir, et finalement dans
le sacrifice de toute une vie a la recherche scientifique: « Aucun systéme de
valeurs ne peut prétendre constituer une véritable éthique 4 moins de propo-
ser un idéal qui transcende I’individu au point de justifier, au besoin, qu’il y
sacrifie [...] Par la hauteur de son ambition, I’éthique de la connaissance
pourrait peut-étre satisfaire cette exigence de dépassement. Elle définit une
valeur transcendante, la connaissance vraie, et propose a ’homme non pas de
s’en servir, mais désormais de la servir par un choix délibéré et conscient.
Cependant elle est aussi un humanisme, car elle respecte dans ’homme le
créateur et le dépositaire de cette transcendance»S$.

Quant a la fonction expressive de la philosophie, on la retrouve, comme
déja signalé, dans Sagesse et illusion, ouvrage écrit au bord de la colére et qui
manifeste un engagement peut-étre parfois aveuglant en faveur de cet idéal de
vérité et de communauté humaine, idéal qui, avec quelques bonnes raisons,
lui paraissait mis en péril par la philosophie existentialiste.

Cela dit, abordons pour terminer une seconde question: la conception
proposée par Piaget des rapports entre science et philosophie est-elle tout a fait
satisfaisante ? Elle repose sur une affirmation dont on peut se demander si elle
répond aux exigences mémes de cette éthique de la connaissance scientifique a
laquelle s’est rangé ’auteur: c’est la thése selon laquelle il n’existe pas de
connaissance philosophique possible. C’est 1a une thése proprement épisté-
mologique. Or Piaget la pose sans avoir suffisamment cherché, semble-t-il, a
la valider au moyen des méthodes de I’épistémologie génétique. Lorsqu’on lit
un ouvrage tel que Sagesse et illusion de la philosophie, on ne peut pas ne pas
étre frappé par les poids de ’expérience vécue dans la décision relative a cette
thése, et, corrélativement, par la fagon d’échapper a tout examen historico-
critique et psychologique de I’ceuvre et des maniéres de procéder de philoso-
phes comme Descartes, Kant, Husserl ou méme Brunschvicg (dont Piaget
minimise trop la thése de 18977). Et nulle part dans les autres écrits de Piaget
ou il est question des rapports entre science et philosophie on ne trouve le
recours aux méthodes de I’épistémologie génétique pour résoudre le proble-
me, certes trés difficile, de la possibilité ou non d’une connaissance philoso-
phique. La question reste donc ouverte aujourd’hui, et peut-étre que la
réponse trop hative de Piaget signale-t-elle le seul point de I’ceuvre ou I'auteur
est resté trop philosophe au sens ou lui-méme le reprochait a son maitre
Reymond, lorsque celui-ci se risquait a discuter sans information suffisante
des probléemes tels que celui, psychologique, de 'imitation.

¢ Cf. J. MoNoD, Le hasard et la nécessité, Seuil, 1970, p. 192.
7 L. BRUNSCHVICG, La modalité du jugement, 3¢ éd., PUF. 1964.



	Piaget et la philosophie

