Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 37 (1987)

Heft: 2

Artikel: Le fondement de la communauté humaine chez Fichte
Autor: Radrizzani, lves

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381331

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381331
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 119 (1987), P. 195-216

LE FONDEMENT DE LA COMMUNAUTE
HUMAINE CHEZ FICHTE*

IVvES RADRIZZANI

Dans cet article, aprés avoir rappelé les difficultés insolubles qu’avait
suscitées le dualisme kantien du phénomeéne et du noumeéne relativement a la
reconnaissance théorique d’autrui, nous nous attacherons a esquisser la solu-
tion fichtéenne. Nous exposerons d’abord la déduction proprement dite de
I'intersubjectivité, puis, replagant cette déduction dans la dialectique du sys-
téme, nous mettrons en évidence I’Tambivalence du processus d’individuation.
L’exigence d’une perfection supra-individuelle nous aménera a considérer
sous une lumiére nouvelle, fortement teintée de plotinisme, la doctrine fich-
téenne de I'intersubjectivité.

L. Les difficultés du systéme kantien

Le tournant transcendantal opéré par Kant a comme conséquence de ren-
dre extrémement problématique la reconnaissance d’autrui. La limitation de
’application légitime des catégories de I’entendement aux seules données de
I'intuition sensible et le rejet corrélatif de 'intuition intellectuelle ont pour
corollaire la restriction du champ de la connaissance au monde objectif tel
qu’il nous apparait phénoménalement.

Kant admet sans doute un usage négatif, limitatif, du concept de noumene,
«destiné a restreindre les prétentions de la sensibilité»!, et, en ce sens, ce
concept est méme nécessaire, mais sa valeur est purement problématique,
étant donné qu’il est seulement non contradictoire, qu’il ne peut étre ni
infirmé, ni confirmé par I'expérience. Kant souligne d’ailleurs expressément et
de la fagon la plus nette le gouffre insurmontable qui sépare les phénoménes

* Cet article a été élaboré a partir du texte d’une conférence présentée le 22 avril 1986
devant le groupe vaudois de la société romande de philosophie et il s’inscrit dans le
prolongement d’une étude consacrée a Kant sur le méme sujet («Le probléme du
fondement de I'intersubjectivité chez Kant», in Etudes de Lettres, Lausanne, avril-juin
1985, pp. 49-61).

VKANT, Critique de la raison pure (= CRP), B 310-311, A 255 (trad. A. Tremesay-
gues et B. Pacaud [= TP], Paris, 1963, p. 229).



196 IVES RADRIZZANI

des noumeénes: «on ne peut pas concevoir la possibilité de tels noumeénes, et en
dehors de la sphére des phénomeénes, il n’y a (pour nous) que le vide»?2,

Nous voila au ceeur du probléme: ou placer autrui ? Faut-il le réduire a sa
simple apparence phénoménale ou en faire un nouméne absolument incon-
naissable, du «vide»?

11 pourrait sembler que cette difficulté a fonder la reconnaissance d’autrui
soit inhérente a la position transcendantale méme. Tel était en tout cas I’avis
du philosophe Jacobi lorsqu’il affirmait: « L’idéalisme transcendantal doit ne
pas redouter le reproche d’égoisme spéculatif, car il lui est impossible de se
maintenir dans son systéme s’il veut seulement écarter de lui ce reproche»*.
En effet, étant donné que, dans le systéme critique, il n’existe pour la subjec-
tivité de réalité objective que dans la relation sujet-objet, comment parvenir
encore a une relation sujet-sujet?*

On peut se demander si, dans la Critique de la faculté de juger, Kant ne
surmonte pas ce dualisme du phénoméne et du noumeéne et s’il ne parvient pas
a découvrir une marque indiscutable de la liberté dans le champ méme des
phénomeénes. Dans la Critique de la raison pure, ou le savoir objectif n’atteint
jamais que les corps régis par les lois mécaniques de la causalité, mais auquel
échappe tout le domaine de la vie, cela n’était pas possible. Dans la Critique de
la faculté de juger, par contre, ou il expose la théorie des corps vivants, Kant
n’accorde-t-il pas a la faculté de juger réfléchissante la capacité de discerner les
effets produits par la raison des effets produits par la nature?

Nous examinerons la solution proposée par Kant a la lumiére de la critique
que Fichte en a faite. Dans un passage bien connu, Kant envisage le cas d’un
voyageur qui rencontrerait dans un pays qui lui semble désert la figure d’un
hexagone tracée dans le sable. Le voyageur estimerait sans doute, nous dit
Kant, que c’est 1a un «produit de I’art» et non de la nature: «Vestigium
hominis video»s. Kant, comme le note Vieillard-Baron®, reste prudent, il
présente cette inférence comme une hypothése probable et utilise le condi-
tionnel. Il n’envisage pas moins la possibilité, en se basant sur le seul critére de
la finalité, de reconnaitre dans [’expérience les traces d’une activité selon des
concepts de fin émanant d’une cause raisonnable. Fichte rejette cette solution
qu’il qualifie de «légére et insuffisante»’, en raison de I’équivocité du critére
de la finalité:

2CRP B 310, A 255 (TP 229).

3 JacoBl, Werke, 11, Leipzig, 1815, p. 310.

4 Cette difficulté ressort de plusieurs textes de Kant. Cf. CRP A 357-358 (TP 289); cf.
eg. CRP B 404-405, A 346-347 (TP 281).

> KANT, Critique de la faculté de juger, § 64 (B 286, A 282).

6 J.-L. VIEILLARD-BARON, Commentaire, in FICHTE, Conférences sur la destination
du savant [= DS] (trad.), Paris, 1969, p. 118.

7 DS 45 (réf. au texte allemand: Gesamtausgabe... (= GA), I, 3, Stuttgart, 1966,
p. 34).



FONDEMENT DE LA COMMUNAUTE HUMAINE CHEZ FICHTE 197

«L’expérience peut tout au plus apprendre que se produisent des effets qui sont
semblables aux effets produits par des causes raisonnables» (DS 46:; GA 1, 3,
p. 35).

«Ce qui a le caractére de la finalité peut avoir un auteur raisonnable (...) Mais cette
marque distinctive est ambigué; 'accord du divers résultant dans une unité carac-
térise la finalité; mais il y a plusieurs espéces de cet accord qui peuvent étre expli-
quées a partir de simples lois de la nature — assurément pas des lois mécaniques,
mais des lois organiques ; nous avons donc encore besoin d’une marque distinctive
pour pouvoir conclure avec certitude d’une certaine expérience a une cause raison-
nable de cette expérience.» (DS 47; GA 1, 3, p. 36)

Fichte rejette donc I’ébauche de solution proposée par Kant. Sans doute la
finalité est bien une marque nécessaire de la rationalité, mais elle n’est pas un
critére suffisant, car les produits naturels organiques portent également la
marque de la finalité et relévent pourtant de la nature. La présence parmi les
phénomeénes d’objets produits selon des concepts de fin ne suffit donc pas a
elucider le probléme de I’existence d’autrui. On constate donc que dans la
Critique de la faculté de juger, Kant thématise explicitement le probléme de la
reconnaissance d’autrui, mais que la solution proposée est insatisfaisante:
I'extension qu’il accorde a ’application de la faculté de juger permet de com-
prendre le caractére organique de la nature, mais le domaine proprement
humain reste inaccessible.

II. La solution fichtéenne

1) La justification de la doxa

Ce sont précisément les difficultés inhérentes au systéme kantien qui
motiveront toute ’entreprise fichtéenne. La pensée de Fichte se situe dans le
prolongement direct du systéme kantien. On retrouve a travers son ceuvre
entiere tout a la fois le souci d’affirmer la parenté de sa recherche avec celle de
Kant et le constant besoin de s’en démarquer critiquement et de revendiquer
une profonde originalité. Si Fichte utilise sans cesse le systéme kantien comme
point de référence, il n’en est pas moins fermement convaincu de I’avoir en
quelque sorte mieux compris que Kant lui-méme, et il se pose comme tiche
d’achever le systéme critique dont Kant aurait seulement jeté les bases. Or,
selon Fichte, c’est précisément I’absence de solution au probléme du fonde-
l(ment de la communauté humaine qui témoigne de I'inachévement du systéme

antien:

«La preuve la plus frappante de I'inachévement du criticisme kantien consiste en ce
que Kant ne s’est pas expliqué sur ce point /a savoir comment est-ce que j'en arrive a
qdmeltre des étres rationnels hors de moil (...) Chez Kant, le principe qui nous pousse
a admettre des étres rationnels hors de nous ne se présente pas comme un principe
cpistémologique mais comme un principe pratique, comme il I’a établi dans la
formule de son principe moral, selon lequel je dois agir de telle sorte que ma fagon



198 IVES RADRIZZANI

d’agir puisse devenir une loi pour tout étre rationnel; mais je dois alors déja avoir

admis des €tres rationnels hors de moi; car sinon comment pourrais-je leur rap-

porter cette lo1?»8

Dans ce passage, Fichte lie explicitement achévement du systéme critique
et déduction de I'intersubjectivité. Le systéme kantien serait, selon lui, ina-
chevé pour n’avoir pas fait du «principe qui nous pousse a admettre des étres
rationnels hors de nous» un principe épistémologique, mais seulement un
principe moral. Dans son idée, c’est la doctrine de I'intersubjectivité qui
devrait fournir la clef de voiite qui, selon lui, faisait défaut au systéme kan-
tien.

Pour dépasser ’aporie kantienne et fonder la reconnaissance d’autrui sur
un principe épistémologique, Fichte doit nécessairement investir certains
phénomeénes d’une dimension nouménale. Comme le note Philonenko, «1’af-
firmation de I’existence d’autrui (...) ne peut étre justifiée qu’a la condition de
renoncer au dualisme kantien du monde intelligible et du monde sensible»°.
Dans les Legcons sur la destination du savant, Fichte dit explicitement que
«l’ensemble de ce qui est extérieur a ’homme ne doit pas seulement éviter
d’étre en contradiction avec ses concepts, de telle maniére que I’existence ou la
non-existence d’un objet lui correspondant fiit indifférente a ’homme, mais
au contraire, il faut aussi que soit donné quelque chose qui corresponde a cet
ensemble» (DS 46-47; GA 1, 3, p. 35). Le concept limitatif du nouméne ne
suffit pas. Il faut qu’une marque indiscutable de la liberté apparaisse dans le
champ méme des phénoménes. Fichte demande une «caractéristique siire et
infaillible de la rationalité dans le phénomeéne» (DS 47; GA L, 3, p. 36).

Mais Fichte peut-il mener a bien cette tiche dans le cadre d’une pensée
critique? Une solution au probléme du fondement de la communauté
humaine est-elle possible a I'intérieur de I'idéalisme transcendantal? Jacobi
n’a-t-il pas raison de prétendre que I'idéalisme est incapable de réfuter le
solipsisme ? Fichte, en affirmant la nécessité de faire du «principe qui nous
pousse a admettre des étres rationnels hors de nous» un principe épistémo-
logique, ne trahit-il pas I’esprit du systéme kantien? Mais d’un autre c6té, le
systéme transcendantal lui-méme n’est-il pas menacé si, tout en comprenant
une doctrine du droit, une éthique, une doctrine de I’histoire, il est incapable
de prouver que ’'homme ne se meut pas dans un univers d’automates? De
sorte que I’on peut se demander si le systéme kantien ne contient pas en germe
la nécessité de son dépassement.

En posant la question du fondement de ’admission des étres rationnels
hors de moi, Fichte va plus loin que Kant en rendant problématique ce qui

8 FICHTE, Wissenschaftslehre Nova Methodo (= NM), Hamburg, 1982, pp. 150-151;
entre crochets et en italique, précision apportée par la version paralléle, GA 1V, 2,
p. 142,

? A. PHILONENKO, La liberté humaine dans la philosophie de Fichte, Paris, 1966,
p. 51.



FONDEMENT DE LA COMMUNAUTE HUMAINE CHEZ FICHTE 199

chez celui-ci semblait aller de soi. Vieillard-Baron décrit le déplacement du
centre d’intérét qui s’opére entre Kant et Fichte dans les termes suivants:
«Allant plus loin que Kant, pour qui la communication faisait probléeme dans
la mesure ou I’existence d’autrui n’était pas elle-méme problématique, Fichte
met celle-ci en question et en fait le point de départ de sa réflexion» 1,

Fichte ¢tait d’ailleurs pleinement conscient de 1’originalité de sa démarche
etille dit. En 1794 déja, avant méme la rédaction des Principes!!, au début de
la seconde conférence des Legons sur la destination du savant, Fichte annonce
un sujet sur lequel «[il] croi[t] savoir quelque chose de fondamental». Il
poursuit en indiquant qu’il s’agit de «questions qui n’ont presque pas été
[remuées] jusque la» et précise un peu plus loin qu’il fait allusion a la com-
préhension du corps propre et a la déduction de I'intersubjectivité (DS 44-45;
GA1, 3, p. 34). Méme si cette déduction est absente des Principes et si Fichte
ne formulera pour la premiére fois sa doctrine de I'intersubjectivité que deux
ans plus tard dans le Fondement du droit naturel'?, le projet méme de fonder
une telle doctrine est aussi ancien que le systéme de la Doctrine de la Science,
et Fichte est d’emblée convaincu de faire ceuvre de pionnier dans un domaine
absolument fondamental.

Lorsque Fichte s’adresse a son public dans la conférence mentionnée, il
multiplie les précautions oratoires, et cela avant méme d’avoir seulement
annonce¢ la question dont il va traiter. «Si je pressentais parmi vous, Mes-
sieurs, beaucoup de philosophes populaires qui, sans nulle peine, sans nulle
réflexion, résolvent a I’aise, simplement griace a leur sens commun qu’ils
nomment sain, toutes les difficultés, alors je ne m’installerais a cette chaire
qu’en tremblant». Fichte sait bien qu’il risque de heurter le sens commun, la
doxa, par les questions qu’il va soulever. Ce sont, dit-il, des «questions
qu’oublient les dogmatiques qui tranchent de tout et que le sceptique n’ose
soulever sans risquer d’étre accusé de folie ou d’immoralité, ou des deux a la
fois» ( DS 44; GA 1, 3, p. 33). En parlant des dogmatiques et des sceptiques,
Fichte définit deux poles entre lesquels il prétend occuper une position
médiatrice. Entre le bon sens dénué de fondement des dogmatiques et le doute
des sceptiques qui menace de saper les bases de la moralité, Fichte va chercher
a fonder le «vrai» bon sens. Il ose soulever des questions qui risquent de le
faire taxer d’immoralité et de folie, mais il ne le fait pas dans un but malsain,
pour répandre le doute, mais au contraire pour justifier la doxa.

Si Fichte prend de telles précautions oratoires, c’est qu’il prévoit la résis-
tance a laquelle se heurtera son projet de fonder une doctrine de I'intersub-
jectivité. Et effectivement, cette doctrine suscitera un certain nombre de

' J.-L. VIEILLARD-BARON, op. cit., p. 117.
"WFICHTE, Les principes de la Doctrine de la Science, GA 1, 2.
12 FiCHTE, Fondement du droit naturel selon les principes de la Doctrine de la Science

(= DN), trad. A. Renaut, Paris, 1984 (GA I, 3 et 1, 4); cf. en part. la I partie de cette
ceuvre,



200 IVES RADRIZZANI

recensions a caractére extrémement virulent auxquelles Fichte, pour ne pas
étre de reste, répondra sur un ton analogue !3.

Loin de découvrir en Fichte le fondateur génial d’une nouvelle partie de la
philosophie, ses contemporains ont vu en lui bien au contraire le tenant d’une
position dangereuse qui leur semblait mener directement au solipsisme. Dés
le début de son enseignement a Iéna, Fichte était considéré presque univer-
sellement comme I'incarnation de I’«égoisme philosophique» '4. On faisait de
sa philosophie une philosophie du moi pur. Fichte devenait une figure tita-
nesque et grotesque, créant dans un effort prométhéen le monde a partir de son
propre moi, et sa déduction de I'intersubjectivité était comprise comme une
tentative a la fagon du baron de Miinchhausen de se sortir d’un bourbier en se
tirant par les cheveux. Ainsi I’un des recenseurs du Fondement du droit naturel
dénoncera comme «absurde» la volonté de «déduire du moi, qui ne peut
sortir de lui-méme (...) existence d’étres extérieurs au moi, d’une pluralité
d’hommes coexistants» 13,

L’accusation de solipsisme adressée a celui que plusieurs interprétes
contemporains considérent comme le fondateur de la théorie de 'intersub-
jectivité !¢ est pour le moins paradoxale. A I’époque, seul, a notre connaissan-
ce, le philosophe Reinhold était venu prendre la défense de Fichte, dans une
recension parue en 1798:

«Cette déduction qui pour tant d’auteurs de recension a constitué une pierre
d’achoppement ne peut étre tenue pour superflue que du fait que I’on ignore ou que
I’on oublie qu’une philosophie pure (...) n’ose présupposer rien de ce qu’elle tire de
’expérience, dans la mesure ou elle doit déduire elle-méme I’expérience, que,
comme science rigoureuse, elle n’a la faculté de reconnaitre ce qui est effectivement
réel que dans la mesure ou elle peut en démontrer la nécessité. » 7

En écrivant cela, Reinhold se faisait le fidele interpréte des intentions de
Fichte et attirait I’attention sur I’un des points que Fichte a le plus a cceur: la
justification de la doxa. En effet, selon Fichte, la philosophie doit former un
tout cohérent, un systeme a I'intérieur duquel tout se laisse rigoureusement
déduire et non un agrégat de propositions isolées tirées ¢a et la de I'expérience

13 Cf. X. LEON, Fichte et son temps, 1, Paris, 1922, pp. 506-508; I'introduction au
Fondement du droit naturel de la GA 1, 3, pp. 305-310; A. RENAUT, Présentation, in:
Fondement du droit naturel, trad. cit., pp. 9-12.

14 Cf. R. LAUTH, « Le probléme de I'interpersonnalité chez J.-G. Fichte», in Archives
de philosophie, 25, p. 327.

1s Recension parue en 1796 dans les « Gottingische Anzeigen in gelehrten Sachen».
Citée d’aprés X. LEoN, op. cit., p. 507.

16 Cf. p. ex. R. LAUTH, art. cit., p. 344.

I” Recension parue dans I'«Allgemeine Literatur-Zeitung» d’Iéna en novembre
1798. Citée dans lintroduction au Fondement du droit naturel de la GA (I, 3
p. 308).



FONDEMENT DE LA COMMUNAUTE HUMAINE CHEZ FICHTE 201

commune. Cela ne signifie pas que les données de I’expérience soient fausses,
mais que le philosophe, avant de les utiliser, doit en apporter le fondement. Il
ne peut pas les tirer tout simplement de ’expérience, ce serait procéder la
dogmatiquement, il doit d’abord les fonder, c’est-a-dire les comprendre géné-
tiquement, comprendre comment elles sont nées pour lui, comment, néces-
sairement, il en est arrivé a les poser comme données. C’est 14 la tiche de la
théorie. Elle doit enseigner comment le monde est, comment il nous est
donné, a I'inverse de la pratique qui doit enseigner comment le monde doit
étre transformé a travers I’action des étres raisonnables. La tiche de la théorie
est donc d’assurer un fondement légitime aux représentations du monde
empirique, telles que nous les donne le sens commun, de fonder scientifique-
ment la croyance en le sens commun. C’est ce que Philonenko appelle la
«justification de la doxa» 18, Il ne s’agit nullement dans la théorie de dépasser
'expérience sensible. Le résultat de la théorie est pure empirie. «La troisiéme
époque ou la philosophie existe effectivement est celle ou I’homme grice 4 la
philosophie revient a la croyance en I’expérience» '°. Le philosophe, dans son
effort de fondement, se détache d’abord du monde sensible qu’il met en
suspension, par abstraction, mais qu’il doit s’efforcer de retrouver. Au troi-
sieme stade, le philosophe retrouve I’expérience lorsqu’il I’a dédoublée par la
conscience, lorsqu’il a reparcouru la genése par laquelle ce monde s’est cons-
titué pour lui et par laquelle lui-méme s’est constitué face a ce monde. La
construction du réel est donc indissociablement liée a la construction du
moi.

L’entreprise de justification de la doxa est globale, aucun domaine ne doit
lui échapper. Or, parmi les représentations qui se présentent dans la con-
science, il en est certaines que le sens commun référe a des étres humains hors
de nous. Il semble «évident» qu’il existe hors de nous des étres qui nous sont
semblables. Toute notre vie pratique est guidée par une telle croyance, mais ce
n’est qu’une croyance. On se rappelle la fameuse formule de Jacobi: « C’est par
la foi que nous savons que nous avons un corps et qu’il y a en dehors de nous
d’autres corps et d’autres étres pensants. Véritable révélation, révélation mer-
veilleuse» 2°, Pour Fichte, cette «révélation merveilleuse» ne suffit pas. Ce
serait abdiquer devant le dogmatisme et laisser la voie libre au scepticisme.
Autrui ne peut constituer une sphére privilégiée qui échappe a I'investigation
philosophique. En effet, comme le dit Fichte: « L’expérience apprend seule-
ment que la représentation d’étres rationnels hors de nous est contenue dans
notre conscience empirique; sur ce point il n’y a pas de contestation et aucun
solipsiste ne I’a encore contesté» (DS 45; GA 1, 3, p. 35). C’est une donnée

'8 A. PHILONENKO, La liberté humaine... p. 54 sq.

" FicHTE, Vorlesung itiber Logik und Metaphysik, GA 1V, 1, p. 193; cf. ég.
NM 25.

» Jacosi, Werke, 1V, p. 211.



202 IVES RADRIZZANI

empirique que nous faisons partie d’'une communauté humaine a I'intérieur
de laquelle nous occupons une place particuliére liée a notre individualité
propre. Mais comment cette donnée de la conscience nous est-elle «donnée» ?
C’est finalement nous qui nous représentons des étres rationnels finis hors de
nous, et sans le travail actif du sujet dans ce processus de représentation, ces
étres existeraient certes, mais ils n’existeraient pas pour nous. Les étres
humains n’existent donc pas pour moi indépendamment de la représentation
que je me fais d’eux. Mais quel est le fondement de ces représentations ? Si la
philosophie doit étre science, elle ne peut se contenter de la «révélation
merveilleuse» de Jacobi, elle doit lui conférer certitude, elle doit fonder
génétiquement la nécessité de la reconnaissance d’autrui.

2) Ouverture de ['un au multiple: le processus d’individuation
a) Déduction de la nécessité de 'existence d’autrui

La déduction de I'intersubjectivité appartient de droit a la partie générale
du systéme et aurait dd, selon le plan idéal, figurer dans les Principes qui,
comme le titre I'indique, ont pour tiche de présenter les principes généraux du
systéme et de fonder la possibilité des sciences particuliéres (telles que le
droit). Seulement, comme Fichte le reconnaitra lui-méme dans une lettre a
Schelling, les Principes sont inachevés?!, de sorte qu’ils n’étaient pas a méme
de remplir face aux sciences particuliéres la fonction qui leur était dévolue;
aussi est-ce de facon accidentelle que Fichte a dii consacrer en téte de sa
doctrine du droit une place importante a la déduction de I'intersubjectivité. Il
était cependant impérieux de rattacher cette déduction aux principes de la
Doctrine de la Science et de lui restituer la place qui lui convient, et c’est bien
ce que Fichte a entrepris dans une version peu connue de la Doctrine de la
Science, appelée communément « Nova Methodo» 22, dans laquelle il intégre
les résultats obtenus dans la doctrine du droit et les relie génétiquement au
reste du systéeme. Notre étude s’appuiera en grande partie sur cette derniere
ceuvre.

La théorie de I'intersubjectivité doit «déduire» la «nécessité» de I’exis-
tence d’autrui. Que signifie «déduire» dans ce systéme? Sur quoi la «néces-
sité» repose-t-elle? «Je prouve quelque chose a quelqu’un signifie que je
’ameéne a admettre qu’il a déja concédé telle proposition, du fait qu’aupara-
vant il en a déja concédé telle autre. Toute preuve présuppose donc que celui a
qui 'on veut prouver quelque chose a déja admis quelque chose de prouvé, et
deux personnes qui n’arrivent a se mettre d’accord sur aucun point ne peuvent
également rien se prouver I'une I'autre» (NM 7). Or, comme Fichte prétend a

21 FICHTE, Briefwechsel, ed. Schulz, I, Hildesheim, 1925, p. 323.
2 Cf. note n° 11.



FONDEMENT DE LA COMMUNAUTE HUMAINE CHEZ FICHTE 203

une valeur universelle de son systéme, il doit exister un principe premier que
chacun concede. «S’il n’existe rien de tel, toute philosophie systématique est
impossible» (NM 7; cf. ég. NM 27). Ce principe, quel est-i1? Selon Fichte,
comme nous ’avons déja noté auparavant, le monde extérieur pourrait certes
exister sans nous, mais il ne commence pas d’exister pour nous sans un début
d’activité théorique de notre part. C’est ce qui ameéne Fichte a affirmer le
primat du sujet et a le poser comme principe absolu de I’expérience.

Dans Nova Methodo, partant de I’expérience de I'intuition intellectuelle
par laquelle il invite ses auditeurs a découvrir en eux-mémes le principe du
systéme, le moi absolu, toujours actif, Fichte procéde dans un premier temps a
la «déconstruction» de la conscience par la mise en évidence de toutes les
conditions de possibilité de la conscience de soi, qui ont nécessairement di
étre remplies pour rendre cette expérience possible, puis, dans un second
temps, il opére sur un moi artificiel la reconstruction génétique de la cons-
cience par la combinaison des différentes conditions établies dans la premiére
partie. Le cercle est fermé lorsque le moi qui fait I’objet de ’expérience atteint
le stade ou se trouvait le philosophe au début de la démarche.

Conformément a la méthode qui vient d’étre brievement esquissée, ’exis-
tence de tout étre humain hors de moi doit étre provisoirement mise en
suspens jusqu’a ce qu’en soit démontrée la nécessité. N’acquiert de nécessité
dans ce systéme que ce qui est requis lors du processus par lequel le moi s’éléve
a la conscience. Déduire la nécessité de I’'existence d’autrui revient 2 montrer
que I’existence d’autrui est condition de possibilité de la conscience de soi.
Autrement dit, si, au cours de la genése du moi, il n’était pas indispensable de
faire intervenir autrui, si la raison individuelle pouvait étre expliquée a partir
d’elle-méme, si le moi pouvait atteindre a la conscience par un processus
purement immanent, ou si la présence d’un monde de choses suffisait a
provoquer le déclic nécessaire a 1’éveil de la conscience, il serait impossible
d’apporter la preuve transcendantale de ce que la représentation d’étres
humains hors de moi est nécessaire et non arbitraire, impossible donc de
réfuter le solipsisme. C’est en opérant une réduction transcendantale et en s’en
tenant rigoureusement a I’observation du moi que le philosophe doit mettre
en évidence les impulsions externes minimales qui ont permis la genése de la
conscience.

Venons-en maintenant a la déduction proprement dite. Le moi ne peut pas
prendre conscience de soi sans se poser et réfléchir sur soi. Lorsque, au début
de Nova Methodo, Fichte invite son auditeur a penser le concept de moi,
celui-ci entreprend de se poser, il entreprend ainsi une action déterminée. Il
aurait tout aussi bien pu poser autre chose (p. ex. une table). Il a donc opéré un
choix. Ce faisant, il s’est déterminé. C’est ce que Fichte appelle le passage du
déterminable au déterminé. Pour pouvoir se poser, le moi doit donc avoir a
disposition un déterminable dont il s’arrache. L’auditeur de Fichte qui,
conformément a la sollicitation qui lui a été adressée, entreprend de se poser,



204 IVES RADRIZZANI

s’est depuis longtemps élevé a la conscience et il dispose déja d’un détermi-
nable, mais qu’en est-il du moi qui fait I’objet de ’investigation ? Une fois que
la conscience a été nouée (angekniipft), son développement ultérieur ne pré-
sente pas de difficulté. La difficulté consiste uniquement a expliquer le début
de la conscience, Iorigine du premier concept (cf. NM 177-178).

«Ma réflexion est un arrachement a la masse [du déterminable], c¢’est par
conséquent un acte de limitation.» (NM 161) Comment le moi absolu peut-il
parvenir a la conscience de soi, comment peut-il réfléchir sur soi et par
conséquent se limiter, puisque, en vertu précisément de son absoluité, il est
illimité? Comment enfin se procure-t-il le déterminable dont il s’arrache pour
passer au déterminé? «La limitation n’est pas limitation du moi et n’est pas
pour le moi si le moi lui-méme ne se ’attribue pas» (NM 172). Il n’est donc
possible d’expliquer la conscience qu’a la condition d’admettre que le moi
absolu entreprenne librement de s’autodéterminer et s’engage de lui-méme
dans le processus d’individuation.

Cependant, «un acte conscient de limitation n’est pas possible sans connai-
tre quelque chose que I’on admette se trouver au-dela de la limite, or cela n’est
pas possible [en effet, le moi absolu ne peut rien poser hors de soi], par
conséquent la réflexion ne I’est pas non plus» (NM 161). Comment dés lors le
moi absolu peut-il former le concept de la libre auto-détermination, condition
de la conscience de soi?

Fichte procéde a la mise en évidence d’un cercle vicieux 23. En accord avec
I’absoluité du principe du systéme, le moi ne peut se poser que comme libre.
Pour me poser comme libre, je dois me trouver comme libre. Mais je ne peux
me trouver comme libre que si j’ai déja fait I’expérience de la liberté. Or, je n’ai
pas pu faire une telle expérience sans élaborer le concept d’une action libre.
Mais je ne peux pas €laborer un tel concept si je n’ai pas déja fait ’expérience
d’une action libre. Je ne peux pas vouloir quelque chose que je ne connais pas,
je ne peux pas connaitre quelque chose sans avoir déja porté ma volonté
dessus.

Il n’est possible de sortir de ce cercle qu’a la condition d’admettre une
«limitation originelle de la volonté» (NM 172, cf. ég. NM 161) et, comme il ne
peut y avoir de limitation pour le moi que dans la mesure ou il se ’attribue
lui-méme, «la limitation originelle de la volonté ne peut rien signifier d’autre
que la tache pour le moi de limiter soi-méme sa volonté» (NM 172). Cette
limitation, «je ne peux pas la produire moi-méme, car je ne pourrais la
produire que selon un concept d’elle, or je n’en ai pas; elle devrait par consé-
quent étre produite de ’extérieur, mais alors elle ne serait pas pour moi, elle
serait une chose en soi. C’est pourquoi il devrait en étre de telle sorte que je la

23 Cf. NM § 13; cf. ég. FICHTE, Le systéme de ['éthique selon les principes de la
Doctrine de la Science (= E), trad. P. Naulin, Paris, 1986, pp. 209-210 (GA 1, 5,
p. 200).



FONDEMENT DE LA COMMUNAUTE HUMAINE CHEZ FICHTE 205

produise et que je ne la produise pas, les deux ensemble. Le fait qu’elle soit
produite de ’extérieur serait limitation, le fait que je la produise serait acti-
vite» (NM 161). En d’autres termes, il n’est possible d’expliquer la conscience
de soi qu’a la condition d’admettre que j’aie une connaissance de la tiche de
libre autodétermination sans pourtant ’avoir produite moi-méme puisque je
ne peux pas en former le concept. Cette tdche doit donc venir de I’extérieur,
elle doit m’avoir été suggérée par quelqu’un qui a déja réalisé I’expérience de la
libre autodétermination et peut m’en communiquer le concept. Nous devons
donc admettre que «nous ne formons pas nous-mémes le premier concept,
mais [que] nous le recevons» (NM 178). Ainsi, «la raison individuelle ne peut
pas étre expliquée a partir d’elle-méme» (NM 177), ce que Fichte qualifie de
«résultat le plus important» (id.): je ne peux me poser qu’a la condition
qu’une «sollicitation» (dufforderung) a m’autodéterminer m’ait été adressée
et que je I’aie comprise comme telle.

Grace a la sollicitation, je prends connaissance «de ce que dans le concept
d’un autre étre rationnel I’on compte sur mon agir» (NM 181). Cette connais-
sance constitue bien la synthése de limitation et d’activité requise précédem-
ment et la sollicitation procure effectivement au moi le déterminable dontila
besoin pour se limiter et se poser comme moi individuel, car si la sollicitation
est le «fondement réel» (Realgrund) d’une résolution libre, elle est seulement
le «fondement de I’explication» (Erkidrungsgrund) et non le «fondement de
la décision» (entscheidende Grund) (NM 180): elle est certes une incitation
nécessaire au développement d’une activité libre et donc une condition trans-
cendantale de la conscience de soi, en cela elle est déterminante, mais comme
elle est sollicitation a une activité libre, la fagon dont le moi y répond n’est pas
déterminée, en cela elle est déterminable (cf. p. ex. NM 231). Ainsi le processus
d’individuation que la sollicitation a rendu possible est a la fois absolument
libre et conditionné tant formellement que matériellement. Ce paradoxe
apparent provient de ce que le fondement de ma causalité réside en méme
temps hors de moi et en moi. Hors de moi, car si I’étre hors de moi ne m’avait
pas adressé une sollicitation, d’une fagon générale je n’aurais pas pu entre-
prendre d’action. En outre, mon action est également conditionnée matériel-
lement, car a travers la sollicitation, il m’est indiqué la sphére de mon action
en général. Mais a I’intérieur de la sphére qui lui est indiquée a travers la
sollicitation, «le sujet a choisi; il s’est donné a lui-méme, absolument, la
détermination la plus proche qui délimite son action; c’est la détermination
ultime de sa causalité qui, seule, trouve uniquement et entiérement en lui sornr
fondement» (DN 57; GA I, 3, p. 349). Voila ainsi expliqué comment le moi
absolu peut se limiter et s’engager dans le processus d’individuation sans pour
autant perdre son absoluité.

La déduction de la sollicitation revét une importance majeure dans la
théorie fichtéenne de I’intersubjectivité. En effet, si je comprends qu’une
sollicitation m’a été adressée, je dois nécessairement en inférer I’existence



206 IVES RADRIZZANI

d’un étre raisonnable hors de moi. Cette sollicitation doit avoir une cause, et
comme ce n’est pas moi qui en suis a I’origine, comme je I’ai «regue», je dois
en inférer que la cause m’est extérieure. De plus, I’€tre qui est source de la
sollicitation et qui a voulu grace a elle me communiquer le concept de la tiche
de libre autodétermination doit étre «capable de former le concept de ce
concept» (E 211; GA 1, 5, p. 221), ce doit donc étre un étre raisonnable. «Si
[’&tre raisonnable] est ainsi sollicite a agir, il doit nécessairement poser hors
de soi un étre raisonnable, cause de la sollicitation, et donc d’une fagon
générale poser hors de soi un étre raisonnable» (DN 54; GA 1, 3, p. 347). La
sollicitation ne peut donc étre expliquée que par un agir libre hors de moi. Par
conséquent, I’existence d’autrui est une condition constitutive de la cons-
cience de so124.

Nous retrouvons ici, sous une forme plus radicale, la thése aristotélicienne
selon laquelle ’homme est un étre social qui a essentiellement besoin de la
médiation d’autrui pour réaliser son essence?s. En fondant ainsi la socialité
nécessaire de I’homme, Fichte dépasse le point de vue individualiste prédo-
minant dans des théories sociales comme celles de Rousseau ou de Kant. Chez
lui, 'individu n’est pas un petit monde se suffisant a soi-méme, pareil seule-
ment a d’autres petits mondes de méme structure et obéissant aux mémes lois.
«L’homme ne devient homme que parmi les hommes» dira Fichte dans une
formule souvent citée (DN 54; GA 1, 3, p. 347). Il «ne subsiste que dans le
tout, par le tout, et en tant que partie du tout» (NM 177). Isolé, ’homme n’est
pas un étre complet?%, Il ne peut pas réaliser son essence, qui est de se poser
soi-méme, de s’élever a la conscience, puisqu’il ne peut le faire que si une
sollicitation lui a été adressée. L’individu humain est ainsi fondamentalement
déterminé par un «manque» (Mangel, NM 177) et c’est précisément ce man-
que en lui qui permet d’«expliquer la connaissance d’un étre rationnel hors de
lui» (NM 177). Si ’homme était un étre complet par lui-méme, s’il pouvait se
dispenser de la médiation d’autrui pour se poser, I’existence d’autrui ne serait
pas une condition transcendantale de la conscience de soi et il serait impos-
sible de fonder rationnellement la socialité de ’homme, impossible d’opposer
au solipsisme autre chose que la «révélation merveilleuse» de Jacobi. Chez
Fichte, comme I’a trés bien dit Naulin, la relation a autrui n’est donc pas «un
é¢vénement contingent qui adviendrait a un étre déja présent a lui-méme dans
une réflexion solitaire, mais une relation originaire, une condition nécessaire
de toute conscience de soi, et donc de toute vie personnelle»?’.

HCLE211(GALS, p. 221): «C’est une condition de la conscience de soi, de I’égoité,
que d’admettre un étre raisonnable réel hors de soi.»

2 Cf. ARISTOTE, Magna Moralia, 1212 a 15.

2 Cf. DS 48 (GA1, 3, p. 37): «[L’homme] n’est pas un homme entier, achevé, et il se
contredit lui-méme s’il vit isolé».

27 P, NAULIN, « Philosophie et communication chez Fichte» in Revue internationale
de philosophie, 25, 1969, pp. 410-411.



FONDEMENT DE LA COMMUNAUTE HUMAINE CHEZ FICHTE 207

Avec la preuve de la nécessité de I’existence d’autrui, Fichte a fondé la
croyance en le sens commun. Il convient cependant de souligner les limites
d’application de la démonstration, liées au caractére transcendantal de la
déduction. Si Fichte peut dire qu’il est possible «de démontrer rigoureuse-
ment a priori qu'un étre rationnel ne devient pas rationnel a 1’état isolé mais
que I’on doit admettre au moins un individu hors de lui qui I’éléve a la liberté»
(E211; GA L 5, p. 201), il se doit d’ajouter qu’il est impossible de démontrer
strictement a priori a partir d’un seul sujet ’existence de plus d’un individu
hors de lui. En effet, puisque la déduction se meut sur le plan transcendantal,
elle ne peut dégager que les conditions minimales nécessaires a 1’éveil de la
conscience, or une seule sollicitation (pour peu qu’elle ait été comprise comme
telle) suffit a expliquer un tel éveil. Il faut cependant ajouter que si quelqu’un a
besoin de quelqu’un d’autre pour s’¢lever a la conscience, cette seconde per-
sonne a eu besoin elle-méme d’une troisieme, et ainsi de suite. «Si d’une fagon
geénérale, il doit y avoir des hommes, ils doivent nécessairement étre plusieurs
(...) Dés que I’on détermine complétement ce concept [le concept d’homme],
on est conduit a partir d’'un individu a en admettre un deuxiéme afin de
pouvoir expliquer le premier. Le concept d’homme n’est donc nullement
concept d’un individu, car c’est 1a quelque chose d’impensable, mais celui
d’un genre» (DN 54-55; GA 1, 3, p. 347). La déduction a priori de I’existence
d’autrui permet bien d’étayer la thése d’une pluralité de sujets, mais qui ne
sont encore reliés que dans une chaine linéaire. Cette déduction sera utilement
complétée par la déduction de la reconnaissance d’autrui 8.

Si ’on remonte la chaine de ’humanité, on en viendra nécessairement a
poser un individu premier dont la conscience, nous dit Fichte, ne peut étre
expliquée qu’en «admettant un étre encore supérieur et incompréhensible»
(NM 178): «un esprit les [= le premier couple d’étres humains] prit en charge,
comme le représente un antique et vénérable document [= la Bible]» (DN 55;
GA, 3, p. 348). Cette référence a la tradition biblique parait particuliérement
malheureuse; elle ne satisfait aucunement aux exigences du systéme et con-
stitue pour cette théorie de la sollicitation une grave faiblesse en sapant les
fondements mémes sur lesquels Fichte a développé toute son argumentation.
En effet, si la sollicitation a pu venir une fois d’un «étre supérieur et incom-
préhensible», elle a pu en venir plusieurs fois. Il ne serait dés lors plus correct
d’inférer de la présence d’une sollicitation en nous ’existence d’étres humains
hors de nous, et 1a déduction de la sollicitation ne permettrait plus de fonder la
communauté humaine. On ne comprend pas non plus comment le premier
individu a pu percevoir la sollicitation émanant de cet «étre supérieur», de
sorte que le recours a la théologie traditionnelle sape également les bases de la
déduction de la reconnaissance d’autrui. Enfin, d’ou vient ce Dieu que Fichte
fait soudain intervenir dans sa démonstration ? Il ne peut pas étre autre chose

2% Cf. p. 210.



208 IVES RADRIZZANI

que le moi absolu puisque celui-ci englobe toute réalité et qu’il ne peut rien y
avoir hors de lui. Mais alors nous retombons dans le cercle vicieux que la
théorie de la sollicitation devait précisément permettre d’éviter: pour expli-
quer comment le moi absolu s’engage dans le processus d’individuation, il
fallait expliquer la présence d’une connaissance que le moi absolu ne pouvait
avoir produite lui-méme, et maintenant ce devrait étre ce moi absolu lui-
meéme qui procurerait cette connaissance. On le voit, la réponse de Fichte sur
ce point constitue un résidu dogmatique qui ne s’accorde pas avec le reste du
systéeme. Il semble d’ailleurs que Fichte ait vu la difficulté. Il ne reprendra pas
dans le Systéme de I'éthique ’explication maladroite qu’il avait développée
dans le Fondement du droit naturel et dans Nova Methodo.

Il nous reste, pour clore ce chapitre sur la déduction de I’existence d’autrui,
a considérer la relation entre les divers moi individuels. Nous avons vu qu’a
travers la sollicitation, je suis relié a la chaine de I’humanité et que j’entre dans
une société composée d’une pluralité d’individus qui se sont eux-mémes
préalablement entre-sollicités. Mais que sont par rapport 2 moi ces individus
et que sont-ils par rapport au moi absolu?

«Je ne peux pas me trouver sans [trouver également] des étres qui me sont
semblables hors de moi, car je suis individu. [Or dire «je suis un individu» n'a
pas de sens si l’on ne pense pas également d’autres étres rationnels.] Ainsi mon
expérience part d’un régne d’étres rationnels auquel j’appartiens également»
(NM 151). En s’engageant dans le processus d’individuation, le moi s’ouvre a
la multiplicité des individus qui composent la société. L’individualité impli-
que laltérité: je ne m’individue que face a un toi. Je ne me pose comme
individu qu’en m’opposant a I'individualité des autres, qu’en relation aux
autres. Seulement, si nous avons déduit que le toi en tant que cause de la
sollicitation doit étre hors de moi, il ne peut étre hors du moi absolu puisque
celui-ci englobe toute réalité. Il ne peut donc m’étre extérieur qu’en tant que je
me pose comme moi individuel, et ’altérité des individus face auxquels je me
pose ne peut pas étre absolue. Ceux-ci doivent comme moi étre issus du moi
absolu; comme moi, ils doivent s’étre engagés dans le processus d’individua-
tion en s’autolimitant pour réaliser la tiche qu’ils se sont fixée a partir d’'une
sollicitation qui leur a préalablement été adressée. Les divers individus qui
composent la société ne peuvent donc étre qu’autant de manifestations de
'unique en soi (le moi absolu) dont ils concrétisent divers possibles. « Tous les
individus sont renfermés dans I'unique grande unité de I’esprit pur»?, le
monde intelligible, que Fichte qualifie également de «régne de la raison»
(p. ex. NM 176) ou de «masse du purement spirituel» (NM 149). Ainsi,
comme I’a noté Xavier Léon, «distincts numériquement, les individus ne le
sont pas qualitativement, ['universel qui se répéte en eux étant un et le méme
en tous»*. Ce point sera repris plus loin.

 FicHTE, Uber die Wiirde des Menschen, GA 1, 2, p. 89.
30 XAVIER LEON, op. cit., 11, 2, p. 165.



FONDEMENT DE LA COMMUNAUTE HUMAINE CHEZ FICHTE 209

b) Déduction de la perception d’autrui

La déduction de la nécessité de I'existence d’autrui est d’une importance
cardinale pour la théorie de I'intersubjectivité. Il reste cependant a fonder la
reconnaissance d’autrui. Il a été démontré jusqu’a présent la nécessité d’une
sollicitation; il a en outre été déduit que cette sollicitation doit nous venir de
’extérieur, mais il n’a pas encore été question du mode selon lequel cette
sollicitation nous parvient.

La preuve de la nécessité de I’existence d’autrui constitue indiscutablement
un dépassement de la position kantienne: I’existence d’un étre libre hors de
moi est désormais une nécessité théorique et non plus un simple postulat
pratique. Mais la difficulté n’est encore que partiellement levée. En fondant la
nécessité d’une relation sujet-sujet et donc le dépassement de la relation
sujet-objet, Fichte ne trahit-il pas I’esprit de la philosophie critique en réins-
taurant la chose en soi et en opérant de ce fait le retour a une position
dogmatique ?

Aprés Kant, Fichte affirme que «la raison [= les étres rationnels] hors de
nous n’est qu'un noumeéne» (NM 228); ainsi conformément a I’esprit de la
philosophie critique, Fichte estime qu’il ne peut y avoir de relation sujet-sujet
directe; mais la reprise du terme kantien de «nouméne» peut préter a équi-
voque, et I’'on ne comprendra la subtilité de la position fichtéenne que si I'on
prend garde au déplacement de sens qui s’est opéré. Dans le systéme fichtéen,
ou le moi absolu est principe de toute réalité, il ne saurait étre question d’une
chose en soi possédant une existence séparée, il ne peut donc pas y avoir de
chose en soi absolue (ce serait retomber dans le dualisme kantien phénoméne-
noumene), il peut seulement y avoir des choses en soi «pour nous». Fichte
distingue ainsi le plan de la pensée et le plan de I'étre et ne parle de nouméne et
de chose en soi que dans le premier cas. Peut étre séparé sur le plan de la pensée
ce qui ne fait qu’un sur le plan de I’étre. La substitution de ’opposition
phénoméne-nouméne par ’opposition pensée-étre traduit le déplacement de
Paccent du probléme, qui s’est opéré entre Kant et Fichte et crée I’espace pour
une nouvelle conception du rapport phénoméne-noumeéne. Ceux-ci ne sont
plus absolument opposés, ils doivent donc pouvoir étre articulés I'un sur
autre.

Partant de la sollicitation, nous avons inféré ’existence d’étres libres hors
de nous, cause de la sollicitation. Cette inférence n’est, sans doute, qu'un
produit de la pensée !, mais elle s’appuie sur des phénomeénes: «Il est certes
vrai que la raison hors de nous n’est qu’un noumeéne; je tiens chacun pour
rationnel et pour libre, mais personne n’exige que j’entende, que je voie ou que

3LCE. NM 150: «Les étres raisonnables hors de moi sont uniquement pensés pour
expliquer le divers. Je ne pergois pas la raison et la libre volonté d’autres [étres raison-
nables] hors de moi, je ne fais que la conjecturer a partir d’'un phénoméne dans le monde
sensible .



210 IVES RADRIZZANI

je pergoive par un sens externe sa rationalité, chacun exige pourtant que je
conclue a cela a partir de certains phénoménes, auxquels seuls nous soyons
contraints de conférer la pensée de la raison» (NM 228). La question qu’il
nous faut maintenant aborder est celle de la relation entre «certains phéno-
meénes» comme celui de la sollicitation, et les noumeénes dont ils sont les
produits et auxquels ils permettent de renvoyer. Il nous faut en d’autres termes
«déduire (...) une perception de la liberté et de la rationalité hors de moi»
(NM 228).

Pour pouvoir comprendre la sollicitation, j’ai dii la percevoir. «La solli-
citation qui m’était adressée était, comme toute impression, en tant que
perception (...) limitation de mon agir physique et par conséquent de ma force
physique (...) Il est clair que pour expliquer cette limitation, il me faut admet-
tre une force physique hors de moi, car seul quelque chose de physique a de la
causalité sur quelque chose de physique (...) Il est conclu ici a partir de la force
sensible en tant qu’elle est déterminée a un déterminant homogéne»
(NM 233). Mais comme la sollicitation ne peut émaner que d’un étre ayant
déja réalisé I’expérience de la liberté pour pouvoir m’en communiquer le
concept, cette «force physique hors de moi» doit étre «régie par la volonte
d’un individu hors de nous, déterminé et caractérisé par cette volonté» (NM
239). Or comme cette force doit €tre I'instrument de la volonté d’un étre libre,
elle doit pouvoir étre déterminable. «Le déterminable correspondant nous
donne le concept et la perception d’un corps articulé, d’une personne, hors de
nous» (NM 239).

Conformément aux principes de la philosophie critique, je ne peux perce-
voir immédiatement la liberté et la rationalité d’autrui. Etant donné la fini-
tude de la raison humaine, je ne peux que 'inférer en remontant par induction
du conditionné (le corps, les actions, les manifestations d’autrui) a la cause
(Pintentionnalité, la volonté d’autrui). Mais cette inférence a €té au préalable
fondée transcendantalement par la déduction de la nécessité d’une sollicita-
tion émanant d’un étre libre.

Certes, comme le moi ne peut avoir qu’une connaissance médiate d’autru,
a travers I’intuition sensible, le moi et le toi ne sont jamais saisis sur le méme
mode: alors que j’ai un contact direct avec moi-méme dans I’intuition intel-
lectuelle, je n’ai jamais qu’un contact indirect avec le toi, a travers ses modes
d’apparaitre dans le monde phénoménal, a travers son corps, ses actions. «Je
suis celui qui assiste immédiatement a I’élaboration de ses fins et qui ne passe
qu’alors a la manifestation sensible; tu es celui qui ne m’apparait pas en tant
que noumeéne mais en tant que phénoméne» (NM 232). Mais je sais que le toi
doit €tre un véritable pendant (Gegenstiick, NM 232) du moi, que je ne peux
donc pas le réduire a la simple apparence objective a travers laquelle je le
pergois, mais que je dois nécessairement lui restituer son autonomie, aussi
siirement que j’ai compris la sollicitation qu’il m’a adressée. I1 me faut par
conséquent impérativement inférer du phénomeéne a travers lequel il m’ap-



FONDEMENT DE LA COMMUNAUTE HUMAINE CHEZ FICHTE 211

parait qu’il est manifestation d’une volonté nouménale qui ne peut étre objet
d’expérience externe et voir ainsi «dans le toi un vrai moi (et non pas une pure
projection subjective)»32.

Voici ainsi menée a terme ’entreprise de justification de la doxa. Tout en se
maintenant dans le cadre d’une pensée critique, Fichte est parvenu a fonder
transcendantalement la nécessité théorique de I’admission de volontés nou-
meénales disposant d’une sphéere de liberté sur laquelle nous n’avons pas prise.
Il a montré que ces volontés doivent s’exprimer dans des corps articulés,
instruments de leur causalité, par I'intermédiaire desquels seulement j’ai été a
méme de percevoir la sollicitation. Il a pu de ce fait établir 1égitimement un
pont entre certains phénomeénes portant indiscutablement la marque de la
liberté (telle la sollicitation) et certains noumeénes. Il a ainsi dépasseé le «dua-
lisme kantien du monde intelligible et du monde sensible» et relié la théorie et
la pratique.

En effet, les volontés nouménales ne sont pas séparées sur le plan de I’étre
mais de la pensée. Elles ne sont pas des en soi irréductibles et absolument
inconnaissables, car elles sont toutes issues du moi absolu dont elles tirent leur
étre, et ne sont chacune que ’expression de I’'un des possibles contenus en lui.
Sans doute ont-elles perdu conscience de leur étroite parenté lorsqu’elles se
sont engagées dans le processus d’individuation, et la société, déchirée par
I’antagonisme des volontés particuliéres qui la composent, refléte-t-elle mal,
sous cette forme atomisée, le moi absolu dont elle est ’'expression. Aussi est-ce
au philosophe, dans son effort de fondement, de mettre en évidence le lien
qui rassemble en une seule famille tous les membres de la communauté
humaine.

3) Retour du multiple a l'un: le dépassement de I'individualité
a) Ambivalence du processus d’individuation

Fichte a, comme nous I’avons vu, fondé la nécessité d’une multiplicité
d’étres singuliers. Ce n’est que face a un toi que le moi peut s’élever a la
conscience. Le moi ne peut se poser que comme individu et face a d’autres
individus. En faisant ainsi du processus d’individuation et de I’existence
d’autrui autant de conditions de la conscience de soi, il pourrait sembler que la
position fichtéenne conduise a une valorisation sans précédent de I'individu.
Si tel était le cas, on comprendrait alors mal comment, a la méme époque,
Fichte pouvait écrire, dans la Seconde introduction a la Doctrine de la Science,
en réponse a ’accusation d’égoisme qui avait été portée contre lui, que «’es-
sence [de son systéme], du début a la fin, consiste a négliger théoriquement

32R. LAUTH. art. cit. p. 339.



212 IVES RADRIZZANI

I'individualité et a la dépasser pratiquement»33. Pour pouvoir interpréter
correctement cette affirmation apparemment paradoxale, il convient d’ap-
porter un correctif a la déduction de I'intersubjectivité telle que nous I’avons
exposée jusqu’a présent; il nous faut, plus précisément, replacer cette déduc-
tion a la place qui lul revient dans la dialectique du systéme, mettre en
¢vidence 'ambivalence de I’acte par lequel le moi s’est engagé dans le pro-
cessus d’individuation, ce qui nous ameénera a envisager la doctrine de I'in-
tersubjectivité sous un éclairage bien différent.

D’un coté, le processus d’individuation rendu possible par la sollicitation
remplit une fonction extrémement positive puisqu’il est condition de la con-
science de soi et donc condition de la réalisation de I’essence de ’homme qui
est de se poser soi-méme. D’un autre coté, il introduit la finitude dans le moi,
I’aliénation. En effet, le moi absolu, principe du systéme, ne peut pas étre
limité en raison méme de son absoluité. Mais il ne peut pas prendre conscience
de soi sans se poser dans des limites. Or, comme ’absoluité du moi ne peut pas
étre supprimée, le moi ne peut pas poser de limites, fiit-ce librement, sans
chercher a les repousser; c’est pourquoi il tend a supprimer la limitation de
son pouvoir moral qu’avait permis la sollicitation, a effacer progressivement
I’altérité dans un processus de perfectionnement et a reconstituer I’unité per-
due. Mais puisque I’altérité était condition de possibilité du moi, source de la
sollicitation par laquelle il était entré dans la communauté humaine, il tend
donc paradoxalement, dans son effort de s’affranchir de la finitude, a suppri-
mer sa propre condition de possibilité.

L’histoire du moi individuel prend ainsi place entre deux pdles supra-
individuels: le moi absolu, anhistorique, dont il s’est arraché mais qu’il peut
en tout temps redécouvrir dans ’expérience de I'intuition intellectuelle et,
d’autre part, le moi absolu supra-historique vers lequel il tend a I'infini, et que
Fichte appelle également le «moi comme idée» (SI 310; GA 1, 4, pp. 265-
266).

b) La communauté humaine comme préparation a la communion des
saints

Partant de I’'un, le moi ne découvre la multiplicité que pour pouvoir rega-
gner I'un. Le moment de la communauté humaine est celui de la dispersion, de
I’éclatement du moi absolu en une multiplicité d’individus particuliers. Mais
I’éparpillement n’est pas absolu, et aucun individu n’est totalement étranger
aux autres, car chacun n’est jamais que la réalisation d’un des possibles

33 FICHTE, «Seconde introduction & la Doctrine de la Science» (=SI), trad. A. Phi-
lonenko, in Euvres choisies de philosophie premiére, Paris, 1964, p. 311 (= GA 1, 4,
p. 267).



FONDEMENT DE LA COMMUNAUTE HUMAINE CHEZ FICHTE 213

contenu dans le moi absolu dont il est 1ssu. Aussi, les membres de la com-
munauté humaine ne sont-ils jamais sans lien entre eux. De plus, ce n’est pas
seulement ’origine qu’ils ont en commun, mais également la fin vers laquelle
ils tendent. « Tous les individus qui appartiennent a ’humanité sont différents
entre eux; il n’y a qu’un point ou ils s’accordent totalement, leur but ultime, la
perfection» (DS 52; GA 1, 3, p. 40).

L’homme ne doit pas se contenter passivement de sa situation dans la
finitude, il ne peut se satisfaire des déterminations qu’il s’est données, ce serait
aller a I’encontre de son essence, se pétrifier dans I’étre, se vouer a la mort.
L’homme doit par une activité incessante dépasser a I'infini toutes les déter-
minations qui entravent sa liberté. Le moi ne peut se contenter de sa finitude,
il doit tendre a la perfection.

«Si tous les hommes pouvaient devenir parfaits, (...) ils seraient tous
entiérement identiques entre eux; ils ne seraient plus qu’un, un seul sujet (...).
La fin ultime et supréme de la société est ’'unité totale et 'unanimité entre tous
les membres possibles de cette société» (DS 52-53; GA L, 3, p. 40). Faire ainsi
de I’identité et de I’'unanimité le critére de la perfection revient a dire que tout
ce qui porte une marque personnelle, tout ce qui revét un caractere singulier,
comporte une certaine part d’imperfection. Le niveau atteint sur le chemin de
la perfection est donc fonction du degre de réduction des différences interin-
dividuelles, ce processus d’entre-assimilation culminant a I'infini dans la
communauté supra-historique ou tous les hommes ne seraient plus qu'«un
seul sujet», et que Fichte appelle «communion des saints» (E 243; GA 1, 5,
p. 230).
© L’individualité, quoique nécessaire puisqu’elle était condition de la con-
science de soi, ne saurait donc constituer une fin en soi. Sur ce point, Fichte
prend explicitement position contre Kant (cf. E 243; GA L, 5, p. 230). A Kant
qui affirmait que «’homme et, en général, tout étre raisonnable, existe comme
fin en soi et non pas simplement comme moyen»34, Fichte répond que
’homme n’est une fin qu’«en tant que moyen de réaliser la raison» (E 244:
GA, 5, p. 230). L’individualité n’exprime jamais qu’une facette particuliére
de la raison, et sa fonction est de s’effacer devant un moi supra-individuel, le
moi comme idée, identique a la raison elle-méme tout entiére: «la raison est
'unique en soi (das einige an sich) et 'individualité n’est qu’accident; la raison
est fin et la personnalité moyen; la personnalité n’est qu'une maniére parti-
culiére d’exprimer la raison et doit toujours se perdre dans la forme univer-
selle de celle-ci. Seule la raison est éternelle (...); quant a I'individualité, elle
doit sans cesse mourir» (SI303; GA I, 4, pp. 257-258). Ce passage, dans lequel
Fichte explique clairement sa fagon de considérer la relation du singulier a
Puniversel, est une bonne illustration de I’'ambivalence du processus d’indi-

_3“' KANT, Fondements de la métaphysique des meurs, trad. V. Delbos revue par A.
Philonenko, Paris, 1980, p. 104 (BA 64-65).



214 IVES RADRIZZANI

viduation dont il a été question précédemment: d’une part, ’individualité
remplit une fonction indispensable, elle est «moyen», c’est 1a son rdle positif;
d’autre part, elle est uniquement moyen et non fin, elle est imparfaite, car elle
porte la marque de la finitude, elle n’exprime jamais qu’un aspect de 1’uni-
versel et, en vertu de I’absoluité du principe du systéme, elle est a I’'infini
condamnée a se supprimer comme telle, a se dépasser dans de nouvelles
formes toujours plus universelles, elle doit tendre a fusionner avec les autres
individualités. On comprend dés lors comment Fichte, réduisant ainsi I'in-
dividualité a un simple accident de la raison, destiné sans cesse a «se perdre
dans la forme universelle de celle-ci», pouvait affirmer de son systéme qu’il
consiste de part en part «a négliger théoriquement I’individualité et a la
dépasser pratiquement». Fichte, selon une excellente formule de Masullo,
«n’est pas parvenu a concevoir la raison comme I’unité vivant tout entiére et
uniquement dans la multiplicité des [étres] singuliers»35. Exprimé positive-
ment, la raison ne vivra pleinement qu’une fois la multiplicité ramenée a
I’unité.

Comment la collection d’accidents que forme la multiplicité des €tres
individuels parvient-elle a reconstituer, a travers la dialectique de ’histoire,
I’en soi dont elle est issue? Comment la multiplicité peut-elle regagner I'un?
Le processus de suppression des différences individuelles ne consiste pas en
une réduction unilatérale du toi au moi, ou inversement du moi au toi. «Seul
est libre celui qui veut rendre libre tout ce qui I’entoure» (DS 52; GA 1, 3,
p. 39). Pour faire triompher I'un, il ne s’agit donc pas d’imposer a toute la
communauté son propre moi. Au contraire, I’'amour vaniteux de son propre
soi et le non-respect corrélatif de la liberté d’autrui caractérisent précisément
I’époque marquée par I’éclatement de la société et par son morcellement en
une multiplicité de volontés antagonistes. « L’accession de I’homme a la vie
spirituelle suppose, selon ’expression de Xavier Léon, le sacrifice de ce qu’il y
a de purement individuel dans I’exercice de sa liberté, de tout son orgueil, le
sacrifice qui le rend, autant qu’il est en lui, impersonnel, capable de réaliser la
communauté spirituelle.» 3¢

L’impersonnalité, pour reprendre le terme de Xavier Léon, coincide avec
la rationalité. Si I’on fait de la raison I"unique en soi, il est clair que tout ce qui
divise les hommes ne peut ressortir qu’a I’ordre du non rationnel. Le processus
d’individuation a introduit dans le moi avec la finitude un élément non
rationnel, source d’antagonisme. Pour dépasser cette situation dominée par le
conflit entre les volontés particuliéres, ’homme doit, par un effort progressif
de décentration, faire taire toujours plus ses intéréts égoistes, pratiquer «I’ou-
bli de soi» (E 244; GA1, 5, p. 231) et ceuvrer a la transformation rationnelle de
la nature et de la société. L’absolu serait réalisé si tous les hommes parvenaient

35 A. MaAsuLLO, La comunita come fondamento, Napoli, 1965, p. 185.
36 X. LEON, op. cit., 11, 1, pp. 492-493.



FONDEMENT DE LA COMMUNAUTE HUMAINE CHEZ FICHTE 215

arendre leur action totalement transparente et rationnelle; I’action de chacun
coinciderait alors avec celle de son voisin, et ainsi serait réalisée cette com-
munauté spirituelle révée ou ’homme n’aurait plus d’attaches autres que
rationnelles, ou chacun ne serait plus relié aux autres que par ce qu’ils ont en
commun: la participation a la raison universelle, et ou tout antagonisme
cesserait.

Mais chez Fichte, I’absolu reste un idéal. Le retour a I'un, I'union mystique
entre tous les hommes a laquelle I’histoire doit nécessairement conduire et que
Fichte appelle «communion des saints» n’est qu’une idée régulative de la
raison pratique. C’est un idéal nécessaire qui doit soutenir toute I’action
humaine mais qui restera inatteignable, aussi longtemps du moins «que la
raison pure n’apparaitra pas en personne sur la terre»?’. En effet, toute la
dialectique du moi est marquée par la tension entre la finitude et 'infinitude;
or, si les hommes parvenaient a leur fin, c¢’est-a-dire s’ils arrivaient a s’affran-
chir de la finitude et a retrouver I'infinitude qu’ils ont perdue en s’engageant
dans le processus d’individuation mais qu’ils auront alors élevée a la cons-
cience, ils coincideraient avec Dieu. La «fin de la société» est donc impossible
a atteindre «aussi longtemps que ’homme ne doit pas cesser d’étre homme et
ne doit pas devenir Dieu» (DS 53; GA I, 3, p. 40). Ainsi, puisque la «com-
munion des saints» est un idéal irréalisable, la communauté historique ne
peut vivre que sur le mode de ’aliénation, ce qui a pour corollaire de menacer
dangereusement le sens de I’action humaine, aussi longtemps du moins qu’elle
n’est pas soutenue par une certitude religieuse.

Conclusion

En fondant la nécessité de découvrir derriére certains phénomeénes des
noumeénes, Fichte va plus loin que Kant. Autrui est plus qu’une hypothése
probable: il est condition de ma propre conscience. Il existe donc, aussi
sirement que je suis conscient de moi. La théorie de I'intersubjectivité
conduit donc a envisager le rapport entre phénoménologie et ontologie sous
un nouvel angle. Fichte a montré comment, sur le plan de la pensée, il est
possible, pour le moi individuel, de formuler des jugements d’existence.
Fichte parvient néanmoins a se maintenir dans le cadre d’une philosophie
critique, car la preuve de I’existence d’autrui n’implique pas le retour aux
choses en soi. Méme si je sais que je dois nécessairement inférer de certains
phénoménes qu’ils sont I’effet de noumeénes, cela n’a pas pour conséquence
qu’autrui devienne objet d’expérience externe. En raison de la finitude humai-
ne, le toi reste séparé du moi par une double médiation. Il ne m’apparait qu’au

37 La formule est de Fichte mais apparait dans un autre contexte (GA I, 4, p. 162). Cf.
€g. GA 1, 2, p. 89: «L’unité de I'esprit pur est pour moi un idéal inatteignable; fin
derniére mais qui ne se réalisera jamais».



216 IVES RADRIZZANI

travers de ses manifestations objectives et au travers de I'interprétation que
j’en donne. Mais comme je sais que je dois inférer du phénomeéne a travers
lequel il m’apparait qu’il est manifestation d’une volonté nouménale, I’entre-
prise de justification de la doxa a été menée a bien et une solution théorique au
probléme du fondement de la communauté humaine est ainsi apportée.

D’un autre c6té, I’acte par lequel le moi s’ouvre a la communauté humaine
a une fonction fonciérement ambivalente, moteur d’une dynamique de pro-
gres social tendant dialectiquement a la suppression de cette méme commu-
nauté et a I'instauration d’'une communauté supra-humaine dans laquelle le
moi absolu, qui s’est éparpillé a travers I’histoire dans les multiples moi finis,
retrouve son unité originelle. Si d’'un c6té, Fichte accorde un réle positif au
processus d’individuation puisqu’il est condition de la conscience de soi, il
peut, d’un autre c6té, légitimement affirmer que I’essence de son systéme
consiste a «négliger théoriquement I’'individualité et a la dépasser pratique-
ment», car loin de faire de la communauté humaine une fin en soi, loin
d’envisager la raison comme «l’unité vivant tout entiére et uniquement dans
la multiplicité des étres singuliers», Fichte, en privilégiant I'universel, réduit
le toi a n’étre qu’une expression particuliére de cette raison, qu’un «accident»
dont la fonction est de «se perdre», de «mourir» dans la forme universelle de
la raison. Dans cette perspective, la communauté humaine en vient a n’étre
qu’une étape dans la dialectique conduisant au ventriloquisme intégral de
'un.

Par plusieurs aspects, la doctrine fichtéenne de I’intersubjectivité annonce
les philosophies existentialistes contemporaines (ainsi faire du toi une condi-
tion du moi, avec pour corollaire la reconnaissance de la dignité inaliénable
d’autrui et 'exigence catégorique du respect mutuel de la liberté), mais I'ins-
piration profonde de la philosophie de Fichte, tournée tout entiére vers un
absolu transcendant (puisque inatteignable) et proclamant son désintérét pour
I'individuel, ressortit 4 une motivation étrangére aux penseurs du XX siécle
et qu’il serait pertinent de rapprocher de celle qui sous-tend la pensée de
Plotin.



	Le fondement de la communauté humaine chez Fichte

