Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 37 (1987)

Heft: 2

Artikel: A quoi sert I'exégése? : Finalité et méthodes dans la lecture du
Nouveau Testament

Autor: Marguerat, Daniel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381329

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381329
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 119 (1987), P. 149-169

A QUOI SERT L’EXEGESE?

Finalité et méthodes dans la lecture
du Nouveau Testament

DANIEL MARGUERAT
A Ulrich Luz

La Bible a connu un 4ge d’or, au milieu de ce siécle: dans 'immédiat
aprés-guerre, le renouveau théologique qui a soulevé la chrétienté a été un
renouveau biblique!. A ce retour délibéré aux sources documentaires de la foi,
a ce besoin accru de comprendre la Bible, a cette curiosité retrouvée pour le
monde des Ecritures, I’exégése a répondu. Elle a répondu par une intensifi-
cation notable de ses recherches et par un brillant effort de vulgarisation.
Vingt ans aprés, paradoxalement — mais est-ce vraiment paradoxal? —
Pexégése est entrée en crise. Elle traverse aujourd’hui une période de désert et
d’interrogation sur elle-méme?2.

Je n’ai aucunement I'intention, ou plutdt la prétention, de dresser un
constat d’échec; la recherche de la vérité n’a que faire des naifs ou des pré-
tentieux. Je veux par contre cerner les contours d*une difficulté épistémolo-
gique, car la crise de I’exégése est grosse d’une question simple: 4 quoi sert
I'exégése? L’actuelle crise, perceptible au travers d’une remise en cause des
methodes d’analyse, interroge la science exégétique sur sa finalité. Et on sait

' Cet article reprend le texte, 4 peine élargi, de ma legon inaugurale, prononcée le
22 octobre1985 devant la Faculté de théologie de I’'Université de Lausanne.

* L’état de crise se signale par les nombreuses contributions, qu’elles soient apologie
ou réquisitoire, consacrées récemment a la méthode exégétique. Parmi elles: G. MAIER,
Das Ende der historisch-kritischen Methode (1974), 4¢ éd. 1978; J. GNILKA, « Methodik
und Hermeneutik», in Neues Testament und Kirche, Festschrift R. Schnackenburg,
Freiburg 1974, 458-475; F. HAHN, «Exegese, Theologie und Kirche», ZThK 73, 1976,
25-37; CH. HARTLICH, « La méthode historico-critique est-elle dépassée ?». Concilium
158, 1980, 11-18; H. WEDER, «Zum Problem einer ‘christlichen Exegese’ », NTS 27,
1.980/8 1, 64-82; U. Luz, « Erwigungen zur sachgemissen Interpretation neutestament-
licher Texte», EvTh 42, 1982, 493-518; R. LAURENTIN, Comment réconcilier I'exégése
et la foi, Paris 1984; F. BovoN, «Le dépassement de I’esprit historique», in Le chris-
tianisme est-il une religion du livre?, Strasbourg 1984, 111-124; J. ZUMSTEIN, Sauvez la
Bible, Aubonne 1985. Signalons particuliérement la part prise a ce débat herméneutique
par P. STUHLMACHER, Vom Verstehen des Neuen Testaments, NTD Ergdnzungsreihe 6,
1979 et Schriftauslegung auf dem Wege zur biblischen Theologie, Géttingen 1975. Pour
un bilan de la recherche exégétique dans I'espace germanique et francophone: Schrift-
auslegung als theologische Aufkldrung, éd. O. Merk, Giitersloh 1984.



150 DANIEL MARGUERAT

qu’en tradition réformée, ou la théologie ne veut rien avoir ni rien savoir en
dehors de la Parole, dans une tradition régie par le sola scriptura, la question
de I'interprétation de I’Ecriture est a saisir au rang des questions théologiques
premieres et ultimes.

Mon propos commencera par diagnostiquer I’état de crise (1), et par en
rechercher les causes (2). Aprés avoir précisé le statut de ’exégése en hermé-
neutique (3), il développera trois propositions en vue de mieux intégrer I’exé-
geése dans le processus d’interprétation des textes néotestamentaires (4). Une
synthése (5) permettra de ressaisir la fonction de ’exégese en théologie.

1. L’état de crise

Trois symptdmes au moins signalent, de mon point de vue, I’état de
crise.

Premier symptéme: le gonflement des problématiques littéraires et historiques
en exégese. J’entends par la 'importance excessive accordée a I’analyse for-
melle et a la critique des sources, a la reconstitution du milieu de production
des textes, au questionnement sur la fiabilité historique des traditions. Aucune
de ces enquétes n’est superflue, assurément, et le mérite revient a la Form-
geschichte d’en avoir établi la pertinence?, mais leur hypertrophie a pour
résultat une polarisation de I’'intérét sur I’environnement littéraire et religieux
de I’écrit, une fixation sur ’amont du texte, c’est-a-dire sa généalogie littéraire,
plutét que sur le texte lui-méme. Tout se passe comme si ’exégéte, fasciné par
les conditions de production littéraire, €élevait autour du texte, croyant le
servir, une muraille d’érudition qui le dissimule aux regards du lecteur. Ce
risque, a dire vrai, n’est pas d’aujourd’hui; Hermann Gunkel, un pionnier de
la Formgeschichte, dénongait déja cette dérive en 1913 et concluait: «Le pire
dans tout cela, c’est qu’une chose reste en arriére ou risque d’y rester, et cette
chose, c’est le texte!»4. A quoi sert I’exégése, demande I’étudiant en théologie
qui recule, lassé, devant la conquéte prométhéenne de monographies savantes
et contradictoires?

3 Je pense ici au programme de la Formgeschichte tel que I'ont fixé les ouvrages
classiques de M. Dibelius et R. Bultmann, mais aussi a sa prolongation dans le travail de
critique de la rédaction; voir J. ROHDE, Die redaktionsgechichtliche Methode, Hamburg
1966 et G. STRECKER, « Redaktionsgeschichte als Aufgabe der Synoptikerexegese», in
Eschaton und Historie, Aufsdtze, Géttingen 1979, 9-32.

* «... Das Schlimmste aber ist, dass iiber all dem Mannigfaltigen, was man von
Exegeten erfdhrt, Eines in Gefahr ist, zuriickzubleiben : ndmlich der Text!» Reden und
Aufsdtze, Gottingen 1913, 12.



A QUOI SERT L’EXEGESE? 151

Second symptome: Ueffondrement du niveau exégétique de la prédication en
Eglise. Dans la pratique homilétique, la référence au texte est devenue occa-
sionnelle ou synthétique. Au déploiement de la dramatique du texte, a la saisie
de son enjeu existentiel ou de sa dimension polémique, s’est substitué un
discours ou s’étale le témoignage personnel, ou dominent ’apologie de valeurs
morales et ’exposé de convictions dogmatiques. Ou alors le prédicateur se fait
historien, descriptif du texte, et I’auditeur s’interroge sur la pertinence de son
discours pour le présent. La prédication n’est plus ce lieu ou le croyant ali-
mentait sa culture biblique et structurait sa pensée doctrinale. Il est d’heu-
reuses exceptions, saluons-les, mais il faut admettre que I’image du pasteur
lisant I’Ecriture dans le texte original, et consultant les commentaires, devra
bientot étre classée au musée du protestantisme.

Nombreux sont les pasteurs qui reconnaissent dans I’exégése une activité a
laquelle ils ont été bien formés, mais qu’ils n’ont plus le temps d’exercer... et
on ne peut s’empécher, sinon d’approuver ce dépérissement de la compétence
exégétique, du moins d’en comprendre quelques raisons. Les commentaires
bibliques deviennent de plus en plus volumineux. Ils s’épuisent dans une sorte
de technocratie du textes. Les enjeux théologiques ressortent peu. Mais sur-
tout, I'exégése devient une science qui se suffit a s’occuper d’elle-méme, moins
attentive aux questions du lecteur qu’au dialogue interne des chercheurs. A
quoi sert 'exégese, se demande le prédicateur abandonné par le commentaire
a ses questions. A quoi sert-elle si, au lieu d’ouvrir 4 la lecture croyante du
texte, elle convie au spectacle d’une dispute ou s’affrontent les ténors d’un
mandarinat exégétique?

Dernier symptéme, le recul des sciences bibliques en théologie. Depuis la
Réforme, avec certes des fluctuations et des intermittences, les disciplines
bibliques ont été le forum ou étaient débattues les affirmations centrales de la
foi chrétienne. Le débat théologique s’est déplacé aujourd’hui. Il échappe aux
biblistes pour se fixer sur les disciplines systématiques, théologie fondamen-
tale ou éthique. Pourquoi cette migration? Est-elle due a la technicité gran-
dissante du labeur exégétique, relevée tout a ’heure? Le mal est plus aigu, je
crois; il réside dans I’extréme difficulté ou se trouve I'exégéte de dégager la
pertinence du texte pour le présent. Le bibliste sait brillamment reconstruire ce
que la chrétienté primitive a tenu pour vrai, ce qu’elle a enseigné, souffert,
combattu; cet effort est indispensable a qui veut lire le texte. Mais quant a
savoir quelle vérité théologique recélent pour aujourd’hui les anathémes de
'évangile de Matthieu contre Israél ou les conflits christologiques de la

’ R. KIEFFER (« Was heisst das, einen Text zu kommentieren ?», BZ 20, 1976, 212-

216) parle a ce propos d’une «anwachsende ‘Krankheit’ in der biblischen Wissenschaft»
(216).



152 DANIEL MARGUERAT

communauté johannique, I’exégeése se taits. Et ce mutisme théologique, qui
fait considérer I’analyse des textes comme une discipline archéologique, expli-
que I’effacement des sciences bibliques dans ’organon de la théologie au profit
de disciplines plus aptes a construire une intelligence théologique du présent.
Mais qu’on le sache: c’est tout I’édifice théologique qui est ébranlé, quand
s’effrite la référence aux écrits fondateurs du christianisme.

La crise de I’exégese se présente donc sous un triple aspect: une tendance au
positivisme du texte, qui fait perdre de vue son message; un penchant a
I’ésotérisme et a la privatisation du débat exégétique: une fixation sur la
rétrospective historique, enfin, ou le bibliste est suspecté d’esquiver sa res-
ponsabilité théologique. Comme toute typologie, celle que je viens d’esquisser
pourra étre nuancée par I’apport de brillants contre-exemples; mais ce serait
faire le détail. Dans sa généralité, le diagnostic reste.

2. Les effets pervers de la critique historique

A qui imputer la responsabilité de cette crise? Les uns, et ils n’ont pas
totalement tort, distinguent, dans cet écart entre les aspirations de la recherche
et les besoins de la pratique, un mal qui affecte la théologie académique, et plus
largement I’Université européenne. Les plus fatalistes pensent reconnaitre ici
un état pathologique et endémique de I’exégese comme telle; ils évoquent les
perfidies de Kierkegaard contre les exégétes: «la remarque ‘il fait beau
aujourd’hui...” deviendrait obscure», s’il se trouvait un exégete bien décidé a
I’expliquer’. Selon d’autres, plus documentés, 1’état de crise dénote qu’une
distorsion a surgi entre la finalité de ’exégese et la méthode mise en ceuvre par
les biblistes. L’exégése ne serait plus en mesure de remplir son mandat, car ses
procédures de travail ne s’inscrivent pas, ou ne s’inscrivent plus, au service de
sa visée. La responsabilité en incombe selon eux a ’appareil méthodologique
principalement en usage dans ’exégése universitaire: /’analyse historico-cri-
tique des textes. Je cite Walter Wink, un bibliste américain: «La critique
historique de la Bible a fait banqueroute... (non) parce que les matiéres sur
lesquelles elle a quelque chose a dire lui auraient échappé, ou bien parce qu’elle
n’aurait aucune recherche nouvelle a entreprendre; si elle a fait banqueroute,
c’est qu’elle est incapable d’accomplir la tAche que la plupart de ses représen-
tants considéraient comme leur tiche: interpréter les Ecritures de telle fagon

6 On peut souscrire a ce verdict de U. Luz sur le divorce entre la quéte du sens
historique et la recherche de la vérité théologique, dans ’exégése actuelle: « Die Frage
nach der Wahrheit eines Textes fiir die Gegenwart und die Frage nach seinem Ur-
sprungssinn in der Vergangenheit scheinen zwei ganz verschiedene Fragen zu sein» (art.
cit. note 2, 494).

7S. KIERKEGAARD, Pour un examen de conscience, trad. P.-H. Tisseau, Bazoges-
en-Pareds 1934, 50, dans le superbe texte sur «le miroir de la parole».



A QUOI SERT L’EXEGESE? 153

que le pass¢ devienne vivant, et dégage pour notre présent de nouvelles pos-
sibilités de changement personnel et social»8,

Wink s’interroge, avec une totale pertinence, sur ’'adéquation de I’exégese a
la finalité de I’Ecriture. Il a raison, selon moi, sur deux points. D’une part, la
visée de I’Ecriture est correctement perque: le texte biblique, parce qu’il est
porteur d’une parole sur Dieu, prétend livrer au lecteur une vérité indispensable
a la compréhension de son présent. Le texte informe le lecteur sur ’agir his-
torique de Dieu, non pour meubler sa connaissance du passé, non pour lui
donner une culture, mais pour éclairer son champ existentiel et orienter sa
praxis. L’ceuvre historiographique des évangiles ne vise pas a honorer la
mémoire de Jésus de Nazareth, mais a préserver et révéler I’identité du Res-
suscite qui anime ’Eglise; les évangiles célébrent un Vivant, pas un mort. Si
'exégése a pour vocation d’ouvrir au lecteur la compréhension de ce texte,
c’est donc une parole orientée sur le présent du lecteur que ’exégése doit porter
au langage. Wink a raison sur un second point: /‘analyse historico-critique ne
construit pas le sens actuel; elle restitue le sens historique du texte. On entend
par sens historique la signification investie par auteur de I’écrit dans I’énon-
ciation premiére, le message (au sens linguistique) tel qu’il circulait dans le
contexte originel de communication®.

Pourquoi cette cristallisation sur le sens originaire? Ce mode d’investiga-
tion historique des Ecritures, j’aimerais le rappeler, procéde d’un intense
souffle de liberté qui tire son origine de la tradition humaniste; il est le fruit du
libre-accés a la Bible conquis a la Réforme, et, plus prés, hérite de la quéte
rationaliste du 18¢ siécle '°. La lecture historico-critique ouvre en effet entre le
lecteur et le texte un espace de liberté qui, dans la démarche heuristique, libére
a la fois le texte et le lecteur, I'objet et le sujet de la recherche. Libération du
lecteur, dans la mesure ou le questionnement du texte et son interprétation
sont préservés de tout interdit; on postule, avec le rationalisme, que I’intel-
ligence des Ecritures n’est pas subordonnée aux canons du magistére ecclé-
siastique, ni réservée aux lecteurs bénéficiaires de charismes specifiques; elle
est ouverte a quiconque fait un usage correct de sa raison!!, Libération du

¥ «Historical biblical criticism is bankrupt... (not) because it has run out of things to
Say or new ground to explore. It is bankrupt solely because it is incapable of achieving
what most of its practitioners considered its purpose to be: so to interpret the Scriptures
that the past becomes alive and illumines our present with new possibilities for personal
and social transformation». The Bible in Human Transformation. Toward a New
Paradigm for Biblical Study, Philadelphia 1973, 1s.

* Ce point a été bien rappelé par J. ZUMSTEIN, « L’interprétation du Nouveau Tes-
tament», RThPh 110, 1978, 49s.

'*Sur Phistoire de Ianalyse historico-critique, voir G. STRECKER-U. SCHNELLE,
Einfiihrung in die neutestamentliche Exegese, UTB 1253, Géttingen 1983, 11-15.

"' L’axiome de I'accessibilité du texte biblique a 'usage autonome de la raison a été
POs¢ au 18¢ siécle par J. S. SEMLER, Abhandlung von freier Untersuchung des Canon
(1771-1775), Giitersloh 1967, 13s.



154 DANIEL MARGUERAT

texte, aussi; le texte est soustrait a la mainmise du lecteur tenté par I’illusion de
I'immeédiateté de la lecture, et désireux d’enjamber les deux millénaires qui
nous séparent de sa rédaction; la saisie du sens nécessite la reconstitution du
tissu historique, culturel et religieux ou s’est opéré la prise de parole de ’auteur
biblique. L’analyse ne saurait étre un alibi pour exhiber un credo dogmatique
défini a priori. La critique historique confesse donc qu’elle ne sait pas,
d’avance, ce que va dire le texte; elle accepte de ne s’étonner de rien. Elle ne
menace pas le texte, comme certains pensent, elle s’efforce de ’accueillir dans
son étrangeté.

Cette libération de I’acte de lecture a inauguré, la chose n’est pas contes-
table, une ére de recherche extraordinairement féconde. .a méthode historico-
critique, qui ne constitue pas a vrai dire une méthode homogéne, mais un
faisceau d’enquétes de type littéraire et historique !2, s’est efforcée de recons-
tituer ce christianisme multiforme, divers, pluriel, qui fut la matrice de la
littérature néotestamentaire. Sur le plan littéraire, I'investigation diachroni-
que a mis a jour le long processus de stratification dont le texte est le résultat,
un processus au cours duquel des séquences traditionnelles ont été accueillies,
intégrées et réinterprétées par les rédacteurs responsables de I’état final du
texte. L’appareil méthodologique ne cesse d’ailleurs de s’affiner et de s’enri-
chir de procédures combinatoires, la philologie et la critique littéraire classi-
ques €tant aujourd’hui relayées par les sciences du texte (linguistique, sémio-
tique, rhétorique et sociologie de la communication).

Cette indéniable fécondité heuristique ne doit pas dissimuler les effets
pervers de la critique historique. L’actuelle crise conduit a se demander si le
réve qui sous-tend la critique historique, ce réve d’autonomie du lecteur libéré
de la censure dogmatique, ne s’est pas inversé en une nouvelle aliénation; au
pouvoir des clercs s’est substituée ’érudition d’une caste de biblistes et, par-
fois, 'impérialisme d’une raison hypercritique. L’exégése « voue I’énoncé du
sens a n’étre plus que la répétition des mots, des ‘themes’ ou de I’ ‘anthropo-
logie’ exhumés» par des spécialistes !3. Mais surtout, en ressuscitant la voix
des témoins du passé, le labeur historico-critique confére au texte une étran-
geté insoupgonnée que des siécles de lecture précritique avaient banalisée; il
s’ensuit un effet de distanciation, qui instaure une fissure entre le texte et le
lecteur, au lieu d’exposer le lecteur a une vérité théologique opératoire dans le
présent 4. L’analyse historico-critique ceuvre dans les catégories de I’exacti-

12 e faisceau des procédures de la critique historique est déploy€, par ex., par D.
LUHRMANN, Auslegung des Neuen Testaments, Ziirich 1984.

13 Je reprends ici la dénonciation de M. DE CERTEAU, «La misére de la théologie,
question théologique» (1973), republiée dans la Lertre 328, février 1986, 11-16 (cita-
tion: 13).

14 Cet effet de distanciation a été fort bien décrit par F. HAHN, « Probleme histos-
scher Kritik», ZNW 63, 1972, 14-15 (un « Verfremdungseffekt»).



A QUOI SERT L’EXEGESE? 155

tude historique et non de la vérité théologique. Il y al1a, dans ce divorce entre la
quéte du sens historique et la recherche de la vérité !5, une difficulté que bon
nombre de biblistes a la maniére de Wink considérent comme un vice
rédhibitoire. Nous voici au cceur du débat.

Jai tracé jusqu’ici les contours d’une crise de ’exégése, qui explique, en
partie, la désaffection qui la frappe. Les symptomes de I’état de crise peuvent
étre considérés globalement comme les effets pervers de la critique historique
des textes; la mise en proces de cette lecture s’articule autour de deux chefs
d’accusation: a) I’historico-critique décrit le sens sans statuer sur la vérité
théologique que le texte porte au langage, b) le texte est ainsi refoulé dans le
passé au lieu d’étre propulsé dans le présent; or I’exégése s’égare, quand elle
n’ouvre pas la possibilité d’'une herméneutique: on attendait d’elle qu’elle
facilite la compréhension du texte, elle la complique au contraire infiniment.
On débouche en pleine aporie.

3. L’envergure du comprendre

L’objection radiante opposée a la critique historique place I’exégese devant
une question fondamentale : la méthode historico-critique est-elle adéquate a
son objet, le texte biblique, et a sa visée ? Le principe épistémologique constant
de la conformité d’une méthode a son champ d’investigation est-il, en ’oc-
currence, respecté?

Ma réponse est qu’il y a adéquation, mais sectorielle. L’exégése historico-
critique saisit le texte comme un document historique référentiel, comme la
trace littéraire d’une histoire vécue; elle se donne les moyens de comprendre le
texte a partir de I’histoire qui I’a généré; en cela, il y a adéquation. Mais elle ne
regoit pas le texte dans sa visée d’informer le présent du lecteur; en cela, il y a
impropriété. Je m’explique.

Le fait qu’il n’est pas possible de dire la foi chrétienne en dehors d’une
référence a Jésus-Christ implique que la foi ne peut pas étre pensée a l'écart
d’'une référence a [’histoire. Le Nouveau Testament se présente d’ailleurs,
essentiellement, comme la narration d’une histoire; une narration spécifique,
assurément, puisque I’histoire des hommes et I’histoire de Dieu s’y trouvent
irrémédiablement mélées, a tel point que I'une ne peut plus étre dite sans
P'autre. L’histoire humaine devient révélatrice de I’histoire de Dieu. Dés le

15 Je rappelle qu’a la fin du siécle passé F. Overbeck avait radicalement dissoci¢ la
critique historique de I’exégése théologique, rejettant cette derniére — et partant, tout
effort herméneutique — au nom d’un postulat d’objectivité scientifique (cf. W. G.
KUMMEL, Das Neue Testament. Geschichte der Erforschung seiner Probleme, Freiburg-
Miinchen 2¢ éd. 1970, 254-258); d’une certaine fagon, sans ses prémisses épistémolo-
giques, sa position fait retour aujourd’hui dans I'exégése.



156 DANIEL MARGUERAT

commencement, la foi chrétienne a entretenu avec I’histoire une relation
intime; la foi est souvenir, anamneése !6.

Mais de ce fait bien connu, il convient de tirer les conséquences épisté-
mologiques: I’herméneutique chrétienne sera par définition une herméneuti-
que historique. Avec Gerhard Ebeling, on conviendra que la lecture historique
de la Bible n’est pas une option de méthode, mais une nécessité théologique,
dictée par le caractére intrinséquement historique de la vérité chrétienne!’.
Christophe Senft a trés bien exprimé ce principe incontournable de I’hermé-
neutique biblique: «La quéte historique a laquelle le théologien est appelé
n’est pas un caprice, mais une nécessité...» (en effet) «le caractére historique
des écrits bibliques ne peut pas étre regardé comme une sorte d’épiphéno-
mene, bon peut-étre a faire mieux ressortir la vérité éternelle de la parole,
mais... il doit étre reconnu comme un fait théologique primordial, une mani-
festation de la vérité méme de I’Evangile, qu’on ne peut ignorer ou minimiser
sans fausser ’Evangile et compromettre la foi» 3.

Cet axiome théologique, cette vérité native du texte biblique, discrédite
d’emblée un certain nombre de lectures que I’on propose en substitut de la
critique historique. Je dirai plus loin les impulsions salutaires de quelques
approches novatrices du texte. Je me contente ici de relever qu’une perception
délibérément synchronique ne peut revendiquer qu’un statut auxiliaire dans
la lecture biblique; c’est le cas de la lecture structurale ou sémiotique, axée sur
la saisie des structures formelles achroniques!?, ou de I’analyse psychanaly-
tique, qui renoue curieusement avec la lecture symbolique des Péres 2°. Mais la
relation que la foi entretient avec I’histoire est dialectique: pas question que la

16 On se souvient ici de Panamnése chére a P. BONNARD: «L’anamnése, structure
fondamentale de la théologie chrétienne au 1°" siécle», in Anamnesis, Cahier RThPh 3,
1980. 1-11.

17G. EBELING, «Die Bedeutung der historisch-kritischen Methode fiir die pro-
testantische Theologie und Kirche» (1950), in Wort und Glaube, Tiibingen 3¢ éd. 1967,
1-49.

18 CH. SENFT, « Vérité historique, vérité révélée», RThPh 97, 1964, 139.

19 Pour une évaluation des résultats de I’analyse structurale des textes: D. MARGUE-
RAT, «Strukturale Textlektiiren des Evangeliums», in G. SCHELBERT, D. MARGUERAT,
H.-J. VENETZ et alii, Methoden der Evangelien-Exegese, Theologische Berichte 13,
Ziirich 1985, 41-86.

20 1a lecture psychanalytique, selon A. VERGOTE, exhume «les intentions propre-
ment inconscientes qui censurent et remanient les textes» («Psychanalyse et interpré-
tation biblique», in DBS'9, Paris 1979, 254). Alors que la critique historique envisage les
facteurs conscients de I’écriture, ’analyse psychanalytique veut développer une archéo-
logie du sujet écrivant. Mais a la vérité, cette attention forte a la symbolique anthro-
pologique du texte, qui fait penser a la lecture patristique, me parait éclairer surtout le
rapport qui se noue entre le lecteur et le texte, et les résonnances psychologiques que
provoque la lecture; c’est du moins ce que font apparaitre les essais de F. DOLTO
(L’évangile au risque de la psychanalyse, 1-2, Paris 1977-1978) et D. STEIN (Lectures
psychanalytiques de la Bible, Paris 1986).



A QUOI SERT L’EXEGESE? 157

foi se dissolve dans I’histoire (c’est la fides historica), ou que la foi congédie
I’histoire pour se muer en un credo dogmatique reposant sur lui-méme. Ces
deux écueils sont illustrés par deux types de lecture prisés aujourd’hui. La
dissolution de la foi dans I’histoire correspond a la lecture matérialiste, qui
récuse principiellement la spécificité du religieux, déclassé comme une super-
structure idéologique des conflits économiques?!. La lecture fondamentaliste
accuse le travers inverse: elle lit ’Ecriture, mais afin d’y puiser les vérités
atemporelles, éternellement vraies, de Dieu. La lecture fondamentaliste est
assurément attentive a I’historicité des faits attestés; elle proteste avec raison
contre la mise en doute radicale de la fiabilité historique de la Bible; mais
I’histoire est moins pour elle la réalité irrépétable ou se noue une relation entre
Dieu et les hommes que le cadre ou se déploient des vérités achroniques, que
'on peut sans risque dessertir de leur contexte pour les transférer dans le
présent. On assiste ici 4 un subtil congédiement de I’histoire 22. Concluons cum
grano salis: aucune méthode ne peut actuellement, a strictement parler, se
substituer a la lecture historico-critique dans son respect de la dimension
historique référentielle des textes.

Mais ’adéquation, je I’ai dit, est sectorielle. Car le texte demande a étre non
seulement expliqué, mais interprété; non seulement lu, mais compris. Or la
compréhension, rappelle Gadamer, «n’est pas une attitude uniquement
reproductive, mais aussi et toujours une attitude productive» 2>, Comprendre
est un événement ou le sens n’est pas exhumé, mais produit. Les sciences du
langage nous ont appris que le sens n’est pas un acquis, mais qu’il surgit dans le
rapport qui se noue entre le texte et son lecteur; I’acte de lecture est I'aire de
production du sens, qui du c6té du texte outrepasse toujours la signification
investie par I’auteur historique, et du coté du lecteur le mobilise dans sa
totalité, I'introduit dans un monde de valeurs donateur d’identité. L’analyse
historico-critique, c’est 1a sa faiblesse congénitale, est captive d’une concep-

2l La meilleure présentation et évaluation critique de la lecture matérialiste, en
frangais, reste celle de A. HERREN, E. FucHs et F. VouGa, «Lecture matérialiste de
Pévangile de Marc», Bulletin du Centre protestant d’Etudes 27, Genéve 1975,
n° 6-7.

22 Le paradoxe est que la position fondamentaliste, cette défense exacerbée de I'au-
torité de I’Ecriture, partage secrétement ’option rationaliste qu’elle entend combattre
dans la critique historique; en effet, liant a ce point les faits d’histoire et le texte de
Ecriture, jusqu’a les confondre et a ne plus distinguer la parole scripturaire de la Parole
de Dieu, le fondamentalisme révéle une position fonciérement historiciste; en cela,
comme I’a bien vu F. BovoN, il n’offre pas un dépassement de I’historico-critique, mais
plutdt une régression (art. cit. note 2, 115-117). Cette forme de docétisme biblique oublie
que la parole, forcément, se distancie de ’événement.

2 H.-G. GADAMER, Vérité et méthode, Paris 1976, 136. Voir aussi « Du cercle de la
compréhension», RThPh 113, 1981, 363-373. Pour la distinction entre lire et compren-

dre, on se référera a E. Fucus, Marburger Hermeneutik, HUTh 9, Tiibingen 1986,
15-23.



158 DANIEL MARGUERAT

tion romantique du comprendre, avec Schleiermacher et Dilthey, ou le sens
est pergu comme une substance gisant dans les entrailles du texte, dont il
faudrait I’extraire 24. Mais le texte n’est pas un cadavre a dépouiller de son bien
précieux, c’est un gisant que la lecture éveille. Réanimé, réactivé par I’acte de
lecture, 1l devient, dans la rencontre avec le lecteur, partenaire de I’événement
de la compréhension. Comprendre est un proces, et le sens, une production
historique.

Cette approche de I’opération herméneutique est originaire des sciences du
langage, elle gouverne en particulier la lecture structurale. Mais il faut recon-
naitre, et j’insiste, qu’elle trouve dans 'approche néotestamentaire du phéno-
meéne de la compréhension une parfaite confirmation?s. Je signale parmi
d’autres trois indices. L’ap6tre Paul, dans la critique de la connaissance reli-
gieuse qu’il opeére au cours de la crise corinthienne, érige en critére de la
communication I’édification de la communauté (1 Co 14). Paul lutte contre
les débordements glossolaliques de Corinthe; il déclare la prophétie supé-
rieure a la glossolalie, en vertu de son potentiel d’édification: «celui qui parle
en langues s’édifie lui-méme, mais celui qui prophétise édifie I’assemblée»
(14,4)25. Paul ne prone donc pas un retour a I'intellectualité pure; il dote ce
phénomeéne a la fois affectif et rationnel qu’est la prophétie d’une finalité:
structurer la foi communautaire, et par 1a contribuer a la compréhension de
soi devant Dieu. Dans le méme sens, une petite glose matthéenne dans I’ex-
plication de la parabole du semeur (Mt 13,23) précise qu’entendre la parole et
porter du fruit signifie la «comprendre». Il va de soi, aussi, que je n’ai pas
compris la parabole du Samaritain au moment ou j’ai suivi la démonstration
de Jésus, mais au moment ou I’écoute de la parabole m’ameéne dans la praxis a
prendre le comportement du Samaritain (Luc 10,37)27. Bref, ces trois référen-
ces font pressentir le programme de la compréhension néotestamentaire:

24 R. BARTHES décrit, pour le dénier, cet idéalisme du sens: « La littéralité du texte se
trouve dépositaire de son origine, de son intention et d’un sens canonique qu’il s’agit de
maintenir ou de retrouver... On traite le texte comme §’il était dépositaire d’une signi-
fication objective et cette signification apparait comme embaumée dans ’ceuvre pro-
duite» («Texte (théorie du)», dans Encyclopaedia Universalis 17, Paris 1985, 997).

2 Pour ce qui suit, voir aussi U. Luz, art. cit. note 2, 499-501.

26 Dans la séquence de 1 Co 12-14, Paul traite de la spiritualité enthousiaste corin-
thienne, qui le contraint a élaborer des critéres pour I'identification des dons de ’Esprit.
Au critére christologique, il conjoint la finalité éthique: c’est 'amour fraternel (12,7;
13,1-13; 14,1), relayé au chapitre 14 par le motif de I’édification de la communauté
(14,3-5.12.17.19.26), qui décide de I’authenticité charismatique. A noter qu’aux yeux de
Paul, le charisme ne parvient a son accomplissement, I’édification de I’assemblée, que
par I'intervention du vo0g (14, 14.15.19); I’antithése classique de la foi et de I’intelli-
gence vole en éclat dans I'argumentation paulinienne!

7 On consultera a cet égard I’excellente analyse de la parabole du Samaritain qu’offre
le Groupe d’Entrevernes: Signes et paraboles. Sémiotigue et texte évangélique, Paris
1977, 15-51, surtout 49-51.



A QUOI SERT L’EXEGESE? 159

I’homme, arrété par la nouvelle de ’Evangile, est conduit a se resituer devant
Dieu, a porter sur soi et sur son monde un regard nouveau, dont 1’agir est
I'instrument de véridiction.

Nous avons vu qu’au sein du procés herméneutique, ’analyse historico-
critique s’avere a la fois indispensable, en tant qu’elle saisit le texte dans sa
contingence historique, et singuliérement inapte a dégager une proposition de
sens pour le présent. Il semble qu’on se trouve devant une alternative dure: ou
bien nous pratiquons la critique historique, et nous nous dérobons a la ques-
tion de la vérité théologique; ou bien nous recherchons la vérité du texte, et il
faut alors renoncer a une lecture historique dite archéologique. Gadamer a
dressé cette alternative, et tranche, dans «Vérité et méthode»: «Le texte
compris en termes historiques est formellement dépossédé de la prétention a
dire des choses vraies» 28. Autrement dit, la critique historique déclencherait
un processus pervers d’immunisation devant la vérité théologique du texte.
Est-ce vrai? Et I’alternative épistémologique ainsi posée convient-elle lors-
qu’il s’agit du texte biblique? Il ne s’agit absolument pas d’élaborer une her-
meneutica sacra, mais de penser une procédure interprétative appropriée a
son objet. L’alternative de Gadamer est-elle pertinente face a un corpus tex-
tuel inscrit sous le double signe de ’histoire et de ’éternité ? On sait gre a Paul
Riceeur d’avoir proposé un dépassement de I’alternative, en montrant que le
procés herméneutique articule deux fonctions, deux moments, conjoints et
successifs: le moment de la distanciation et le moment de ’appropriation (je
dirais plutdt: de la compréhension)?. Seule la mise a distance, ['objectivation
du texte est en mesure de féconder une authentique interprétation, car le texte y
est reconnu et respecté dans son altérité, condition du dialogue avec le lecteur.
La lecture historique répond a la nécessité de la mise a distance; mais il est
devenu évident que la simple description du sens originaire ne récapitule pas
'acte du comprendre.

A quoi sert 'exégése? 1’exégése est un instrument au service d’un processus
qui la dépasse: la compréhension du texte biblique. L’exégése trouve sa légi-
timité et sa finalité dans cet événement qu’est le comprendre, un événement
qui a proprement parler est un événement de parole. En révélant I'irrémédia-
ble immersion du texte dans une histoire révolue, I'exégése met a jour le
rapport qu’établit le texte avec I’événement fondateur de la foi; dans ce
rapport se love la vérité du texte, que I’exégéte va tenter de saisir. Assurément,
Pexégése n’est pas en mesure d’actualiser cette vérité et d’en offrir I'appro-
priation au lecteur; mais en décrivant comment le texte a construit sa vérité
dans I'histoire, I'exégése nous déplace vers un lieu ot I’historique, parce qu’il
est le lieu ou Dieu est intervenu, nous ouvre au théologique.

B Qur. cit., 144.
* «La fonction herméneutique de la distanciation», in Exegesis. éd. F. Bovon et
G. Rouiller, Neuchatel 1975, 201-215.



160 DANIEL MARGUERAT
4. L’histoire, le theme de I’Ecriture, la précompréhension de l'exégéte

Si ce qui vient d’étre dit est vrai, et que la critique historique doit étre
reconnue comme 1’élément constitutif d’une procédure finalisée par I’émer-
gence de la vérité du texte, alors I’analyse historico-critique doit soumettre sa
démarche heuristique a révision. Je suggére trois thémes de réflexion aux
exégetes. Il me semble important de réfléchir a ce qu’est I’histoire. Il me
semble important de se demander comment nous traitons la thématique du
texte. Je m’interroge enfin sur la précompréhension qui habite ’exégéte, son
Vorverstindnis. '

Premiérement. La montée des lectures synchroniques?® invite a s’interroger
sur la conception de I’histoire qui meut, implicitement, la pratique de 'exégete.
On sait que I’apparition en théologie de la réflexion historico-critique est liée a
I’émergence de la conscience historique, et que ’exégése a hérité de cette
genese la conception rationaliste de I’histoire, qui est I’historicisme?3!. Je la
caractérise ainsi, pour faire court: I’histoire est saisie comme un paquet
d’événements dont les rapports, gouvernés par des lois de causalité, sont
accessibles a I’activité noétique. Ce qui intéresse, dans ce procédé d’objecti-
vation du passé, est le postulat heuristique sous-jacent: les faits d’histoire,
pour étre correctement analysés, doivent étre isolés de I'interprétation qu’ils
recevront plus tard. C’est la raison pour laquelle la critique historique s’est
cristallisée sur le sens historique des textes, indépendamment des lectures
qu’ils ont connu dans I’histoire. Dans cette optique, la position idéale de
I’historien est celle de I'observateur contemporain des faits; Hermann Gunkel
ne disait-il pas de la méthode historico-critique qu’elle a pour ambition de
«rendre le lecteur présent a la naissance des pensées les plus profondes» de la
Bible?

Cette position est aujourd’hui mise en cause par la philosophie de I’his-
toire. A. C. Danto en particulier, dans sa philosophie analytique de I’histoire,
dénonce comme une erreur cette érection du poste d’observateur en modéle
d’objectivité. Au contraire, dit-il, /a distance historique est constitutive de la

% Je pense ici a 'ampleur prise par les lectures structurales (sémiotique frangaise et
américaine, Textlinguistik en Allemagne), et plus récemment par la pragmatique de la
communication (analyse rhétorique), qui ont en commun leur refus d’une stratification
(diachronique) du texte et leur indifférence pour I’écart culturel qui nous sépare des
textes du premier siécle.

3 Récemment, H. WEDER a délibérément mis en cause I"usage méthodologique, au
sein de I’exégése historico-critique, d’une conception de I’histoire dont I’'idéologie n’est
plus partagée par les exégetes: cf. art. cit. note 2 ainsi que Das Kreuz Jesu bei Paulus. Ein
Versuch, tiber den Geschichtsbezug des christlichen Glaubens nachzudenken, FRLANT
125, Gottingen 1981, 50-61. Mais déja, sur la critique de I’historicisme, voir R. BULT-
MANN, Histoire et eschatologie, Neuchitel 1959, 64-77, 97-118; J. A. ROBINSON, Le
kérygme de I'Eglise et le Jésus de Ihistoire, Genéve 1960, 89-93.



A QUOI SERT L’EXEGESE? 161

vérité en histoire?. Affirmer que I'affichage des 95 théses de Martin Lutherala
porte de la chapelle du chiateau de Wittemberg, le 31 octobre 1517, fut un geste
public de rupture qui déclencha la Réforme, voila une sentence d’historien.
On peut la discuter. Mais seul I’écoulement du temps, I’éloignement temporel
précisément, seule la prise en considération des effets historiques de cette
provocation ont permis cette sentence. Le critére de vérité ne réside donc pas
dans I'idéal de contemporanéité — car le témoin de 1517 aurait été bien
incapable de proférer ce jugement. Le critére de vérité réside dans la capacité
de I’historien a discerner les effets historiques de I’événement 33, Danto invite
aabandonner cette fiction historiciste pour laquelle I’abstraction du futur d’un
¢vénement est condition de vérité 3. Celle-ci est liée au regard rétrospectif, qui
ne regresse pas a la facticité des phénomeénes mais /it /a réalité historique a
partir de son avenir. Les faits d’histoire sont les faits devenus, avec le temps,
parlants.

On peut aller plus loin sur cette ligne, et nier méme la possibilité de
dissocier les faits historiques de I’interprétation qui les porte. On peut montrer
qu’il n’est d’histoire que racontée 3PS, et que la notion méme de «fait histo-
rique», au sens d’un noyau événementiel non interprété, est dépourvue de
consistance. Les faits ne sont communiqués, et communicables, qu’enrobés
de sens. Il est surprenant de voir a quel point la critique historique est encore
dominée par idée d’un retour aux bruta facta — un leurre entretenu par le
positivisme. A cet égard, assez ironiquement, la critique historique rejoint le
fondamentalisme, qui lui aussi regoit le texte comme un canal de vérité
historique, une voie d’accés aux faits bruts, et dénie au texte toute épaisseur
propre.

32 A. C. DANTO, Analytical Philosophy of History, Cambridge 1965. Dans le méme
sens. H. LUBBE, Geschichtsbegriff und Geschichtsinteresse, Basel-Stuttgart 1977,
25-53.

33 A. C. DANTO, ouvr. cit., 148-181. L’auteur s’intéresse a I’écriture de Ihistoire, et a
la relation qu’instaure I’historien entre un événement El et un autre (E2), plus récent,
considéré comme la conséquence du premier: « To say of El that it caused E2 is to give a
description of El by referring to another event (E2) which stands as a necessary condi-
tion for El — under the appropriate description» (157). Il rend attentif aux expressions
courantes dans I’historiographie telles que «‘correctly predicted’, ‘instigated’, “began’,
‘preceded’, ‘gave rise to’, and so on. Each of these termes, to be true of an event El,
logically requires the occurrence of an event temporally later than El, and sentences
making use of such terms in the obvious way will then be narrative sentences»
(157).

# «The whole truth concerning an event can only be known after, and sometimes
only long after the event itself has taken place, and this part of the story historians alone
Clan tell. It is something even the best sort of witness cannot know.» (ouvr. cit.,

31)

34Yis Je renvoie, pour faire court, a la réflexion de P. RICEUR: «L’histoire comme

récity, in La narrativité, éd. D. Tiffeneau, Paris 1980, 5-24; cf aussi 251-271,



162 DANIEL MARGUERAT

L’exégéte est donc convié a introduire dans le champ de sa discipline cette
philosophie changée de I’histoire, qui est de fait une révolution copernicienne.
Mais la valorisation de la dimension interprétative en histoire ne peut que
I'intéresser; car il sait que les évangiles, et plus largement la littérature néo-
testamentaire, sont une relecture pascale de I’événement de Jésus, la croix et la
résurrection fonctionnant comme un canon herméneutique. En premiére
conséquence, I'exégete sera rendu méfiant face a la séparation systématique du
Jésus historique et de la christologie postpascale, comme si kérygmatique
devait toujours étre assimilé a fictif, et suspecté de falsifier la destinée du
Terrestre 3. Plut6t que de taxer d’emblée la parole postpascale d’irréalité, et de
I’écarter dans le retour au Jésus historique, on la considérera comme un
déploiement de sens, un surplus de sens (pour parler avec Ricceur), en tout cas
la poursuite d’un travail de lecture commencé dés la naissance de la tradition
de Jésus. On se demandera, par exemple, si les deux positions radicalement
divergentes du christianisme primitif sur la question de la Loi, I’approbation
judéochrétienne et 'antinomisme hellénistique ¢, ne sont pas deux possibili-
tés ancrées 1'une et I'autre dans I’agir ambivalent de Jésus, comme deux
potentialités antinomiques que I’avenir de ’événement Jésus a révélées.

Une seconde conséquence me semble prometteuse dans la recherche du
sens: si I’effet d’un événement dans I’histoire est indispensable a la connais-
sance de sa vérité, alors I’effet du texte dans I’histoire est indispensable a la
connaissance de son sens historique. Lorsqu’elle restreint la quéte de la signi-
fication a la description du sens originaire, I’exégése historico-critique est
captive de I’historicisme?’. Il y a ici un appel a rechercher non seulement la
signification ouverte dans le texte, mais la signification ouverte par le texte
dans ['histoire; un appel a prendre en considération non seulement l’histoire
qui a produit le texte, mais I’histoire que le texte a produite; et j’entends par la
son retentissement, non seulement dans le cénacle des exégétes, mais dans la
pratique de I’Eglise, dans la culture, dans I’iconographie, dans les choix poli-

3 Je suis redevable de cette conclusion a H. WEDER, art. cit. note 2, 69.

36 Le rapport du christianisme primitif a la Loi se partage en deux courants: d’un coté
I’approbation judéochrétienne, forgée au sein de la chrétienté jérusalémite, puis dans le
milieu des prophétes charismatiques traditeurs de la source des logia, et dont la récep-
tion néotestamentaire est assurée par I’évangile de Matthieu et ’épitre de Jacques; d’'un
autre cOté ’émancipation a I’égard de la Loi, conquise dans le cercle d’Etienne et élargie
dans le christianisme hellénisé d’Antioche: I’évangile de Marc s’en fait 1’écho, elle
trouva sa formulation achevée dans la pensée paulinienne. H. KOSTER nous invite a
saisir ces filiations dans I’histoire de la premiére chrétienté: Einfiihrung in das Neue
Testament, Berlin 1980, 504ss. Aussi H. KOSTER-J.M. ROBINSON, Entwicklungslinien
durch die Welt des friihen Christentums, Tiibingen 1971.

37 Avec H. WEDER, art. cit. note 2, 80s.



A QUOI SERT L’EXEGESE? 163

tiques38. C’est I’histoire de sa réception et des refus qui lui ont été intimés, c’est
I’histoire de ses possibles qui se déploie, lorsqu’on regarde de quelle fagon le
texte a été penseé, prié, chanté, souffert, politisé, brandi, manipulé dans le
devenir de la chrétienté. Histoire somptueuse et tragique! D’ailleurs, le texte
lui-méme n’est-il pas le premier témoin de cette réception de la tradition dans
I’histoire, que les Allemands avec Gadamer appellent Wirkungsgeschichte?
L’Ancien et le Nouveau Testament ne sont-ils pas ’aboutissement de relec-
tures kérygmatiques de traditions anciennes, actualisation attestée et mise en
Ecriture ? I1 s’agit donc d’accueillir en exégése [’histoire de la réception du texte,
non pour dicter son interprétation comme un nouveau magistére, mais afin
que I’histoire du texte, dans les fidélités et les trahisons éprouvées, dans les
récurrences et les ruptures, révéle les potentialités de ’écrit4. Ce que G. Ge-
nette dit du livre vaut a plus forte raison pour le texte biblique, si fortement
travaillé dans I’histoire, et qui travaille lui aussi I’histoire: «le sens des livres
est devant eux et non derriére»*!. A cet égard, I’histoire de la réception du
Sermon sur la montagne (Mt 5-7) permet de discerner exemplairement les
alternatives de I’interprétation, par le va-et-vient constamment observé dans
I’histoire chrétienne entre la réservation de ce texte a une élite et son ouverture
a I'universalité humaine 2.

L’exégése historico-critique est née de la fracture, due aux Réformateurs,
entre le texte et la tradition de lecture. Seule cette séparation puissante per-
mettait le retour au texte nu — du moins le croyait-on. Car il s’avére que

*# 11 ne s’agit pas de restreindre I'histoire du retentissement du texte a celle de
'exégése, ni méme — selon ’expression heureuse de G. EBELING — de comprendre
I'histoire de I’Eglise comme I’histoire de son interprétation de I’Ecriture («Kirchenge-
schichte als Geschichte der Auslegung der Heiligen Schrift», in Gottes Wort und Tra-
dition, Gottingen 2¢ éd. 1966, 27). Pour tout dire, c’est 'effet du texte dans la réflexion et
I’agir de la chrétienté, dans la culture sous ses formes perceptibles, qu’il s’agit idéalement
d’envisager.

¥ Veérité et méthode, Paris 1976, 140-148. Sur I'importance de cette conception en
herméneutique, voir: P. STUHLMACHER, «Neues Testament und Hermeneutik», in
Schriftauslegung auf dem Wege zur biblischen Theologie, Géttingen 1975, 35-38;
K. BERGER, Exegese des Neuen Testaments, UTB 658, Heidelberg 1977, 242-268; J.
GNILKA, « Die Bedeutung der Wirkungsgeschichte fiir das Verstindnis und die Vermitt-
lung biblischer Texte», in Dynamik im Wort, Festschrift Kathol. Bibelwerk, Stuttgart
1983, 329-343.

4 C’est ici le programme de la collection de commentaires Evangelisch-katholischer
Kommentar zum Neuen Testament (Ziirich-Neukirchen 1975ss). U. Luz en a magis-
tralement rappelé I’'ambition herméneutique : « Wirkungsgeschichtliche Exegese», Ber-
liner Theol. Zeitschrift 2, 1985, 18-32. 11 est évident qu’il ne s’agit pas d’accueillir
naivement I’histoire de la réception, mais de la recevoir dans un rapport critique au
texte, afin d’éclairer aussi les perversions de la lecture.

' G. GENETTE, Figures, Paris 1969, 132.

# Cf. U. Luz, «Die Bergpredigt im Spiegel ihrer Wirkungsgeschichte», in Nachfolge
und Bergpredigt, éd. J. Moltmann, Kaiser Traktate 65, Miinchen 2¢ éd. 1982, 37-71.



164 DANIEL MARGUERAT

I'interprétation d’un texte est toujours affaire théologique, que le texte analysé
n’est jamais que le texte /u par l'exégéte, et que 'acte méme d’interpréter
intégre I'exégéte a une tradition de lecture*. L’idée d’une lecture sans tradi-
tion est un mythe, qui s’explique par l’insistance réformée sur le rejet du
magistére. Mais la tradition n’est pas magistére; elle est cette accumulation
historique des lectures, cette communauté interprétative ou I’exégéte prend sa
place, convaincu que le sens ne s’arréte pas en-deca de I’histoire des lectures,
mais ’englobe.

Deuxiéme theme de réflexion. La lecture fondamentaliste est un défi pour la
critique historique. Elle ne I’est pas par sa tendance a la sacralisation de I’écrit,
elle I’est en vertu de son intérét foncier, de sa fixation obstinée sur le théme de
I’Ecriture. La lecture fondamentaliste est fascinée par Celui dont témoigne le
texte, elle cherche le Christ: c’est renouer avec ’exégése des Réformateurs et,
plus fondamentalement, avec I'interprétation des Péres de ’Eglise. Ce retour a
une exégese plus théologique donne a penser. Mais Karl Barth en 1921, dans la
préface a la seconde édition du Romerbrief, n’invitait-il pas déja les tenants de
la critique historique a ne pas se laisser capter par ’énigme du document et a
passer a I’énigme de I’objet, la Sache dont parle le texte *4? On comprend, de ce
point de vue, que des étudiants préféerent lire I’évangile de Jean en compagnie
d’Origéne, ou I’épitre aux Galates a I’aide du commentaire de Luther, plutdt
gu’avec ces monuments d’érudition que sont certains commentaires moder-
nes; les premiers sont incontestablement plus proches de la thématique du
texte que les seconds, plus fiables exégétiquement, mais ou I’explication se
dilue en une mécanique compliquée d’opérations littéraires.

Je prends un exemple. Dans le Sermon sur la montagne surgit, comme une
aréte vive et tranchante, le logion sur la porte étroite: « Entrez par la porte
étroite; car large est la porte et spacieux le chemin qui méne a la perdition, et
nombreux ceux qui s’y engagent; mais étroite est la porte, et resserre le chemin
qui méne a la vie, et peu nombreux ceux qui le trouvent» (Mt 7,13-14). Les
exégétes se demandent quelle application recevait, dans la rédaction mat-
théenne, cette alternative exprimée en termes métaphoriques de la facilité et
de la difficulté, de I’aisance a se perdre et du resserrement sotériologique 3.
Calviny voit avec raison une alternative doctrinale, mais il moralise : « Pource
qu’il n’y a rien plus contraire a la chair que la doctrine de Jésus-Christ, jamais
homme ne profitera bien en icelle, s’il n’apprend de ranger et comme tenir en

43 Avec P. GISEL, « Pour une théologie de I’Ecriture», ETR 59, 1984, 519.

44 K. BARTH, Der Romerbrief, 7¢ éd. 1940, XII («Bis zu dem Punkt muss ich als
Verstehender vorstossen, wo ich nahezu nur noch vor dem Ritsel der Sache, nahezu
nicht mehr vor dem Raitsel der Urkunde als solcher stehe...»). Trad. fr. L'épitre aux
Romains, Genéve 1972, 16.

4 Pour ’étude de ce texte, je renvoie 2 mon livre Le jugement dans 'évangile de
Matthieu, Genéve 1981, 175-182.



A QUOI SERT L’EXEGESE? 165

serre ses sens et toutes ses affections, en sorte qu’il se tienne coy dedans les
bornes étroites...» 6. Luther identifie I’étroitesse de la porte avec le renonce-
ment aux doctrines et traditions papistes, fauteurs de perdition, et le retour a la
pure parole de I’Ecriture?’. Les Péres interprétent christologiquement; les
Homélies pseudoclémentines, un commentaire du début du 3¢ siécle, para-
phrasent en ces termes: «C’est moi qui suis la porte de la vie; celui qui entre
par moi entre dans la vie»*8, Est-il correct ici d’identifier le Christ et la porte
étroite? Exégétiquement parlant, assurément non. Cette identification pro-
céde par voie d’allégorisation, et repose plutét sur Jean 10,9 et 14,6. Mais si
I’allégorie est fautive au niveau du texte, la lecture christologique par contre
est adéquate du point de vue de I'interprétation“®. Je m’explique. Les Péres
interprétent a partir du témoignage néotestamentaire pris dans sa totalité; ils
valorisent un facteur que ’exégése critique a toujours négligeé, a savoir I'inté-
gration de I’écrit dans ce nouveau contexte que constitue le canon néotesta-
mentaire . IIs statuent ainsi que le Christ est I’exclusive médiation, la média-
tion étroite, du salut. L’exégéte de Matthieu, sur ce point, conviendra que
intuition patristique coincide fondamentalement avec la pensée matthé-
enne; car I’antinomie traditionnelle de la voie étroite et de la voie large n’op-
pose plus dans le premier évangile le choix de la foi et le confort de I'in-
croyance; elle sépare a I'intérieur de la communauté deux compréhensions
divergentes de la foi, deux éthiques différentes, en définitive deux christolo-
gies divergentesS!. Le logion presse le lecteur de s’interroger sur son image du
Christ, et sur le lien entre Jésus et la Loi tel que le déploie magistralement le
Christ du Sermon sur la montagne.

L’exemple peut suffire. On souhaite, a 'image de la lecture patristique ou
de la perception fondamentaliste, une exégése plus opératoire dans le processus
d’interprétation, parce que recentrée sur le théme de I’Ecriture.

Sur deux points, je viens de battre en bréche la crispation exégétique sur le
sens historique du texte; j’ai parlé en faveur d’une ouverture a I’effet du texte
dans I’histoire, et en faveur d’un recentrement sur la thématique théologique.
Il reste 4 parler de la personne de Pexégéte et ce sera ma troisiéme interroga-
tion. Plus personne aujourd’hui ne reprend sérieusement a son compte 1’idéal

6 J. CALVIN, Commentaires sur le Nouveau Testament. Tome I, Sur ’harmonie
évangélique, Paris 1854, 201.

41D. Martin Luthers Auslegung der Bergpredigt, éd. E. Miihlhaupt, Gottingen 1961,
226 (WA 32, 500-503).

8 Les Homeélies clémentines, coll. Les textes du christianisme 11, trad. de Siouville,
Paris 1933, 152.

¥ Avec U. Luz, Das Evangelium nach Matthdus (Mt 1-7), EKK 1/1, Ziirich-Neu-
kirchen 1985, 399s.

% On consultera a ce sujet Lumiére et vie 171, 1985: Le corps des Ecritures. En
dernier lieu: P. GiseL, Croyance incarnée, Genéve 1986, 89-108.

31 D. MARGUERAT, ouvr. cit., 180s.



166 DANIEL MARGUERAT

positiviste de "autonomie du sujet connaissant, desserti de sa condition his-
torique et gratifié de ’objectivité du savoir. On sait la subjectivité de ’acte
noétique, composante de sa force. Le texte analysé n’est jamais que le texte lu
par I’exégéte. Bultmann a fort bien problématisé la rencontre entre le lecteur et
le texte, et montré que le texte est abordé a partir d’une précompréhension
(Vorverstandnis) que ’exégese devrait modifier: «Il ne s’agit pas d’éliminer la
précompréhension mais de I’élever au niveau conscient, de I’examiner criti-
quement grice a la compréhension du texte, de la mettre en question»32.

De ce programme excellemment tracé, force est de conclure que la mise a
jour du sens originaire du texte n’a pas trouvé sa contrepartie dans 1’explici-
tation de la précompréhension de 'exégéte. Celle-ci est le plus souvent tue,
refoulée, non exorcisée dans son pouvoir sur l'interprétation. Il est conster-
nant de constater comment une accumulation de recherches savantes en
philologie et en histoire peut se résorber soudain, au moment de I’approche du
sens, dans une structure dogmatique sans surprise. Or, la lecture psychanaly-
tique n’est pas la derniére a nous révéler que le rapport établi avec le texte est un
rapport intense, ou le passé personnel, 'imaginaire religieux, la tradition spi-
rituelle et la théologie de I'exégéte fonctionnent comme une matrice dans la
perception du présents3. On souhaite des exégétes plus lucides sur les tradi-
tions qu’ils défendent parfois inconsciemment?®*. Des exégéetes rendus plus
lucides par la mise en avant de leur propre demande au texte. Des hommes
plus aptes en conséquence a fournir une exégeése qui réponde aux questions
que se pose tout lecteur aujourd’hui, et non pas une analyse suspendue aux
questions que sécréte la recherche elle-méme. Comme tout lecteur, I'exégéte
est invité a se décharger de sa précompréhension en ’explicitant, a la mettre a
distance, a I'objectiver un peu, pour s’exposer au texte et consentir au dépay-
sement qu’est sa lecture.

5. Le texte, figure de I’Autre

Jusqu’ici, mon propos a permis de vérifier ’adéquation contestée de I’ana-
lyse historico-critique a la finalité de ’exégése. Cette vérification a montré

52 R. BULTMANN, «Le probléme de I’herméneutique (1950)», in Foi et compréhen-
sion 1, Paris 1970, 618.

3 Voir plus haut, note 20. — E. FucHs avait déja pergu I'intensité de cet investis-
sement du lecteur dans I'acte de lecture: « Text und Leser finden sich im Verstehen so
zusammen, dass das Verstehen selbst zum Ereignis wird und damit eine Geschichte
mitmacht, an der sowohl der Text als auch der Leser beteiligt sind» (Zum hermeneu-
tischen Problem in der Theologie, Tiibingen 2¢ éd. 1965, 93). On ne saurait dire
mieux.

54 Ici encore, I'histoire de la réception du texte nous vient en aide. Car elle fait
apparaitre les préjugés dogmatiques qui ont orienté 'interprétation, et les a-priori
confessionnels, qui subrepticement ou non, ont infléchi la lecture des textes.



A QUOI SERT L’EXEGESE? 167

dans un premier temps que ’'investigation historique des textes néotestamen-
taires ne répond pas a un caprice de méthode, mais a une nécessité d’ordre
théologique fondée dans le texte lui-méme. Dans un second temps, trois
propositions ont été faites en vue de réduire les effets pervers de la critique
historique.

Je ne me suis pas appesanti sur les correctifs déja appliqués a I’étude du
Nouveau Testament. Je pense a I’examen de la surface du texte et de sa
structure narrative, a ’abandon de la pratique réductrice de la pointe, a
laquelle nous conjurent les sémioticiens (car le sens ne se limite jamais a un
sens)*®. Je pense a la contribution qu’apporte /‘analyse sociologique, et dans
une moindre mesure la lecture matérialiste, a notre connaissance de la texture
sociale de la premiére chrétienté: elles nous font mesurer que les diverses
traditions théologiques ont été vécues avant d’étre littérairement combinées
par les rédacteurs des textes 6. On signalera aussi, mais nous ne sommes a cet
egard qu’au commencement, la rencontre féconde qu’esquisse la recherche
américaine entre la science biblique et la science de la littérature, rompant
avec un long repli de I’exégése sur elle-méme: un renouvellement de ’analyse
littéraire se prépare dans I’examen des textes argumentatifs a partir de la
stratégie rhétorique gréco-romaines’, et dans Iintérét qu’offre pour les textes
narratifs I’étude du phénoméne de la narrativité 8. Ces apports, dont le point

¥ Voir par ex. Groupe d’Entrevernes, ouvr. cit. note 27, 213-220.

36 Sur les travaux de G. Theissen, H. C. Kee, W. Meeks, on consultera I’état de la
recherche dressée par H.-J. VENETZ, « Der Beitrag der Soziologie zur Lektiire des Neuen
Testaments», in G. SCHELBERT, D. MARGUERAT, H.-J. VENETZ et alii, ouvr. cit. note 19.
87-121.

37 Les premiéres tentatives d’expliquer la structure entiére d’un écrit néotestamen-
taire par les régles de la composition rhétorique concernent I'évangile de Marc (B. STAN-
DAERT, L'évangile selon Marc. Composition et genre littéraire, Nijmegen 1978. V. K.
ROBBINS, Jesus the Teacher. A Socio-rhetorical Interpretation of Mark, Philadelphia
1984) et la lettre de Paul aux Galates (H. D. BETz, Galatians, coll. Hermeneia. Phila-
delphia 1979). Les modéles de la rhétorique ancienne (délibératif, épidictique et judi-
ciaire) font I'objet d’une application différenciée selon les écrits du NT dans 'ouvrage de
G. A. KENNEDY, New Testament Interpretation through Rhetorical Criticism. Chapel
Hill 1984,

8 D. RHOADS et D. MIcHIE pour I’évangile de Marc (Mark as Storv. An Introduction
to the Narrative of a Gospel, Philadelphia 1982), A. CULPEPPER pour ’évangile de Jean
(Anatomy of the Fourth Gospel. A Study in Literary Design, Philadelphia 1983) usent de
concepts issus de la linguistique du discours: le concept d’auteur implicite et de nar-
rateur, le temps narratif, I'intrigue, la notion de personnage et la figure du lecteur
implicite. Ces recherches prennent valeur programmatique, par linvitation faite a
I'exégése de se déplacer d’une herméneutique de I’histoire en direction d’une hermé-
nf:utique du texte; en particulier, il sera nécessaire a ’avenir de faire la différence entre
l’ln_lage de l'auteur et des destinataires, telle qu’elle peut étre historiquement recons-
truite, et la fagon dont le narrateur configure son identité et celle des destinataires par sa
stratégie d’écriture. Au monde référé par le texte se substitue, du point de vue narra-
tologique, le monde raconté, le monde du texte.



168 DANIEL MARGUERAT

commun est de construire une herméneutique a partir du destinataire et non
plus de I'auteur du texte, introduiront dans le programme historico-critique
de nouveaux questionnements; mais ils agiront, au mieux, comme des amé-
nagements dans I’appareil méthodologique de I'exégéte. Le modéle de résorp-
tion des effets pervers, dont les trois poles viennent d’étre exposés — ouver-
ture a I’histoire de la réception du texte, polarisation sur la thématique et
critique de la lecture préalable de ’analyste — devrait permettre a ’historico-
critique de mieux s’intégrer structurellement dans le processus d’interpréta-
tion du texte.

Cela dit, j’ai proféré plus haut une affirmation sur laquelle je dois m’ex-
pliquer pour conclure: cela me permettra, en méme temps, de rappeler syn-
thétiquement quelle est la fonction de I’exégése en théologie. J’a1 dit que
'affaiblissement de I’exégése mettait en péril I’édifice théologique tout
entier.

L’affirmation est vraie pour trois raisons.

Premiére raison. l'exégese rappelle, par son seul fait d’étre, que le christianisme
vit non pas d'un rite a perpétuer, mais d’un texte a lire. La foi chrétienne se
comprend comme un perpétuel recours a son événement fondateur, la vie et la
mort du Christ de Nazareth; sans le retour obligé, inlassable, a cette histoire de
salut, la foi se dissout en spiritualité ou en exaltation de tout poil, le Dieu
biblique se trouve livré sans retenue aux fantasmes de la religiosité¢ ambiante.
Or, la révélation ne nous est pas accessible en dehors du kérygme; elle nous
parvient comme un événement de parole, la parole des témoins, inscrite
littérairement dans ’espace régulé du canon des Ecritures. Puisque le texte du
Nouveau Testament est cette médiation incontournable vers la vérité histo-
rique de Dieu, cette «commune référence a un déja dit inatteignable pour
nous» 3%, c’est par la lecture du texte, c’est par I’exégése que le croyant est en
mesure de connaitre ses origines. Dit autrement: c’est dans ’acte exégétique
que le christianisme mesure la fidélité a ses origines; la fiabilité et la rigueur de
I’exégeése décident de la vie ou de la perversion du christianisme.

Seconde raison: I'exégese confére a la foi un statut d’authentique responsabi-
lité. Car I’exégése, dans son retour au texte, révele ’enracinement historique
de la parole des témoins, son immersion dans un monde a jamais disparu, son
affrontement a des situations aujourd’hui caduques. L’exégese fait compren-
dre que le texte, détenteur d’une vérité indispensable pour le présent, n’est pas
a répéter mais a traduire. L’événement de parole qu’il constitue n’a pas a étre
décalqué dans I’aujourd’hui, mais recréé. Fécondée par cette distance béante
entre le temps du Nouveau Testament et le notre, la foi devient responsabilité:

59 Selon la formule de P. BONNARD, «Y a-t-il une révélation biblique? Remarques
d’un exégéten, in Le christianisme est-il une religion du livre?, Strasbourg 1984, 129.



A QUOI SERT L’EXEGESE? 169

non pas un simple écho des actes du passé, mais une performance a accomplir,
un langage a imaginer, une espérance a tracer, un acte a poser, dans une
conformité toujours risquée au texte. Cette conviction devrait aussi se tra-
duire dans le choix, par I’exégete, d’un langage de sortie adéquat a son mes-
sage %0,

La troisieme fonction de I’'exégese est corrolaire de la précédente: elle introduit
dans l'économie chrétienne la résistance du texte. L’histoire de I’exégése, par sa
simple existence, témoigne de la permanence du texte et du caractére éphé-
mere des interprétations qu’il suscite. Je me garde bien de railler la précarité
du commentaire; je proposerais plutot une appréciation théologique de cette
résistance du texte a tous nos efforts de le comprendre. Jamais 1’'exégéte ne le
maitrisera. Quelle que soit la finesse de I'interpréte, i/ y aura toujours une
irréductibilité du texte, une épaisseur invaincue, une résistance a la confisca-
tion. Et le bon exégeéte est sans nul doute, au terme de I’analyse, celui qui se
découvre non pas en possession du texte mais possédé par lui, de telle sorte
que I'explication bien conduite n’épuise pas le texte mais conduit a en repren-
dre la lecture.

Dans ce face a face avec le texte s’événementie notre rencontre du Dieu qui
se donne et se cache, du Dieu qui se livre et se drape de mystére. L’altérité du
texte est figure, figure analogique pourrait-on dire, du salut extra nos. Le texte
est figure de ce Dieu qui décentre ’homme, et vient a lui sous forme d’une
proposition de sens dont I’homme est appelé a recevoir son identité. Derriére
ce texte qui vient, cet espace de parole qui ne cesse d’engendrer de nouvelles
lectures, le théologien discerne I’émergence de I’en-dega inatteignable du
texte. Il déchiffre la venue de Celui dont parle le texte.

0 Avec LUBBE (ouvr. cit. note 32, 73-77), H. WEDER reconnait dans la narration le
m'Ode privilégié du discours historique, qui 4 la fois assure la condition d’altérité de
'événement historique, en préservant le lecteur de I'illusion de la contemporanéité, et a
la fois atteste la contingence du fait raconté (art. cit. note 2, 70). On peut se demander,
partant de la, s’il est adéquat que la narration biblique se résorbe constamment dans le
mode discursif habituel a 'exégése; une exégése narrative ne serait-elle pas plus perti-
nente parfois?



S 4 W 2 - %
i «
& - -
5 g T ! : i . 1% wetis
¥ JETN F . N 5 v <
i = & i i L -_' B = N
i
- R B
E oY N J i . - . - = , - ) N
I ¢ > = .
. = o . PR . s P R W o 5 f =
s &l N : i
Ll

0 =




	À quoi sert l'exégèse? : Finalité et méthodes dans la lecture du Nouveau Testament

