
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 37 (1987)

Heft: 2

Artikel: À quoi sert l'exégèse? : Finalité et méthodes dans la lecture du
Nouveau Testament

Autor: Marguerat, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381329

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381329
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 119 (1987), P. 149-169

A QUOI SERT L'EXÉGÈSE?

Finalité et méthodes dans la lecture
du Nouveau Testament

Daniel Marguerat

A Ulrich Luz

La Bible a connu un âge d'or, au milieu de ce siècle: dans l'immédiat
après-guerre, le renouveau théologique qui a soulevé la chrétienté a été un
renouveau biblique '. A ce retour délibéré aux sources documentaires de la foi,
à ce besoin accru de comprendre la Bible, à cette curiosité retrouvée pour le
monde des Ecritures, l'exégèse a répondu. Elle a répondu par une intensification

notable de ses recherches et par un brillant effort de vulgarisation.
Vingt ans après, paradoxalement — mais est-ce vraiment paradoxal? —
l'exégèse est entrée en crise. Elle traverse aujourd'hui une période de désert et
d'interrogation sur elle-même2.

Je n'ai aucunement l'intention, ou plutôt la prétention, de dresser un
constat d'échec; la recherche de la vérité n'a que faire des naïfs ou des
prétentieux. Je veux par contre cerner les contours d'une difficulté épistémologique,

car la crise de l'exégèse est grosse d'une question simple: à quoi sert
l'exégèse? L'actuelle crise, perceptible au travers d'une remise en cause des
méthodes d'analyse, interroge la science exégétique sur sa finalité. Et l'on sait

1 Cet article reprend le texte, à peine élargi, de ma leçon inaugurale, prononcée le
22 octobre 1985 devant la Faculté de théologie de l'Université de Lausanne.

2 L'état de crise se signale par les nombreuses contributions, qu'elles soient apologie
ou réquisitoire, consacrées récemment à la méthode exégétique. Parmi elles : G. Maier,
Das Ende der historisch-kritischen Methode 1974), 4e éd. 1978 ; J. Gnilka, « Methodik
und Hermeneutik», in Neues Testament und Kirche, Festschrift R. Schnackenburg,
Freiburg 1974, 458-475; F. Hahn, «Exegese, Theologie und Kirche», ZThK 73, 1976,
25-37; Ch. Hartlich, «La méthode historico-critique est-elle dépassée?». Concilium
158, 1980, 11-18; H. Weder, «Zum Problem einer 'christlichen Exegese' », NTS 27,
1980/81, 64-82; U. Luz, «Erwägungen zur sachgemässen Interpretation neutestament-
licher Texte», EvTh 42, 1982, 493-518; R. Laurentin, Comment réconcilier l'exégèse
et la foi, Paris 1984; F. Bovon, «Le dépassement de l'esprit historique», in Le
christianisme est-il une religion du livre?, Strasbourg 1984, 111-124; J. Zumstein, Sauvez la
Bible, Aubonne 1985. Signalons particulièrement la part prise à ce débat herméneutique
Par P. Stuhlmacher, Vom Verstehen des Neuen Testaments, NTD Ergänzungsreihe 6,
1979 et Schriftauslegung auf dem Wege zur biblischen Theologie, Göttingen 1975. Pour
un bilan de la recherche exégétique dans l'espace germanique et francophone:
Schriftauslegung als theologische Aufklärung, éd. O. Merk, Gütersloh 1984.



150 DANIEL MARGUERAT

qu'en tradition réformée, où la théologie ne veut rien avoir ni rien savoir en
dehors de la Parole, dans une tradition régie par le sola scriptura, la question
de l'interprétation de l'Ecriture est à saisir au rang des questions théologiques
premières et ultimes.

Mon propos commencera par diagnostiquer l'état de crise (1), et par en
rechercher les causes (2). Après avoir précisé le statut de l'exégèse en
herméneutique (3), il développera trois propositions en vue de mieux intégrer l'exégèse

dans le processus d'interprétation des textes néotestamentaires (4). Une
synthèse (5) permettra de ressaisir la fonction de l'exégèse en théologie.

1. L'état de crise

Trois symptômes au moins signalent, de mon point de vue, l'état de

crise.

Premier symptôme: le gonflement des problématiques littéraires et historiques
en exégèse. J'entends par là l'importance excessive accordée à l'analyse
formelle et à la critique des sources, à la reconstitution du milieu de production
des textes, au questionnement sur la fiabilité historique des traditions. Aucune
de ces enquêtes n'est superflue, assurément, et le mérite revient à la Form-
geschlchte d'en avoir établi la pertinence3, mais leur hypertrophie a pour
résultat une polarisation de l'intérêt sur l'environnement littéraire et religieux
de l'écrit, une fixation sur l'amont du texte, c'est-à-dire sa généalogie littéraire,
plutôt que sur le texte lui-même. Tout se passe comme si l'exègète, fasciné par
les conditions de production littéraire, élevait autour du texte, croyant le

servir, une muraille d'érudition qui le dissimule aux regards du lecteur. Ce

risque, à dire vrai, n'est pas d'aujourd'hui; Hermann Gunkel, un pionnier de

la Formgeschichte, dénonçait déjà cette dérive en 1913 et concluait: «Le pire
dans tout cela, c'est qu'une chose reste en arrière ou risque d'y rester, et cette

chose, c'est le texte!»4. A quoi sert l'exégèse, demande l'étudiant en théologie
qui recule, lassé, devant la conquête prométhéenne de monographies savantes
et contradictoires?

3 Je pense ici au programme de la Formgeschichte tel que l'ont fixé les ouvrages
classiques de M. Dibelius et R. Bultmann, mais aussi à sa prolongation dans le travail de

critique de la rédaction ; voir J. Rohde, Die redaktionsgechichtliche Methode, Hamburg
1966 et G. Strecker, «Redaktionsgeschichte als Aufgabe der Synoptikerexegese», in
Eschaton und Historie, Aufsätze, Göttingen 1979, 9-32.

4«... Das Schlimmste aber ist, dass über all dem Mannigfaltigen, was man von
Exegeten erfährt, Eines in Gefahr ist, zurückzubleiben: nämlich der Text!» Reden und
Aufsätze, Göttingen 1913, 12.



A QUOI SERT L'EXÉGÈSE 151

Second symptôme: l'effondrement du niveau exégétique de la prédication en

Eglise. Dans la pratique homilétique, la référence au texte est devenue
occasionnelle ou synthétique. Au déploiement de la dramatique du texte, à la saisie
de son enjeu existentiel ou de sa dimension polémique, s'est substitué un
discours où s'étale le témoignage personnel, où dominent l'apologie de valeurs
morales et l'exposé de convictions dogmatiques. Ou alors le prédicateur se fait
historien, descriptifdu texte, et l'auditeur s'interroge sur la pertinence de son
discours pour le présent. La prédication n'est plus ce lieu où le croyant
alimentait sa culture biblique et structurait sa pensée doctrinale. Il est d'heureuses

exceptions, saluons-les, mais il faut admettre que l'image du pasteur
lisant l'Ecriture dans le texte original, et consultant les commentaires, devra
bientôt être classée au musée du protestantisme.

Nombreux sont les pasteurs qui reconnaissent dans l'exégèse une activité à

laquelle ils ont été bien formés, mais qu'ils n'ont plus le temps d'exercer... et
on ne peut s'empêcher, sinon d'approuver ce dépérissement de la compétence
exégétique, du moins d'en comprendre quelques raisons. Les commentaires
bibliques deviennent de plus en plus volumineux. Ils s'épuisent dans une sorte
de technocratie du texte5. Les enjeux théologiques ressortent peu. Mais
surtout, l'exégèse devient une science qui se suffit à s'occuper d'elle-même, moins
attentive aux questions du lecteur qu'au dialogue interne des chercheurs. A
quoi sert l'exégèse, se demande le prédicateur abandonné par le commentaire
à ses questions. A quoi sert-elle si, au lieu d'ouvrir à la lecture croyante du
texte, elle convie au spectacle d'une dispute où s'affrontent les ténors d'un
mandarinat exégétique?

Dernier symptôme, le recul des sciences bibliques en théologie. Depuis la
Réforme, avec certes des fluctuations et des intermittences, les disciplines
bibliques ont été le forum où étaient débattues les affirmations centrales de la
foi chrétienne. Le débat théologique s'est déplacé aujourd'hui. Il échappe aux
biblistes pour se fixer sur les disciplines systématiques, théologie fondamentale

ou éthique. Pourquoi cette migration? Est-elle due à la technicité
grandissante du labeur exégétique, relevée tout à l'heure? Le mal est plus aigu, je
crois; il réside dans l'extrême difficulté où se trouve l'exègète de dégager la
pertinence du textepour le présent. Le bibliste sait brillamment reconstruire ce

que la chrétienté primitive a tenu pour vrai, ce qu'elle a enseigné, souffert,
combattu ; cet effort est indispensable à qui veut lire le texte. Mais quant à

savoir quelle vérité théologique recèlent pour aujourd'hui les anathèmes de

l'évangile de Matthieu contre Israël ou les conflits christologiques de la

5 R. Kieffer («Was heisst das, einen Text zu kommentieren?», BZ 20, 1976, 212-
216) parle à ce propos d'une « anwachsende 'Krankheit' in der biblischen Wissenschaft »
(216).



152 DANIEL MARGUERAT

communauté johannique, l'exégèse se tait6. Et ce mutisme théologique, qui
fait considérer l'analyse des textes comme une discipline archéologique, explique

l'effacement des sciences bibliques dans l'organon de la théologie au profit
de disciplines plus aptes à construire une intelligence théologique du présent.
Mais qu'on le sache: c'est tout l'édifice théologique qui est ébranlé, quand
s'effrite la référence aux écrits fondateurs du christianisme.

La crise de l'exégèse se présente donc sous un triple aspect : une tendance au

positivisme du texte, qui fait perdre de vue son message; un penchant à

l'ésotérisme et à la privatisation du débat exégétique: une fixation sur la

rétrospective historique, enfin, où le bibliste est suspecté d'esquiver sa

responsabilité théologique. Comme toute typologie, celle que je viens d'esquisser

pourra être nuancée par l'apport de brillants contre-exemples ; mais ce serait
faire le détail. Dans sa généralité, le diagnostic reste.

2. Les effets pervers de la critique historique

A qui imputer la responsabilité de cette crise? Les uns, et ils n'ont pas
totalement tort, distinguent, dans cet écart entre les aspirations de la recherche
et les besoins de la pratique, un mal qui affecte la théologie académique, et plus
largement l'Université européenne. Les plus fatalistes pensent reconnaître ici
un état pathologique et endémique de l'exégèse comme telle; ils évoquent les

perfidies de Kierkegaard contre les exégètes: «la remarque 'il fait beau

aujourd'hui...' deviendrait obscure», s'il se trouvait un exégète bien décidé à

l'expliquer7. Selon d'autres, plus documentés, l'état de crise dénote qu'une
distorsion a surgi entre la finalité de l'exégèse et la méthode mise en œuvre par
les biblistes. L'exégèse ne serait plus en mesure de remplir son mandat, car ses

procédures de travail ne s'inscrivent pas, ou ne s'inscrivent plus, au service de

sa visée. La responsabilité en incombe selon eux à l'appareil méthodologique
principalement en usage dans l'exégèse universitaire: l'analyse historico-critique

des textes. Je cite Walter Wink, un bibliste américain: «La critique
historique de la Bible a fait banqueroute... (non) parce que les matières sur
lesquelles elle a quelque chose à dire lui auraient échappé, ou bien parce qu'elle
n'aurait aucune recherche nouvelle à entreprendre; si elle a fait banqueroute,
c'est qu'elle est incapable d'accomplir la tâche que la plupart de ses représentants

considéraient comme leur tâche: interpréter les Ecritures de telle façon

6 On peut souscrire à ce verdict de U. Luz sur le divorce entre la quête du sens

historique et la recherche de la vérité théologique, dans l'exégèse actuelle : « Die Frage
nach der Wahrheit eines Textes für die Gegenwart und die Frage nach seinem
Ursprungssinn in der Vergangenheit scheinen zwei ganz verschiedene Fragen zu sein» (art.
cit. note 2, 494).

7 S. Kierkegaard, Pour un examen de conscience, trad. P.-H. Tisseau, Bazoges-
en-Pareds 1934, 50, dans le superbe texte sur «le miroir de la parole».



A QUOI SERT L'EXÉGÈSE 153

que le passé devienne vivant, et dégage pour notre présent de nouvelles
possibilités de changement personnel et social»8.

Wink s'interroge, avec une totale pertinence, sur l'adéquation de l'exégèse à

la finalité de l'Ecriture. Il a raison, selon moi, sur deux points. D'une part, la
visée de l'Ecriture est correctement perçue: le texte biblique, parce qu'il est

porteur d'une parole sur Dieu, prétend livrer au lecteur une vérité Indispensable
à la compréhension de son présent. Le texte informe le lecteur sur l'agir
historique de Dieu, non pour meubler sa connaissance du passé, non pour lui
donner une culture, mais pour éclairer son champ existentiel et orienter sa

praxis. L'œuvre historiographique des évangiles ne vise pas à honorer la
mémoire de Jésus de Nazareth, mais à préserver et révéler l'identité du
Ressuscité qui anime l'Eglise; les évangiles célèbrent un Vivant, pas un mort. Si

l'exégèse a pour vocation d'ouvrir au lecteur la compréhension de ce texte,
c'est donc une parole orientée sur le présent du lecteur que l'exégèse doit porter
au langage. Wink a raison sur un second point: l'analyse historico-critique ne
construit pas le sens actuel; elle restitue le sens historique du texte. On entend
par sens historique la signification investie par l'auteur de l'écrit dans renonciation

première, le message (au sens linguistique) tel qu'il circulait dans le

contexte originel de communication9.
Pourquoi cette cristallisation sur le sens originaire? Ce mode d'investigation

historique des Ecritures, j'aimerais le rappeler, procède d'un intense
souffle de liberté qui tire son origine de la tradition humaniste ; il est le fruit du
libre-accès à la Bible conquis à la Réforme, et, plus près, hérite de la quête
rationaliste du 18e siècle10. La lecture historico-critique ouvre en effet entre le
lecteur et le texte un espace de liberté qui, dans la démarche heuristique, libère
a la fois le texte et le lecteur, l'objet et le sujet de la recherche. Libération du
lecteur, dans la mesure où le questionnement du texte et son interprétation
sont préservés de tout interdit; on postule, avec le rationalisme, que
l'intelligence des Ecritures n'est pas subordonnée aux canons du magistère
ecclésiastique, ni réservée aux lecteurs bénéficiaires de charismes spécifiques; elle
est ouverte à quiconque fait un usage correct de sa raison". Libération du

8 «Historical biblical criticism is bankrupt... (not) because it has run out of things to
say or new ground to explore. It is bankrupt solely because it is incapable of achieving
what most of its practitioners considered its purpose to be : so to interpret the Scriptures
that the past becomes alive and illumines our present with new possibilities for personal
and social transformation». The Bible in Human Transformation. Toward a New
Paradigm for Biblical Study, Philadelphia 1973, ls.

9 Ce point a été bien rappelé par J. Zumstein, «L'interprétation du Nouveau
Testament», RThPh 110, 1978, 49s.

10 Sur l'histoire de l'analyse historico-critique, voir G. Strecker-U. Schnelle,
Einführung in die neutestamentliche Exegese, UTB 1253, Göttingen 1983, 11-15.

' L'axiome de l'accessibilité du texte biblique à l'usage autonome de la raison a été
pose au 18e siècle par J. S. Semler, Abhandlung von freier Untersuchung des Canon
1771 -1775), Gütersloh 1967, 13s.



154 DANIEL MARGUERAT

texte, aussi ; le texte est soustrait à la mainmise du lecteur tenté par l'illusion de

l'immédiateté de la lecture, et désireux d'enjamber les deux millénaires qui
nous séparent de sa rédaction ; la saisie du sens nécessite la reconstitution du
tissu historique, culturel et religieux où s'est opéré la prise de parole de l'auteur
biblique. L'analyse ne saurait être un alibi pour exhiber un credo dogmatique
défini a priori. La critique historique confesse donc qu'elle ne sait pas,
d'avance, ce que va dire le texte; elle accepte de ne s'étonner de rien. Elle ne

menace pas le texte, comme certains pensent, elle s'efforce de l'accueillir dans

son étrangeté.
Cette libération de l'acte de lecture a inauguré, la chose n'est pas contestable,

une ère de recherche extraordinalrementféconde. La méthode historico-
critique, qui ne constitue pas à vrai dire une méthode homogène, mais un
faisceau d'enquêtes de type littéraire et historique12, s'est efforcée de reconstituer

ce christianisme multiforme, divers, pluriel, qui fut la matrice de la
littérature néotestamentaire. Sur le plan littéraire, l'investigation diachroni-

que a mis à jour le long processus de stratification dont le texte est le résultat,
un processus au cours duquel des séquences traditionnelles ont été accueillies,
intégrées et réinterprétées par les rédacteurs responsables de l'état final du
texte. L'appareil méthodologique ne cesse d'ailleurs de s'affiner et de s'enrichir

de procédures combinatoires, la philologie et la critique littéraire classiques

étant aujourd'hui relayées par les sciences du texte (linguistique, sémiotique,

rhétorique et sociologie de la communication).
Cette indéniable fécondité heuristique ne doit pas dissimuler les effets

pervers de la critique historique. L'actuelle crise conduit à se demander si le

rêve qui sous-tend la critique historique, ce rêve d'autonomie du lecteur libéré
de la censure dogmatique, ne s'est pas inversé en une nouvelle aliénation ; au
pouvoir des clercs s'est substituée l'érudition d'une caste de biblistes et, parfois,

l'impérialisme d'une raison hypercritique. L'exégèse «voue l'énoncé du
sens à n'être plus que la répétition des mots, des 'thèmes' ou de 1' 'anthropologie'

exhumés» par des spécialistes13. Mais surtout, en ressuscitant la voix
des témoins du passé, le labeur historico-critique confère au texte une étrangeté

insoupçonnée que des siècles de lecture précritique avaient banalisée; il
s'ensuit un effet de distanciation, qui instaure une fissure entre le texte et le

lecteur, au lieu d'exposer le lecteur à une vérité théologique opératoire dans le

présent14. L'analyse historico-critique œuvre dans les catégories de l'exacti-

12 Le faisceau des procédures de la critique historique est déployé, par ex., par D.
LÜHRMANN, Auslegung des Neuen Testaments, Zürich 1984.

13 Je reprends ici la dénonciation de M. de Certeau, «La misère de la théologie,
question théologique» (1973), republiée dans la Lettre 328, février 1986, 11-16 (citation:

13).
14 Cet effet de distanciation a été fort bien décrit par F. Hahn, «Probleme historischer

Kritik», ZNW 63, 1972, 14-15 (un «Verfremdungseffekt»).



A QUOI SERT L'EXÉGÈSE? 155

tude historique et non de la vérité théologique. Il y a là, dans ce divorce entre la
quête du sens historique et la recherche de la vérité15, une difficulté que bon
nombre de biblistes à la manière de Wink considèrent comme un vice
rédhibitoire. Nous voici au cœur du débat.

J'ai tracé jusqu'ici les contours d'une crise de l'exégèse, qui explique, en

partie, la désaffection qui la frappe. Les symptômes de l'état de crise peuvent
être considérés globalement comme les effets pervers de la critique historique
des textes ; la mise en procès de cette lecture s'articule autour de deux chefs

d'accusation: a) l'historico-critique décrit le sens sans statuer sur la vérité
théologique que le texte porte au langage, b) le texte est ainsi refoulé dans le

passé au lieu d'être propulsé dans le présent; or l'exégèse s'égare, quand elle
n'ouvre pas la possibilité d'une herméneutique: on attendait d'elle qu'elle
facilite la compréhension du texte, elle la complique au contraire mfiniment.
On débouche en pleine aporie.

3. L'envergure du comprendre

L'objection radiante opposée à la critique historique place l'exégèse devant
une question fondamentale : la méthode historico-critique est-elle adéquate à

son objet, le texte biblique, et à sa visée? Le principe épistémologique constant
de la conformité d'une méthode à son champ d'investigation est-il, en
l'occurrence, respecté?

Ma réponse est qu'il y a adéquation, mais sectorielle. L'exégèse historico-
critique saisit le texte comme un document historique référentiel, comme la
trace littéraire d'une histoire vécue ; elle se donne les moyens de comprendre le

texte à partir de l'histoire qui l'a généré; en cela, il y a adéquation. Mais elle ne
reçoit pas le texte dans sa visée d'informer le présent du lecteur; en cela, il y a

impropriété. Je m'explique.
Le fait qu'il n'est pas possible de dire la foi chrétienne en dehors d'une

référence à Jésus-Christ implique que la foi ne peut pas être pensée à l'écart
d'une référence à l'histoire. Le Nouveau Testament se présente d'ailleurs,
essentiellement, comme la narration d'une histoire; une narration spécifique,
assurément, puisque l'histoire des hommes et l'histoire de Dieu s'y trouvent
irrémédiablement mêlées, à tel point que l'une ne peut plus être dite sans
l'autre. L'histoire humaine devient révélatrice de l'histoire de Dieu. Dès le

15 Je rappelle qu'à la fin du siècle passé F. Overbeck avait radicalement dissocié la
critique historique de l'exégèse théologique, rejettant cette dernière — et partant, tout
effort herméneutique — au nom d'un postulat d'objectivité scientifique (cf. W. G.
Kümmel, Das Neue Testament. Geschichte der Erforschung seiner Probleme. Freiburg-
München 2e éd. 1970, 254-258); d'une certaine façon, sans ses prémisses épistémologiques,

sa position fait retour aujourd'hui dans l'exégèse.



156 DANIEL MARGUERAT

commencement, la foi chrétienne a entretenu avec l'histoire une relation
intime; la foi est souvenir, anamnèse16.

Mais de ce fait bien connu, il convient de tirer les conséquences
épistémologiques: l'herméneutique chrétienne sera par définition une herméneutique

historique. Avec Gerhard Ebeling, on conviendra que la lecture historique
de la Bible n'est pas une option de méthode, mais une nécessité théologique,
dictée par le caractère intrinsèquement historique de la vérité chrétienne17.

Christophe Senft a très bien exprimé ce principe incontournable de
l'herméneutique biblique: «La quête historique à laquelle le théologien est appelé
n'est pas un caprice, mais une nécessité...» (en effet) «le caractère historique
des écrits bibliques ne peut pas être regardé comme une sorte d'épiphéno-
mène, bon peut-être à faire mieux ressortir la vérité éternelle de la parole,
mais... il doit être reconnu comme un fait théologique primordial, une
manifestation de la vérité même de l'Evangile, qu'on ne peut ignorer ou minimiser
sans fausser l'Evangile et compromettre la foi»18.

Cet axiome théologique, cette vérité native du texte biblique, discrédite
d'emblée un certain nombre de lectures que l'on propose en substitut de la

critique historique. Je dirai plus loin les impulsions salutaires de quelques
approches novatrices du texte. Je me contente ici de relever qu'une perception
délibérément synchronique ne peut revendiquer qu'un statut auxiliaire dans
la lecture biblique; c'est le cas de la lecture structurale ou sémiotique, axée sur
la saisie des structures formelles achroniques19, ou de l'analyse psychanalytique,

qui renoue curieusement avec la lecture symbolique des Pères20. Mais la
relation que la foi entretient avec l'histoire est dialectique : pas question que la

16On se souvient ici de l'anamnèse chère à P. Bonnard: «L'anamnèse, structure
fondamentale de la théologie chrétienne au 1er siècle», in Anamnesis, Cahier RThPh 3.

1980. 1-11.
17 G. Ebeling, «Die Bedeutung der historisch-kritischen Methode für die

protestantische Theologie und Kirche» (1950), in Wort und Glaube, Tübingen 3e éd. 1967,
1-49.

18 Ch. Senft, «Vérité historique, vérité révélée», RThPh 97, 1964, 139.
19 Pour une évaluation des résultats de l'analyse structurale des textes : D. Marguerat,

«Strukturale Textlektüren des Evangeliums», in G. Schelbert, D. Marguerat,
H.-J. Venetz et alii, Methoden der Evangelien-Exegese, Theologische Berichte 13,

Zürich 1985, 41-86.
20 La lecture psychanalytique, selon A. Vergote, exhume «les intentions proprement

inconscientes qui censurent et remanient les textes» («Psychanalyse et interprétation

biblique», in DBS9, Paris 1979,254). Alors que la critique historique envisage les
facteurs conscients de l'écriture, l'analyse psychanalytique veut développer une archéologie

du sujet écrivant. Mais à la vérité, cette attention forte à la symbolique
anthropologique du texte, qui fait penser à la lecture patristique, me paraît éclairer surtout le

rapport qui se noue entre le lecteur et le texte, et les résonnances psychologiques que
provoque la lecture; c'est du moins ce que font apparaître les essais de F. Dolto
(L'évangile au risque de la psychanalyse, 1-2, Paris 1977-1978) et D. Stein (Lectures
psychanalytiques de la Bible, Paris 1986).



A QUOI SERT L'EXÉGÈSE? 157

foi se dissolve dans l'histoire (c'est la fides historica), ou que la foi congédie
l'histoire pour se muer en un credo dogmatique reposant sur lui-même. Ces

deux écueils sont illustrés par deux types de lecture prisés aujourd'hui. La
dissolution de la foi dans l'histoire correspond à la lecture matérialiste, qui
récuse principiellement la spécificité du religieux, déclassé comme une
superstructure idéologique des conflits économiques21. La lecturefondamentaliste
accuse le travers inverse: elle lit l'Ecriture, mais afin d'y puiser les vérités
atemporelles, éternellement vraies, de Dieu. La lecture fondamentaliste est
assurément attentive à l'historicité des faits attestés; elle proteste avec raison
contre la mise en doute radicale de la fiabilité historique de la Bible; mais
l'histoire est moins pour elle la réalité irrépétable où se noue une relation entre
Dieu et les hommes que le cadre où se déploient des vérités achroniques, que
l'on peut sans risque dessertir de leur contexte pour les transférer dans le

présent. On assiste ici à un subtil congédiement de l'histoire22. Concluons cum
grano salis: aucune méthode ne peut actuellement, à strictement parler, se

substituer à la lecture historico-critique dans son respect de la dimension
historique referentielle des textes.

Mais l'adéquation, je l'ai dit, est sectorielle. Car le texte demande à être non
seulement expliqué, mais interprété; non seulement lu, mais compris. Or la

compréhension, rappelle Gadamer, «n'est pas une attitude uniquement
reproductive, mais aussi et toujours une attitude productive»23. Comprendre
est un événement où le sens n 'est pas exhumé, mais produit. Les sciences du
langage nous ont appris que le sens n'est pas un acquis, mais qu'il surgit dans le

rapport qui se noue entre le texte et son lecteur; l'acte de lecture est l'aire de

production du sens, qui du côté du texte outrepasse toujours la signification
investie par l'auteur historique, et du côté du lecteur le mobilise dans sa

totalité, l'introduit dans un monde de valeurs donateur d'identité. L'analyse
historico-critique, c'est là sa faiblesse congénitale, est captive d'une concep-

21 La meilleure présentation et évaluation critique de la lecture matérialiste, en
français, reste celle de A. Herren, E. Fuchs et F. Vouga, «Lecture matérialiste de
l'évangile de Marc», Bulletin du Centre protestant d'Etudes 27, Genève 1975,
n° 6-7.

22 Le paradoxe est que ia position fondamentaliste, cette défense exacerbée de
l'autorité de l'Ecriture, partage secrètement l'option rationaliste qu'elle entend combattre
dans la critique historique; en effet, liant à ce point les faits d'histoire et le texte de
l'Ecriture, jusqu'à les confondre et à ne plus distinguer la parole scripturaire de la Parole
de Dieu, le fondamentalisme révèle une position foncièrement historiciste; en cela,
comme l'a bien vu F. Bovon, il n'offre pas un dépassement de l'historico-critique, mais
plutôt une régression (art. cit. note 2,115-117). Cette forme de docétisme biblique oublie
que la parole, forcément, se distancie de l'événement.

23 H.-G. Gadamer, Vérité et méthode, Paris 1976, 136. Voir aussi «Du cercle de la
compréhension », R ThPh 113, 1981, 363-373. Pour la distinction entre lire et comprendre,

on se référera à E. Fuchs, Marburger Hermeneutik, HUTh 9, Tübingen 1986,
15-23.



15 8 DANIEL MARGUERAT

tion romantique du comprendre, avec Schleiermacher et Dilthey, où le sens

est perçu comme une substance gisant dans les entrailles du texte, dont il
faudrait l'extraire24. Mais le texte n'est pas un cadavre à dépouiller de son bien
précieux, c'est un gisant que la lecture éveille. Réanimé, réactivé par l'acte de

lecture, il devient, dans la rencontre avec le lecteur, partenaire de l'événement
de la compréhension. Comprendre est un procès, et le sens, une production
historique.

Cette approche de l'opération herméneutique est originaire des sciences du
langage, elle gouverne en particulier la lecture structurale. Mais il faut reconnaître,

et j'insiste, qu'elle trouve dans l'approche néotestamentaire du phénomène

de la compréhension une parfaite confirmation25. Je signale parmi
d'autres trois indices. L'apôtre Paul, dans la critique de la connaissance
religieuse qu'il opère au cours de la crise corinthienne, érige en critère de la

communication l'édification de la communauté (1 Co 14). Paul lutte contre
les débordements glossolaliques de Corinthe; il déclare la prophétie
supérieure à la glossolalie, en vertu de son potentiel d'édification: «celui qui parle
en langues s'édifie lui-même, mais celui qui prophétise édifie l'assemblée»
(14,4)26. Paul ne prône donc pas un retour à l'intellectualité pure; il dote ce

phénomène à la fois affectif et rationnel qu'est la prophétie d'une finalité:
structurer la foi communautaire, et par là contribuer à la compréhension de

soi devant Dieu. Dans le même sens, une petite glose matthéenne dans
l'explication de la parabole du semeur (Mt 13,23) précise qu'entendre la parole et

porter du fruit signifie la «comprendre». Il va de soi, aussi, que je n'ai pas
compris la parabole du Samaritain au moment où j'ai suivi la démonstration
de Jésus, mais au moment où l'écoute de la parabole m'amène dans la praxis à

prendre le comportement du Samaritain (Luc 10,37)27. Bref, ces trois références

font pressentir le programme de la compréhension néotestamentaire:

24 R. Barthes décrit, pour le dénier, cet idéalisme du sens : « La littéralité du texte se

trouve dépositaire de son origine, de son intention et d'un sens canonique qu'il s'agit de
maintenir ou de retrouver... On traite le texte comme s'il était dépositaire d'une
signification objective et cette signification apparaît comme embaumée dans l'œuvre
produite» («Texte (théorie du)», dans Encyclopaedia Universalis 17, Paris 1985, 997).

25 Pour ce qui suit, voir aussi U. Luz, art. cit. note 2, 499-501.
26 Dans la séquence de 1 Co 12-14, Paul traite de la spiritualité enthousiaste

corinthienne, qui le contraint à élaborer des critères pour l'identification des dons de l'Esprit.
Au critère christologique, il conjoint la finalité éthique: c'est l'amour fraternel (12,7;
13,1-13; 14,1), relayé au chapitre 14 par le motif de l'édification de la communauté
14,3-5. 12.17.19.26), qui décide de l'authenticité charismatique. A noter qu'aux yeux de

Paul, le charisme ne parvient à son accomplissement, l'édification de l'assemblée, que
par l'intervention du voûç (14, 14.15.19); l'antithèse classique de la foi et de l'intelligence

vole en éclat dans l'argumentation paulinienne
27 On consultera à cet égard l'excellente analyse de la parabole du Samaritain qu'offre

le Groupe d'Entrevernes : Signes et paraboles. Sémiotique et texte évangélique, Paris
1977, 15-51, surtout 49-51.



A QUOI SERT L'EXÉGÈSE 159

l'homme, arrêté par la nouvelle de l'Evangile, est conduit à se resituer devant
Dieu, à porter sur soi et sur son monde un regard nouveau, dont l'agir est

l'instrument de véridiction.
Nous avons vu qu'au sein du procès herméneutique, l'analyse historico-

critique s'avère à la fois indispensable, en tant qu'elle saisit le texte dans sa

contingence historique, et singulièrement inapte à dégager une proposition de

sens pour le présent. Il semble qu'on se trouve devant une alternative dure: ou
bien nous pratiquons la critique historique, et nous nous dérobons à la question

de la vérité théologique; ou bien nous recherchons la vérité du texte, et il
faut alors renoncer à une lecture historique dite archéologique. Gadamer a

dressé cette alternative, et tranche, dans «Vérité et méthode»: «Le texte
compris en termes historiques est formellement dépossédé de la prétention à

dire des choses vraies»28. Autrement dit, la critique historique déclencherait
un processus pervers d'immunisation devant la vérité théologique du texte.
Est-ce vrai? Et l'alternative épistémologique ainsi posée convient-elle lorsqu'il

s'agit du texte biblique? Il ne s'agit absolument pas d'élaborer une her-
meneutica sacra, mais de penser une procédure interprétative appropriée à

son objet. L'alternative de Gadamer est-elle pertinente face à un corpus textuel

inscrit sous le double signe de l'histoire et de l'éternité? On sait gré à Paul
Ricœur d'avoir proposé un dépassement de l'alternative, en montrant que le

procès herméneutique articule deux fonctions, deux moments, conjoints et
successifs: le moment de la distanciation et le moment de l'appropriation (je
dirais plutôt: de la compréhension)29. Seule la mise à distance, l'objectivation
du texte est en mesure deféconder une authentique interprétation, car le texte y
est reconnu et respecté dans son altérité, condition du dialogue avec le lecteur.
La lecture historique répond à la nécessité de la mise à distance ; mais il est
devenu évident que la simple description du sens originaire ne récapitule pas
l'acte du comprendre.

A quoi sert l'exégèse? L'exégèse est un instrument au service d'un processus
qui la dépasse: la compréhension du texte biblique. L'exégèse trouve sa
légitimité et sa finalité dans cet événement qu'est le comprendre, un événement
qui à proprement parler est un événement de parole. En révélant l'irrémédiable

immersion du texte dans une histoire révolue, l'exégèse met à jour le

rapport qu'établit le texte avec l'événement fondateur de la foi; dans ce

rapport se love la vérité du texte, que l'exègète va tenter de saisir. Assurément,
l'exégèse n'est pas en mesure d'actualiser cette vérité et d'en offrir l'appropriation

au lecteur; mais en décrivant comment le texte a construit sa vérité
dans l'histoire, l'exégèse nous déplace vers un heu où l'historique, parce qu'il
est le lieu où Dieu est intervenu, nous ouvre au théologique.

28 Ouvr. cit., 144.
29 «La fonction herméneutique de la distanciation», in Exegesis, éd. F. Bovon et

G. Rouiller, Neuchâtel 1975, 201-215.



160 DANIEL MARGUERAT

4. L'histoire, le thème de l'Ecriture, la précompréhension de l'exègète

Si ce qui vient d'être dit est vrai, et que la critique historique doit être

reconnue comme l'élément constitutif d'une procédure finalisée par l'émergence

de la vérité du texte, alors l'analyse historico-critique doit soumettre sa

démarche heuristique à révision. Je suggère trois thèmes de réflexion aux
exégètes. Il me semble important de réfléchir à ce qu'est l'histoire. Il me
semble important de se demander comment nous traitons la thématique du
texte. Je m'interroge enfin sur la précompréhension qui habite l'exègète, son
Vorverständnis.

Premièrement. La montée des lectures synchroniques30 invite à s'interroger
sur la conception de l'histoire qui meut, implicitement, la pratique de l'exègète.
On sait que l'apparition en théologie de la réflexion historico-critique est liée à

l'émergence de la conscience historique, et que l'exégèse a hérité de cette
genèse la conception rationaliste de l'histoire, qui est l'historicisme31. Je la
caractérise ainsi, pour faire court: l'histoire est saisie comme un paquet
d'événements dont les rapports, gouvernés par des lois de causalité, sont
accessibles à l'activité noétique. Ce qui intéresse, dans ce procédé d'objectivation

du passé, est le postulat heuristique sous-jacent: les faits d'histoire,
pour être correctement analysés, doivent être isolés de l'interprétation qu'ils
recevront plus tard. C'est la raison pour laquelle la critique historique s'est

cristallisée sur le sens historique des textes, indépendamment des lectures

qu'ils ont connu dans l'histoire. Dans cette optique, la position idéale de

l'historien est celle de l'observateur contemporain des faits ; Hermann Gunkel
ne disait-il pas de la méthode historico-critique qu'elle a pour ambition de

«rendre le lecteur présent à la naissance des pensées les plus profondes» de la
Bible?

Cette position est aujourd'hui mise en cause par la philosophie de
l'histoire. A. C. Danto en particulier, dans sa philosophie analytique de l'histoire,
dénonce comme une erreur cette érection du poste d'observateur en modèle
d'objectivité. Au contraire, dit-il, la distance historique est constitutive de la

30 Je pense ici à l'ampleur prise par les lectures structurales (sémiotique française et

américaine, Textlinguistik en Allemagne), et plus récemment par la pragmatique de la
communication (analyse rhétorique), qui ont en commun leur refus d'une stratification
(diachronique) du texte et leur indifférence pour l'écart culturel qui nous sépare des
textes du premier siècle.

31 Récemment, H. Weder a délibérément mis en cause l'usage méthodologique, au
sein de l'exégèse historico-critique, d'une conception de l'histoire dont l'idéologie n'est
plus partagée par les exégètes : cf. art. cit. note 2 ainsi que Das Kreuz Jesu bei Paulus. Ein
Versuch, über den Geschichtsbezug des christlichen Glaubens nachzudenken, FRLANT
125, Göttingen 1981, 50-61. Mais déjà, sur la critique de l'historicisme, voir R.
Bultmann, Histoire et eschatologie, Neuchâtel 1959, 64-77, 97-118; J. A. Robinson, Le
kérygme de l'Eglise et le Jésus de l'histoire, Genève 1960, 89-93.



A QUOI SERT L'EXÉGÈSE 161

vérité en histoire32. Affirmer que l'affichage des 95 thèses de Martin Luther à la

porte de la chapelle du château de Wittemberg, le 31 octobre 1517, fut un geste
public de rupture qui déclencha la Réforme, voilà une sentence d'historien.
On peut la discuter. Mais seul l'écoulement du temps, l'éloignement temporel
précisément, seule la prise en considération des effets historiques de cette
provocation ont permis cette sentence. Le critère de vérité ne réside donc pas
dans l'idéal de contemporanéité — car le témoin de 1517 aurait été bien
incapable de proférer ce jugement. Le critère de vérité réside dans la capacité
de l'historien à discerner les effets historiques de l'événement33. Danto invite
à abandonner cette fiction historiciste pour laquelle l'abstraction du futur d'un
événement est condition de vérité34. Celle-ci est liée au regard rétrospectif, qui
ne régresse pas à la facticité des phénomènes mais lit la réalité historique à

partir de son avenir. Les faits d'histoire sont les faits devenus, avec le temps,
parlants.

On peut aller plus loin sur cette ligne, et nier même la possibilité de

dissocier les faits historiques de l'interprétation qui les porte. On peut montrer
qu'il n'est d'histoire que racontée34bis, et que la notion même de «fait
historique», au sens d'un noyau événementiel non interprété, est dépourvue de
consistance. Les faits ne sont communiqués, et communicables, qu'enrobés
de sens. Il est surprenant de voir à quel point la critique historique est encore
dominée par l'idée d'un retour aux bruta facta — un leurre entretenu par le

positivisme. A cet égard, assez ironiquement, la critique historique rejoint le

fondamentalisme, qui lui aussi reçoit le texte comme un canal de vérité
historique, une voie d'accès aux faits bruts, et dénie au texte toute épaisseur

propre.

32 A. C. Danto, Analytical Philosophy ofHistory, Cambridge 1965. Dans le même
sens. H. Lübbe, Geschichtsbegriff und Geschichtsinteresse, Basel-Stuttgart 1977,
25-53.

33 A. C. Danto, ouvr. eil., 148-181. L'auteur s'intéresse à l'écriture de l'histoire, et à

la relation qu'instaure l'historien entre un événement El et un autre (E2), plus récent,
considéré comme la conséquence du premier : « To say ofEl that it caused E2 is to give a
description of El by referring to another event (E2) which stands as a necessary condition

for El — under the appropriate description» (157). II rend attentif aux expressions
courantes dans l'historiographie telles que «'correctly predicted', 'instigated', 'began',
'preceded', 'gave rise to', and so on. Each of these termes, to be true of an event El,
logically requires the occurrence of an event temporally later than El, and sentences
making use of such terms in the obvious way will then be narrative sentences»
(157).

34 «The whole truth concerning an event can only be known after, and sometimes
only long after the event itselfhas taken place, and this part of the story historians alone
can tell. It is something even the best sort of witness cannot know.» (ouvr. cit.,
151).

34bis je renvojej p0ur fa;re courts à la réflexion de P. Ricœur: «L'histoire comme
récit», in La narrativité, éd. D. Tiffeneau, Paris 1980, 5-24; cf aussi 251-271.



162 DANIEL MARGUERAT

L'exègète est donc convié à introduire dans le champ de sa discipline cette

philosophie changée de l'histoire, qui est de fait une révolution copernicienne.
Mais la valorisation de la dimension interprétative en histoire ne peut que
l'intéresser; car il sait que les évangiles, et plus largement la littérature
néotestamentaire, sont une relecture pascale de l'événement de Jésus, la croix et la

résurrection fonctionnant comme un canon herméneutique. En première
conséquence, l'exègète sera rendu méfiant face à la séparation systématique du
Jésus historique et de la christologie postpascale, comme si kérygmatique
devait toujours être assimilé à fictif, et suspecté de falsifier la destinée du
Terrestre35. Plutôt que de taxer d'emblée la parole postpascale d'irréalité, et de

l'écarter dans le retour au Jésus historique, on la considérera comme un
déploiement de sens, un surplus de sens (pour parler avec Ricœur), en tout cas
la poursuite d'un travail de lecture commencé dès la naissance de la tradition
de Jésus. On se demandera, par exemple, si les deux positions radicalement
divergentes du christianisme primitif sur la question de la Loi, l'approbation
judéochrétienne et l'antinomisme hellénistique36, ne sont pas deux possibilités

ancrées l'une et l'autre dans l'agir ambivalent de Jésus, comme deux
potentialités antinomiques que l'avenir de l'événement Jésus a révélées.

Une seconde conséquence me semble prometteuse dans la recherche du
sens : si l'effet d'un événement dans l'histoire est indispensable à la connaissance

de sa vérité, alors l'effet du texte dans l'histoire est indispensable à la
connaissance de son sens historique. Lorsqu'elle restreint la quête de la
signification à la description du sens originaire, l'exégèse historico-critique est

captive de l'historicisme37. Il y a ici un appel à rechercher non seulement la
signification ouverte dans le texte, mais la signification ouverte par le texte
dans l'histoire; un appel à prendre en considération non seulement l'histoire
qui a produit le texte, mats l'histoire que le texte a produite; et j'entends par là

son retentissement, non seulement dans le cénacle des exégètes, mais dans la

pratique de l'Eglise, dans la culture, dans l'iconographie, dans les choix poli-

35 Je suis redevable de cette conclusion à H. Weder, art. cit. note 2, 69.
36 Le rapport du christianisme primitifà la Loi se partage en deux courants : d'un côté

l'approbation judéochrétienne, forgée au sein de la chrétienté jérusalémite, puis dans le

milieu des prophètes charismatiques traditeurs de la source des logia, et dont la réception

néotestamentaire est assurée par l'évangile de Matthieu et l'épître de Jacques; d'un
autre côté l'émancipation à l'égard de la Loi, conquise dans le cercle d'Etienne et élargie
dans le christianisme hellénisé d'Antioche: l'évangile de Marc s'en fait l'écho, elle
trouva sa formulation achevée dans la pensée paulinienne. H. Köster nous invite à

saisir ces filiations dans l'histoire de la première chrétienté: Einführung in das Neue
Testament, Berlin 1980, 504ss. Aussi H. Köster-J.M. Robinson, Entwicklungslinien
durch die Welt des frühen Christentums, Tübingen 1971.

37 Avec H. Weder, art. cit. note 2, 80s.



A QUOI SERT L'EXÉGÈSE? 163

tiques38. C'est l'histoire de sa réception et des refus qui lui ont été intimés, c'est
l'histoire de ses possibles qui se déploie, lorsqu'on regarde de quelle façon le

texte a été pensé, prié, chanté, souffert, politisé, brandi, manipulé dans le

devenir de la chrétienté. Histoire somptueuse et tragique! D'ailleurs, le texte
lui-même n'est-il pas le premier témoin de cette réception de la tradition dans

l'histoire, que les Allemands avec Gadamer appellent Wirkungsgeschichte39?
L'Ancien et le Nouveau Testament ne sont-ils pas l'aboutissement de relectures

kérygmatiques de traditions anciennes, actualisation attestée et mise en
Ecriture Il s'agit donc d'accueillir en exégèse l'histoire de la réception du texte,
non pour dicter son interprétation comme un nouveau magistère, mais afin
que l'histoire du texte, dans les fidélités et les trahisons éprouvées, dans les

récurrences et les ruptures, révèle les potentialités de l'écrit40. Ce que G.
Genette dit du livre vaut à plus forte raison pour le texte biblique, si fortement
travaillé dans l'histoire, et qui travaille lui aussi l'histoire: «le sens des livres
est devant eux et non derrière»41. A cet égard, l'histoire de la réception du
Sermon sur la montagne (Mt 5-7) permet de discerner exemplairement les

alternatives de l'interprétation, par le va-et-vient constamment observé dans
l'histoire chrétienne entre la réservation de ce texte à une élite et son ouverture
à l'universalité humaine42.

L'exégèse historico-critique est née de la fracture, due aux Réformateurs,
entre le texte et la tradition de lecture. Seule cette séparation puissante
permettait le retour au texte nu — du moins le croyait-on. Car il s'avère que

38 II ne s'agit pas de restreindre l'histoire du retentissement du texte à celle de
l'exégèse, ni même — selon l'expression heureuse de G. Ebeling - de comprendre
l'histoire de l'Eglise comme l'histoire de son interprétation de l'Ecriture («Kirchengeschichte

als Geschichte der Auslegung der Heiligen Schrift», in Gottes Wort und
Tradition, Göttingen 2e éd. 1966,27). Pour tout dire, c'est l'effet du texte dans la réflexion et
l'agir de la chrétienté, dans la culture sous ses formes perceptibles, qu'il s'agit idéalement
d'envisager.

39 Vérité et méthode, Paris 1976, 140-148. Sur l'importance de cette conception en
herméneutique, voir: P. Stuhlmacher, «Neues Testament und Hermeneutik», in
Schriftauslegung auf dem Wege zur biblischen Theologie, Göttingen 1975, 35-38 ;

K. Berger, Exegese des Neuen Testaments, UTB 658, Heidelberg 1977, 242-268; J.

Gnilka, « Die Bedeutung der Wirkungsgeschichte für das Verständnis und die Vermittlung

biblischer Texte», in Dynamik im Wort, Festschrift Kathol. Bibelwerk, Stuttgart
1983, 329-343.

40 C'est ici le programme de la collection de commentaires Evangelisch-katholischer
Kommentar zum Neuen Testament (Zürich-Neukirchen 1975ss). U. Luz en a
magistralement rappelé l'ambition herméneutique: «Wirkungsgeschichtliche Exegese».
Berliner Theol. Zeitschrift 2, 1985, 18-32. Il est évident qu'il ne s'agit pas d'accueillir
naïvement l'histoire de la réception, mais de la recevoir dans un rapport critique au
texte, afin d'éclairer aussi les perversions de la lecture.

41 G. Genette, Figures, Paris 1969, 132.
42 Cf. U. Luz, «Die Bergpredigt im Spiegel ihrer Wirkungsgeschichte», in Nachfolge

und Bergpredigt, éd. J. Moltmann, Kaiser Traktate 65, München 2e éd. 1982, 37-71.



164 DANIEL MARGUERAT

l'interprétation d'un texte est toujours affaire théologique, que le texte analysé
n'est jamais que le texte lu par l'exègète, et que l'acte même d'interpréter
intègre l'exègète à une tradition de lecture43. L'idée d'une lecture sans tradition

est un mythe, qui s'explique par l'insistance réformée sur le rejet du

magistère. Mais la tradition n'est pas magistère; elle est cette accumulation
historique des lectures, cette communauté interprétative où l'exègète prend sa

place, convaincu que le sens ne s'arrête pas en-deçà de l'histoire des lectures,
mais l'englobe.

Deuxième thème de réflexion. La lecture fondamentaliste est un défi pour la

critique historique. Elle ne l'est pas par sa tendance à la sacralisation de l'écrit,
elle l'est en vertu de son intérêt foncier, de sa fixation obstinée sur le thème de
l'Ecriture. La lecture fondamentaliste est fascinée par Celui dont témoigne le

texte, elle cherche le Christ : c'est renouer avec l'exégèse des Réformateurs et,
plus fondamentalement, avec l'interprétation des Pères de l'Eglise. Ce retour à

une exégèse plus théologique donne à penser. Mais Karl Barth en 1921, dans la

préface à la seconde édition du Römerbrief, n'invitait-il pas déjà les tenants de
la critique historique à ne pas se laisser capter par l'énigme du document et à

passer à l'énigme de l'objet, la Sache dont parle le texte44 On comprend, de ce

point de vue, que des étudiants préfèrent lire l'évangile de Jean en compagnie
d'Origène, ou l'épître aux Galates à l'aide du commentaire de Luther, plutôt
qu'avec ces monuments d'érudition que sont certains commentaires modernes;

les premiers sont incontestablement plus proches de la thématique du
texte que les seconds, plus fiables exégétiquement, mais où l'explication se

dilue en une mécanique compliquée d'opérations littéraires.
Je prends un exemple. Dans le Sermon sur la montagne surgit, comme une

arête vive et tranchante, le logion sur la porte étroite: «Entrez par la porte
étroite ; car large est la porte et spacieux le chemin qui mène à la perdition, et
nombreux ceux qui s'y engagent ; mais étroite est la porte, et resserré le chemin
qui mène à la vie, et peu nombreux ceux qui le trouvent» (Mt 7,13-14). Les

exégètes se demandent quelle application recevait, dans la rédaction
matthéenne, cette alternative exprimée en termes métaphoriques de la facilité et
de la difficulté, de l'aisance à se perdre et du resserrement sotériologique45.
Calvin y voit avec raison une alternative doctrinale, mais il moralise : «Pource

qu'il n'y a rien plus contraire à la chair que la doctrine de Jésus-Christ, jamais
homme ne profitera bien en icelle, s'il n'apprend de ranger et comme tenir en

43 Avec P. Gisel, «Pour une théologie de l'Ecriture», ETR 59, 1984, 519.
44 K. Barth, Der Römerbrief, 7e éd. 1940, XII («Bis zu dem Punkt muss ich als

Verstehender vorstossen, wo ich nahezu nur noch vor dem Rätsel der Sache, nahezu
nicht mehr vor dem Rätsel der Urkunde als solcher stehe...»). Trad. fr. L'épître aux
Romains, Genève 1972, 16.

45 Pour l'étude de ce texte, je renvoie à mon livre Le jugement dans l'évangile de

Matthieu, Genève 1981, 175-182.



A QUOI SERT L'EXÉGÈSE? 165

serre ses sens et toutes ses affections, en sorte qu'il se tienne coy dedans les

bornes étroites...»46. Luther identifie l'étroitesse de la porte avec le renoncement

aux doctrines et traditions papistes, fauteurs de perdition, et le retour à la

pure parole de l'Ecriture47. Les Pères interprètent christologiquement; les

Homélies pseudoclémentines, un commentaire du début du 3e siècle,
paraphrasent en ces termes: «C'est moi qui suis la porte de la vie; celui qui entre

par moi entre dans la vie»48. Est-il correct ici d'identifier le Christ et la porte
étroite? Exégétiquement parlant, assurément non. Cette identification
procède par voie d'allégorisation, et repose plutôt sur Jean 10,9 et 14,6. Mais si

l'allégorie est fautive au niveau du texte, la lecture christologique par contre
est adéquate du point de vue de l'interprétation49. Je m'explique. Les Pères

interprètent à partir du témoignage néotestamentaire pris dans sa totalité; ils
valorisent un facteur que l'exégèse critique a toujours négligé, à savoir
l'intégration de l'écrit dans ce nouveau contexte que constitue le canon
néotestamentaire50. Ils statuent ainsi que le Christ est l'exclusive médiation, la médiation

étroite, du salut. L'exègète de Matthieu, sur ce point, conviendra que
l'intuition patristique coïncide fondamentalement avec la pensée matthéenne;

car l'antinomie traditionnelle de la voie étroite et de la voie large n'oppose

plus dans le premier évangile le choix de la foi et le confort de

l'incroyance; elle sépare à l'intérieur de la communauté deux compréhensions
divergentes de la foi, deux éthiques différentes, en définitive deux christologies

divergentes51. Le logion presse le lecteur de s'interroger sur son image du
Christ, et sur le lien entre Jésus et la Loi tel que le déploie magistralement le

Christ du Sermon sur la montagne.
L'exemple peut suffire. On souhaite, à l'image de la lecture patristique ou

de la perception fondamentaliste, une exégèseplus opératoire dans leprocessus
d'interprétation, parce que recentrée sur le thème de l'Ecriture.

Sur deux points, je viens de battre en brèche la crispation exégétique sur le

sens historique du texte ; j'ai parlé en faveur d'une ouverture à l'effet du texte
dans l'histoire, et en faveur d'un recentrement sur la thématique théologique.
Il reste à parler de la personne de l'exègète et ce sera ma troisième interrogation.

Plus personne aujourd'hui ne reprend sérieusement à son compte l'idéal

46 J. Calvin, Commentaires sur le Nouveau Testament. Tome I, Sur l'harmonie
évangélique, Paris 1854, 201.

47 D. Martin Luthers Auslegung der Bergpredigt, éd. E. Mühlhaupt, Göttingen 1961,
226 (WA 32, 500-503).

48 Les Homélies clémentines, coll. Les textes du christianisme 11, trad, de Siouville,
Paris 1933, 152.

49 Avec U. Luz, Das Evangelium nach Matthäus (Mt 1-7), EKK I/l, Zürich-Neukirchen

1985, 399s.
50 On consultera à ce sujet Lumière et vie 171, 1985: Le corps des Ecritures. En

dernier lieu: P. Gisel, Croyance incarnée, Genève 1986, 89-108.
51 D. Marguerat, ouvr. cit., 180s.



166 DANIEL MARGUERAT

positiviste de l'autonomie du sujet connaissant, desserti de sa condition
historique et gratifié de l'objectivité du savoir. On sait la subjectivité de l'acte
noétique, composante de sa force. Le texte analysé n'est jamais que le texte lu

par l'exègète. Bultmann a fort bien problématise la rencontre entre le lecteur et
le texte, et montré que le texte est abordé à partir d'une précompréhension
(Vorverständnis) que l'exégèse devrait modifier: «Il ne s'agit pas d'éliminer la

précompréhension mais de l'élever au niveau conscient, de l'examiner criti-
quement grâce à la compréhension du texte, de la mettre en question»52.

De ce programme excellemment tracé, force est de conclure que la mise à

jour du sens originaire du texte n'a pas trouvé sa contrepartie dans l'explicitation

de la précompréhension de l'exègète. Celle-ci est le plus souvent tue,
refoulée, non exorcisée dans son pouvoir sur l'interprétation. Il est consternant

de constater comment une accumulation de recherches savantes en

philologie et en histoire peut se résorber soudain, au moment de l'approche du
sens, dans une structure dogmatique sans surprise. Or, la lecture psychanalytique

n'est pas la dernière à nous révéler que le rapport établi avec le texte est un

rapport intense, où le passé personnel, l'imaginaire religieux, la tradition
spirituelle et la théologie de l'exègète fonctionnent comme une matrice dans la

perception du présent53. On souhaite des exégètes plus lucides sur les traditions

qu'ils défendent parfois inconsciemment54. Des exégètes rendus plus
lucides par la mise en avant de leur propre demande au texte. Des hommes
plus aptes en conséquence à fournir une exégèse qui réponde aux questions
que se pose tout lecteur aujourd'hui, et non pas une analyse suspendue aux
questions que sécrète la recherche elle-même. Comme tout lecteur, l'exègète
est invité à se décharger de sa précompréhension en l'explicitant, à la mettre à

distance, à l'objectiver un peu, pour s'exposer au texte et consentir au
dépaysement qu'est sa lecture.

5. Le texte, figure de l'Autre

Jusqu'ici, mon propos a permis de vérifier l'adéquation contestée de l'analyse

historico-critique à la finalité de l'exégèse. Cette vérification a montré

52 R. Bultmann, «Le problème de l'herméneutique (1950)», in Foi et compréhension

I, Paris 1970, 618.
53 Voir plus haut, note 20. — E. Fuchs avait déjà perçu l'intensité de cet investissement

du lecteur dans l'acte de lecture: «Text und Leser finden sich im Verstehen so

zusammen, dass das Verstehen selbst zum Ereignis wird und damit eine Geschichte
mitmacht, an der sowohl der Text als auch der Leser beteiligt sind» (Zum hermeneu-
tischen Problem in der Theologie, Tübingen 2e éd. 1965, 93). On ne saurait dire
mieux.

54 Ici encore, l'histoire de la réception du texte nous vient en aide. Car elle fait
apparaître les préjugés dogmatiques qui ont orienté l'interprétation, et les a-priori
confessionnels, qui subrepticement ou non, ont infléchi la lecture des textes.



A QUOI SERT L'EXÉGÈSE 167

dans un premier temps que l'investigation historique des textes néotestamentaires

ne répond pas à un caprice de méthode, mais à une nécessité d'ordre
théologique fondée dans le texte lui-même. Dans un second temps, trois
propositions ont été faites en vue de réduire les effets pervers de la critique
historique.

Je ne me suis pas appesanti sur les correctifs déjà appliqués à l'étude du
Nouveau Testament. Je pense à l'examen de la surface du texte et de sa

structure narrative, à l'abandon de la pratique réductrice de la pointe, à

laquelle nous conjurent les sémioticiens (car le sens ne se limite jamais à un
sens)55. Je pense à la contribution qu'apporte l'analyse sociologique, et dans

une moindre mesure la lecture matérialiste, à notre connaissance de la texture
sociale de la première chrétienté: elles nous font mesurer que les diverses
traditions théologiques ont été vécues avant d'être littérairement combinées

par les rédacteurs des textes56. On signalera aussi, mais nous ne sommes à cet
égard qu'au commencement, la rencontre féconde qu'esquisse la recherche
américaine entre la science biblique et la science de la littérature, rompant
avec un long repli de l'exégèse sur elle-même : un renouvellement de l'analyse
littéraire se prépare dans l'examen des textes argumentatifs à partir de la
stratégie rhétorique gréco-romaine57, et dans l'intérêt qu'offre pour les textes
narratifs l'étude du phénomène de la narrativité58. Ces apports, dont le point

55 Voir par ex. Groupe d'Entrevernes, ouvr. cit. note 27, 213-220.
56 Sur les travaux de G. Theissen, H. C. Kee, W. Meeks, on consultera l'état de la

recherche dressée par H.-J. Venetz, «Der Beitrag der Soziologie zur Lektüre des Neuen
Testaments», in G. Schelbert, D. Marguerat, H.-J. Venetz et alii. ouvr. cit. note 19.
87-121.

57 Les premières tentatives d'expliquer la structure entière d'un écrit néotestamentaire

par les règles de la composition rhétorique concernent l'évangile de Marc (B. Stan-
daert. L'évangile selon Marc. Composition et genre littéraire. Nijmegen 1978. V. K.
Robbins, Jesus the Teacher. A Socio-rhetorical Interpretation of Mark. Philadelphia
1984) et la lettre de Paul aux Galates (H. D. Betz, Galatians. coll. Hermeneia.

Philadelphia 1979). Les modèles de la rhétorique ancienne (délibératif, épidictique et
judiciaire) font l'objet d'une application différenciée selon les écrits du NT dans l'ouvrage de
G. A. Kennedy, New Testament Interpretation through Rhetorical Criticism. Chapel
Hill 1984.

58 D. Rhoads et D. Michie pour l'évangile de Marc (Mark as Story. An Introduction
to the Narrative ofa Gospel, Philadelphia 1982), A. Culpepper pour l'évangile de Jean
(Anatomy ofthe Fourth Gospel. A Study in Literary Design, Philadelphia 1983) usent de
concepts issus de la linguistique du discours: le concept d'auteur implicite et de
narrateur, le temps narratif, l'intrigue, la notion de personnage et la figure du lecteur
implicite. Ces recherches prennent valeur programmatique, par l'invitation faite à
l'exégèse de se déplacer d'une herméneutique de l'histoire en direction d'une
herméneutique du texte ; en particulier, il sera nécessaire à l'avenir de faire la différence entre
l'image de l'auteur et des destinataires, telle qu'elle peut être historiquement reconstruite,

et la façon dont le narrateur configure son identité et celle des destinataires par sa
stratégie d'écriture. Au monde référé par le texte se substitue, du point de vue narra-
tologique, le monde raconté, le monde du texte.



168 DANIEL MARGUERAT

commun est de construire une herméneutique à partir du destinataire et non
plus de l'auteur du texte, introduiront dans le programme historico-critique
de nouveaux questionnements ; mais ils agiront, au mieux, comme des

aménagements dans l'appareil méthodologique de l'exègète. Le modèle de résorption

des effets pervers, dont les trois pôles viennent d'être exposés — ouverture

à l'histoire de la réception du texte, polarisation sur la thématique et

critique de la lecture préalable de l'analyste — devrait permettre à l'historico-
critique de mieux s'intégrer structurellement dans le processus d'interprétation

du texte.
Cela dit, j'ai proféré plus haut une affirmation sur laquelle je dois m'ex-

pliquer pour conclure: cela me permettra, en même temps, de rappeler syn-
thétiquement quelle est la fonction de l'exégèse en théologie. J'ai dit que
l'affaiblissement de l'exégèse mettait en péril l'édifice théologique tout
entier.

L'affirmation est vraie pour trois raisons.

Première raison : l'exégèse rappelle, par son seulfait d'être, que le christianisme
vit non pas d'un rite à perpétuer, mais d'un texte à lire. La foi chrétienne se

comprend comme un perpétuel recours à son événement fondateur, la vie et la

mort du Christ de Nazareth ; sans le retour obligé, inlassable, à cette histoire de

salut, la foi se dissout en spiritualité ou en exaltation de tout poil, le Dieu
biblique se trouve livré sans retenue aux fantasmes de la religiosité ambiante.
Or, la révélation ne nous est pas accessible en dehors du kérygme; elle nous
parvient comme un événement de parole, la parole des témoins, inscrite
littérairement dans l'espace régulé du canon des Ecritures. Puisque le texte du
Nouveau Testament est cette médiation incontournable vers la vérité historique

de Dieu, cette «commune référence à un déjà dit inatteignable pour
nous»59, c'est par la lecture du texte, c'est par l'exégèse que le croyant est en

mesure de connaître ses origines. Dit autrement : c'est dans l'acte exégétique

que le christianisme mesure la fidélité à ses origines; la fiabilité et la rigueur de

l'exégèse décident de la vie ou de la perversion du christianisme.

Seconde raison: l'exégèse confère à la foi un statut d'authentique responsabilité.

Car l'exégèse, dans son retour au texte, révèle l'enracinement historique
de la parole des témoins, son immersion dans un monde à jamais disparu, son
affrontement à des situations aujourd'hui caduques. L'exégèse fait comprendre

que le texte, détenteur d'une vérité indispensable pour le présent, n'est pas
à répéter mais à traduire. L'événement de parole qu'il constitue n'a pas à être

décalqué dans l'aujourd'hui, mais recréé. Fécondée par cette distance béante

entre le temps du Nouveau Testament et le nôtre, la foi devient responsabilité :

59 Selon la formule de P. Bonnard, «Y a-t-il une révélation biblique? Remarques
d'un exégète», in Le christianisme est-il une religion du livre?, Strasbourg 1984, 129.



A QUOI SERT L'EXÉGÈSE 169

non pas un simple écho des actes du passé, mais une performance à accomplir,
un langage à imaginer, une espérance à tracer, un acte à poser, dans une
conformité toujours risquée au texte. Cette conviction devrait aussi se

traduire dans le choix, par l'exègète, d'un langage de sortie adéquat à son
message60.

La troisièmefonction de l'exégèse est corrolaire de la précédente : elle introduit
dans l'économie chrétienne la résistance du texte. L'histoire de l'exégèse, par sa

simple existence, témoigne de la permanence du texte et du caractère éphémère

des interprétations qu'il suscite. Je me garde bien de railler la précarité
du commentaire; je proposerais plutôt une appréciation théologique de cette
résistance du texte à tous nos efforts de le comprendre. Jamais l'exègète ne le

maîtrisera. Quelle que soit la finesse de l'interprète, il y aura toujours une
irréductibilité du texte, une épaisseur invaincue, une résistance à la confiscation.

Et le bon exégète est sans nul doute, au terme de l'analyse, celui qui se

découvre non pas en possession du texte mais possédé par lui, de telle sorte

que l'explication bien conduite n'épuise pas le texte mais conduit à en reprendre

la lecture.
Dans ce face à face avec le texte s'événementie notre rencontre du Dieu qui

se donne et se cache, du Dieu qui se livre et se drape de mystère. L'altérité du
texte est figure, figure analogique pourrait-on dire, du salut extra nos. Le texte
est figure de ce Dieu qui décentre l'homme, et vient à lui sous forme d'une
proposition de sens dont l'homme est appelé à recevoir son identité. Derrière
ce texte qui vient, cet espace de parole qui ne cesse d'engendrer de nouvelles
lectures, le théologien discerne l'émergence de l'en-deçà inatteignable du
texte. Il déchiffre la venue de Celui dont parle le texte.

60 Avec Lûbbe (ouvr. cit. note 32, 73-77), H. Weder reconnaît dans la narration le
mode privilégié du discours historique, qui à la fois assure la condition d'altérité de
l'événement historique, en préservant le lecteur de l'illusion de la contemporanéité, et à
la fois atteste la contingence du fait raconté (art. cit. note 2, 70). On peut se demander,
partant de là, s'il est adéquat que la narration biblique se résorbe constamment dans le
mode discursif habituel à l'exégèse; une exégèse narrative ne serait-elle pas plus pertinente

parfois?




	À quoi sert l'exégèse? : Finalité et méthodes dans la lecture du Nouveau Testament

