Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 37 (1987)

Heft: 2

Artikel: "Le peuple de Dieu" : un concept de I'Ancien Testament comme
archétype et prototype de I'Eglise

Autor: Rose, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381328

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381328
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 119 (1987), P. 133-147

«LE PEUPLE DE DIEU»

Un concept de I’Ancien Testament
comme archétype et prototype de I’Eglise*

MARTIN ROSE

Nous aspirons ardemment a une vie en sécurité. A mesure que le tumulte
de notre vie moderne augmente et que les mots irritants comme «absolument
nouveau!», «jamais vu!», «révolutionnaire!» etc. gagnent sans cesse en
importance, un désir ardent s’intensifie, un désir tourné vers I'arriére. A grand
renfort de frais, la propagande vante les nouveautés vraies ou prétendues;
mais plus profondément encore, ’expérience que nous vivons, nous, contem-
porains des progrés de plus en plus rapides, elle aussi se trouve sous la
contrainte de digérer les nouveautés stimulantes ou effrayantes, les change-
ments, les discontinuités de notre vie. Celui qui fait I’expérience de la mul-
tiplication excessive des discontinuités, des ruptures et des changements gra-
ves, désirera de plus en plus ardemment trouver une vie en sécurité.

* Legon inaugurale, prononcée a I'Université de Neuchatel, le «vendredi treize»
décembre 1985. Sans oublier I’aspect superficiel et accidentel de cette date, j"aimerais
pourtant signaler qu’a 'occasion d’une legon inaugurale, les auditeurs tout comme le
professeur qui vient d’étre officiellement agrégé lisent «les augures». J’évoque trois
«signes» de cette conférence qui semblent présager les années qui suivront. Une pre-
miére phase sera celle de mon adaptation, p. ex. en ce qui concerne I’habileté a4 m’ex-
primer dans une langue qui n’est pas ma langue maternelle (en fait, pour ce qui est du
frangais, je dois une trés vive gratitude a mon collégue, M. Pierre Biihler; qui a bien
voulu réviser et corriger ces pages). La deuxiéme phase pourrait étre celle d’une maitrise,
qui consistera également a maitriser le sens plus profond de la langue frangaise. Les
initiés constateront aisément que cet exposé a été d’abord libellé en allemand avant
d’€tre traduit; ainsi p. ex., le couple «archétype et prototype» reproduit d’une maniére
imparfaite mon idée premiére qui s’exprime en allemand par le couple « Urbild und
Vorbild», que la traduction frangaise associe trop fortement au langage psychanalytique
d’un S. Freud. La maitrise oubliera les traductions plus ou moins mécaniques et sera
entiérement enracinée dans son monde nouveau. Il reste difficile a dire si les «augures»
présagent méme une troisiéme phase, celle de la créativité, p. ex. une créativité narrative
permettant non seulement de s’exprimer a la fagon d’un bon intellectuel, mais de vivre
!’existcnce comme un tout harmonieux. Ces trois stades marquent un chemin que
j’'imagine possible. Cependant, il est évident que je ferai mes pas sur ce chemin en restant
'obligé de la communauté de 'Université (qui m’a aimablement accueilli), de la com-
munauté de I'Eglise neuchateloise (qui, deux jours avant la legon inaugurale, a décidé de
m’agréger au corps pastoral) et de la communauté de mon village de St-Sulpice («au
bout du monde [neuchatelois]»). Je suis reconnaissant de toute I'inauguration déja
vécue! Je serai reconnaissant de tous les bons augures qui s’ensuivront encore !



134 MARTIN ROSE

Mais 'expérience des discontinuités n’est pas uniquement une caractéris-
tique des temps modernes. Quiconque a passé par une expérience de Damas,
quiconque a ¢té changé d’un Saul en un Paul et essaie maintenant de réfléchir
sur ce changement en relation avec ce qui I’a précédé, posera tout de méme la
question de la continuité, malgré la démarcation profonde d’avec ’ancien.
Celui qui éprouve Vendredi Saint dans sa cruauté démesurée et le dimanche
de Paques dans sa gloire tout aussi démesurée, celui qui les éprouve ainsi
comme des événements véritablement «apocalyptiques», c’est-a-dire des
événements «dé-couvrants», cherchera toujours a se mettre a couvert. Ce
sont les archétypes! qui peuvent procurer un tel refuge, une telle sécurité.

La représentation du «peuple de Dieu» est un tel archétype, fournissant le
sentiment d’étre a couvert. Cet archétype du «peuple de Dieu» est aussi vrai
que 'histoire originelle d’Adam et d’Eve, c’est-a-dire non pas vrai au sens
d’une existence datable, d’'une donnée a laquelle on peut attribuer une date
certaine, mais vrai en tant qu’expérience vécue et réelle, transposée et vivifiee
dans la narration archétypique. Ou pour le formuler d’une maniére tranchan-
te, il ne nous apparait aucune situation historique, unique et concréete dans
laquelle Israél pourrait étre nettement déterminé comme «peuple de Dieuy»;
selon toute vraisemblance, le «peuple de Dieuy» n’a jamais existé autrement
qu’en tant qu’'archétype idéal... mais il est vrai, un archétype qui a profondé-
ment marqué 'expérience de la réalité!

Cette thése n’est pas dérivée de la liberté de Dieu et de son caractére non
disponible, qui aurait pour conséquence qu’une expression comme «peuple
de Dieu», elle aussi, échapperait a toute attestation objective; il va de soi que
dans une relation telle que « Dieu-peuple» Dieu ne peut pas étre maitrisé par
une description objective. Mais c’est également le peuple, dans cette relation
«Dieu-peuple», qui ne peut étre décrit de maniére satisfaisante, et c’est 1a ce
qui me conduit @ ma thése; car je ne vois pas de situation historique et
concréte dans laquelle le peuple d’Israél donnerait 'impression d’une unité, a
savoir d’'une communauté tribale ou nationale qui se sentirait «peuple de
Dieu» de maniére unanime. Tel est le sens de ma thése énoncée tout a ’heure,
a savoir qu’aucune situation historique et concréte ne permet une description
claire et nette du contenu d’une expression comme celle de « peuple de Dieu»;
il nous reste donc la fonction archétypique.

Si vous me permettez une parenthése, je suis d’avis que nous n’apparte-
nons plus a cette époque, en train de passer, qui identifiait directement tout ce
qui est historiquement insaisissable au mensonge, a I'illusion, a I’irréalité et
qui le rejetait sur le tas d’ordures de I'irréel. Au contraire, un « peuple de Dieu»
qui n’aurait jamais existé autrement qu’en tant qu’archétype ne perd en aucun

! Jutilise ce terme dans un sens non-spécifique, cf. Petit Robert, p. 96: «Type
primitif ou idéal; original qui sert de modéle.»



LE PEUPLE DE DIEU 135

cas son importance pour I’histoire d’Israél et pour I’histoire de I’Eglise. La
parenthése est fermée.

Ainsi donc le «peuple de Dieu», méme dans la fonction d’un simple
archétype, a été un facteur d’'une portée immense dans I’histoire d’Israél. Et
pourtant quelques-uns parmi vous auront peut-étre de la peine a se familia-
riser avec I'idée que, en traitant de la notion de «peuple de Dieu», on aban-
donne résolument le domaine d’une réalité historiquement objectivable.

C’est pourquoi j’aimerais, en quelques lignes, tracer I’histoire d’Israél sous
cet angle de I’archétype du «peuple de Dieu».

1) L’histoire d’Israél sous 'angle de I’archétype du «peuple de Dieu»

(1.1) Quand nous entendons I’expression « peuple de Dieu», nous pensons
aux douze tribus d’Israél; ce sont elles qui constituent, d’aprés I’Ancien Tes-
tament, le « peuple de Yahvé» (‘Tam YHVH — expression stéréotypée que I’on
rencontre fréquemment dans la Bible hébraique). Mais on sait, d’un point de
vue historique, qu’un tel « peuple de Yahvé» composé de douze tribus ne peut
pas avoir vécu en Egypte;? ce n’était qu'un petit groupe tribal qui a fait
'expérience de I'’événement de ’Exode, et néanmoins c’est avec cet événe-
ment de la sortie d’Egypte qu’on fait commencer I’histoire du «peuple de
Dieu»?. Ce qu’un petit groupe tribal a d’abord formulé comme sa propre
confession, célébrant avec reconnaissance I’acte salutaire de Yahvé, fut
adopté plus tard, dans le pays de Canaan, par un cercle plus grand de tribus®,
Elles se sont laissé intégrer dans la louange du Dieu puissant de I'Exode; le
cercle plus grand, lui aussi, a loué Yahvé, le Dieu dés le pays d’Egypte (Os 12,
10; 13, 4), comme s’il avait lui-méme vécu I’événement fondamental de
I’Exode.

(1.2) Cela étant, n’avons-nous pas tout de méme trouvé la dimension du
«peuple de Dieu» dans une réalité historique précise, a savoir dans le grou-
pement des tribus qui s’unissaient dans la louange du Dieu de I’Exode, qui se
coalisaient contre les habitants dits cananéens, contre ceux qui refusaient donc
de se joindre a la vénération de Yahvé? En fait, il semble bien que I'idée du

2 Cf. M. NotH, Geschichte Israels (1950), pp. 111-113; S. HERRMANN, Israels Aufent-
halt in Agypten (SBS 40), 1970; R. DE VAUX, Histoire ancienne d’Israél 1: Des origines a
linstallation en Canaan (1971), p. 275ss (pp. 352-353: «interprétation historique»).

P Cf. p. ex. 2 Sam 7.,6: «depuis le jour ou j’ai fait monter d’Egypte les fils d’Israél et
Jusqu’a ce jour».

* Cf. p. ex. R. DE VAUX, Histoire (voir n.2), p. 303: «Il n’est pas besoin, et il n’est pas
vraisemblable, qu’ils aient été des groupes nombreux, mais ils pouvaient mettre leurs
souvenirs en commun. Cependant, le facteur essentiel dans la formation de la tradition
unifiée fut que les expériences que le groupe conduit par Moise connut lors de I'exode et
au Sinai devinrent décisives pour la constitution du peuple d’Israél et la fondation de sa
religion: liées au souvenir d’un séjour en Egypte, ces expériencs devinrent le patrimoine
de <tout Israély. »



136 MARTIN ROSE

«peuple de Dieu» se rapproche de sa réalisation concréte au moment des
coalitions tribales et des guerres dites de Yahvé («Jahwe-Kriege»)s a I’époque
des Juges, aux temps de la consolidation dans le pays conquis®; en conformité
avec ces considérations, on signalera aussi que le terme «'am YHVH», «peu-
ple de Yahvé», semble apparaitre dans le vieux chant de Débora, de la femme
charismatique classée parmi les «Juges»’.

Mais il est impossible de parler d’une unité effectivement perceptible de ce
peuple dit de Dieu: les coalitions changent, les scissions quelquefois meur-
trieres (p.e. Juges 19 et 20!) entre les tribus de ce «peuple de Dieu» sont
manifestes, et surtout les tribus du sud, avant tout Juda, se trouvent, selon
toute vraisemblance, absolument a I’écart de ces coalitions du « ' am YHVH»
a ’époque des Juges?®. Il n’y a pas 'ombre d’une unité et d’une totalité!

A plusieurs reprises, on a proposé comme solution I'idée que I'unité du
«peuple de Dieu» se rapportait uniquement a la religion, a la vénération du
dieu commun appelé Yahvé?; bien que les domaines de la politique et de la
culture fussent extrémement divergents, 'unité, dit-on, aurait son fondement
dans le seul Dieu «Yahvéx».

Mais que signifie «I’unité de la religion»? En quoi consiste cette «unite de
la religion»? Vraisemblablement pas en une uniformité du culte, et encore
moins en une dogmatique commune, en une doctrine commune sur Dieu.
Certes, il existait des tribus au sein du « peuple de Dieu» qui se sont largement
adaptées a la religiosité habituelle dans le pays de Canaan et a ses formes de
vie, une pratique religieuse trés rapidement assimilée 2. A c6té, nous connais-

3 J. WELLHAUSEN, Israelitische und jiidische Geschichte (1894), p. 27: « Das Kriegs-
lager, diec Wiege der Nation, war auch das dlteste Heiligtum. Da war Israel und da war
Jahve» (le camp de guerre, étant le berceau de la nation, était également le sanctuaire le
plus ancien. C’est la qu’Israél se trouvait et Yahvé lui aussi). Cf. G. voN RaD, Der
Heilige Krieg im alten Israel (AThANT 20), 1951 F. StoLZ, Jahwes und Israels Kriege.
Kriegstheorien und Kriegserfahrungen im Glauben des alten Israels (AThANT 60),
1972,

¢ Cf. R. DE VAuX, Histoire ancienne d’Israél 11: La période des Juges, 1973.

7 Juges 5,13 (txt. em.; un certain nombre de manuscrits du texte massoréfique ainsi
que certains témoins de la LXX font de YHVH le génitif de 'am devant lequel ils
transfeérent I’atnah): «le peuple de Yahvé est descendu vers moi parmi les héros».

8 Cf. R. SMEND, « Gehorte Juda zum vorstaatlichen Israel ?» Fourth World Congress
of Jewish Studies, Papers, Vol. 1. (1967), pp. 57-62; S. HERRMANN, « Autonome Ent-
wicklungen in den Konigreichen Israel und Juda», VTS 17 (1969), pp. 139-158.

? P. ex. CL. WESTERMANN, Théologie de I’Ancien Testament (1985), p. 34: «Mais
qu’est-ce qui donne une continuité a cette profusion événementielle, si inconcevable-
ment multiforme, qui s’étend du commencement a la fin? Qu’est-ce qui donne en fait
une histoire cohérente? C’est l'unicité du Dieu qu’Israél confesse...»; cf. H. GRAF
REVENTLOW, Hauptprobleme der alttestamentlichen Theologie im 20. Jahrhundert (Er-
trdge der Forschung 173), 1982, pp. 138ss, ch. IV: Die «Mitte» des Alten Testa-
ments.

19 Cf_. R. DE VAUX, Histoire 11, pp. 107-113 (p. 107: «il est vraisemblable que la
population devint vite mélangée »).



LE PEUPLE DE DIEU 137

sons dans ce méme peuple dit de Dieu, des tribus non assimilées ou moins
assimilées!!. Il existait des tribus et des sanctuaires dédiés a Yahvé qui, par
exemple, ont facilement intégré des éléments du culte de la fertilité de la
population établie depuis longtemps dans le pays, alors que d’autres se refu-
saient de maniére plus persistante a ces tentations d’une culture supérieure.
Comment définir le «peuple de Dieu» face a une telle divergence?
Les uns formaient-ils le « véritable» «peuple de Dieu», tandis que les autres
n’étaient que des «paroissiens de nom», des «membres selon le fichier»?
(1.3) Vous voyez les problémes auxquels se trouve confrontée, aux débuts
de I’histoire d’Israél, I'idée d’un «peuple de Dieu» au sens d’une unité histo-
riquement descriptible. Méme si vous admettiez ces difficultés relatives a
histoire d’Israél décrite jusqu’ici, vous ne manqueriez certainement pas
d’objecter: «Mais a I’époque de David et de Salomon, 1a assurément, on
pourrait finalement et clairement constater une telle unité du ‘peuple de
Dieu!” En effet le royaume du nord nommé Israél et le royaume du sud
nomme Juda se trouvent maintenant tous deux unifiés dans une union per-
sonnelle garantie par le roi commun, David, et aprés lui par son fils Salomon.
Une époque brillante commence, si impressionnante que ce roi David, méme
des siecles plus tard, figurera comme prototype dans les représentations d’un
avenir de salut, comme modéle dans les attentes messianiques '2. Et pourtant,
en ce qui concerne cette époque brillante, comment se présenterait la défini-
tion du «peuple de Dieu»? Ne comprend-il que le peuple souverain? Ou
englobe-t-il également les peuples tributaires du royaume de David («cuius
regio eius religio»)? Yahvé devint le dieu d’Etat, résidant dans le temple royal
de Jérusalem; est-ce que le «peuple de Dieu» fut identifié au peuple d’Etat?
Méme si nous demeurons réservés sur ce point et limitons le domaine d’ap-
plication du terme «peuple de Dieu» uniquement a Israél et Juda, en excluant
les autres peuples tributaires de ’Etat davidique, quelle unité extrémement
fragile, contenant dés le début de nombreuses forces centrifuges! Méme sous
David, les efforts de quitter I'union personnelle ne cessérent jamais !3; et aprés
Salomon, I'unité du royaume ne pourra pas étre maintenue 4. L'unité ne fut
guere plus qu’un bref épisode, par rapport a I’'ensemble de I’histoire d’Israél et
de Juda. Dans la suite, il existera le temple de Yahvé a Jérusalem et les temples
de Yahvé dans le territoire du royaume du nord, surtout celui de Béthel,
legitimé par les traditions vénérables de Jacob. Ainsi il y aura un temple de
Yahvé s’opposant a un temple de Yahvé, un temple royal s’opposant a un
temple royal . Ou pouvons-nous chercher ici le «peuple de Dieu»? En tous

‘_‘ ..]érémie (ch. 35) s’empare de I’exemple des Rékabites, qui restent fidéles a leur
tradition ancestrale: refus de la civilisation urbaine, notamment de I'usage du vin.

'2P. ex. Osée 3,5; Jér 30,9s: Ez 34,23s; 37,24s.

2 Sam 15-19 (19, 42-44"); 20.

1 Rois 11, 14-40; 12, 1-24.

'*1 Rois 12, 26-33.



138 MARTIN ROSE

cas pas dans le domaine national, ni dans celui du culte; car sur ces deux plans,
I'unité a sombré dans I'intransigeance et la diffamation réciproques.

Ainsi histoire d’Israél ne permet guére un acces a la représentation du
«peuple de Dieu». A mon avis, ce n’est pas surprenant et cela confirme
simplement la supposition d’une fonction archétypique de cette expression.
L’histoire d’Israél, pleine de divergences et de scissions, ne permet pas de
reconnaitre I'unité d’'un «peuple de Dieu» et ne permet pas sa description de
maniére satisfaisante.

(1.4) Un livre biblique, tout particuliérement, est profondément empreint
de I'idée du «peuple de Dieu»: le Deutéronome. G. von Rad, I'un des meil-
leurs spécialistes de I’Ancien Testament de notre siécle, a fait de cette notion le
titre d’un travail de 1929: «Le peuple de Dieu dans le Deutéronome» '¢. Le
Deutéronome est un livre juridique — I’archétype du «peuple de Dieu» dans
le Deutéronome et ailleurs serait-il a comprendre en fonction du domaine du
droit? De plus, le Deutéronome essaie, en un temps de crises nationales,
d’activer, resp. de ré-activer, le domaine de la famille pour la piété yahviste, et
ce sont des dispositions familiales qui forment le contenu essentiel du Deu-
téronome — ’archétype du «peuple de Dieu» serait-il a comprendre a partir
du domaine de la famille?

Il y a toujours eu dans la recherche vétérotestamentaire des tentatives de
marquer les dispositions juridiques du Deutéronome de ’empreinte de 'uto-
pie, comme si une telle loi n’avait jamais été réellement pratiquée, mais
seulement élaborée dans le cercle d’une école théologique comme une concep-
tion purement théorique de I’avenir!?, Par conséquent, I'idée du «peuple de
Dieu, elle aussi, pourrait €tre comprise comme un concept utopique, comme
une ontologie du «pas encore», comme un «principe espérance», pour l’ex-
primer avec le philosophe Ernst Bloch 8. En effet, le Deutéronome est un livre
de I’espérance, et il y a des couches littéraires et des passages dans ce livre qui
expriment un sentiment qu’on pourrait effectivement qualifier d’optimiste;
mais pour I’essentiel, le Deutéronome, contrairement a la tendance majeure
de la littérature p. ex. apocalyptique, ne cherche pas son orientation dans un
«ou-topos», un «non-lieu», ou un «pas-encore-lieu», donc dans 'utopie,
mais au contraire dans un lieu concrétement racontable de la tradition, donc
dans un prototype de I’histoire, qui regoit une fonction archétypique.

L’archétype maintient plus fortement que I’utopie le lien a I’histoire. Et
I’histoire ne consiste pas seulement en des forces nationales, politiques,
cultuelles, culturelles, et toutes les autres émanations des grands domaines

1® « Das Gottesvolk im Deuteronomium», 1929 réédité dans: Gesammelte Studien
zum Alten Testament II (ThB 48), 1973, pp. 9-108.

' P. ex. G. HOLSCHER, «Komposition und Ursprung des Deuteronomiums», in:
ZAW 40 (1922), pp. 161-255.

'* Das Prinzip Hoffnung, 1959 traduction frangaise partielle. Le Principe Espérance,
1982.



LE PEUPLE DE DIEU 139

officiels; elle se développe également au sein des familles. C’est pourquoi
J’aimerais reprendre maintenant la question formulée tout a I’heure: I’arché-
type «peuple de Dieu» serait-il & comprendre a partir du domaine de la
famille?

2. Le «peuple de Dieuy» serait-il a comprendre a partir du domaine de la
Jamille?

(2.1) D’un point de vue étymologique, il faut répondre affirmativement a
cette question; le mot hébraique « peuple» (‘am) utilisé dans la combinaison
«peuple de Dieu» est sans aucun doute un terme qui a son origine dans le
champ des liens de parenté 1°. Il désigne, au sens le plus étroit, le frére du pére,
au sens plus large, la famille du c6té paternel, et enfin toute la parenté (le clan),
dont la cohésion se maintient dans la société patriarcale a travers la lignée
paternelle de descendance et d’appartenance. Cet aspect de ’appartenance a
une famille, primitivement inhérent au terme hébraique de « 'am», pouvait
s’affaiblir au cours de I’histoire. Il arrivait que des compréhensions territo-
riales, politiques et nationales associées a ce mot de «peuple» (‘am) fussent
mises au premier plan. Pourtant I'idée fondamentale d’une «corrélation du
dedans» 2, et méme directement d’une consanguinité, ne s’est jamais totale-
ment perdue. L’Ancien Testament a gardé quelques tournures et des expres-
sions stéréotypées qui réclament pour le mot « ‘am» la traduction de «paren-
té» ou de «famille» au lieu de la traduction normale de « peuple»2!. En fait, le
champ sémantique a donc pu, au cours du développement linguistique, englo-
ber successivement les significations de formes communautaires de plus en
plus élargies, jusqu’au sens final de «peuple», mais le lien associatif et émo-
tionnel de la composante parentale n’a jamais été coupé; et méme dans la
littérature sacerdotale de ’époque post-exilique, cette composante redevient
trés clairement visible 22,

Il y eut des temps ot la parenté était tout: elle ne dépeignait pas seulement
la descendance commune, mais elle constituait la culture commune et la
religion. Le clan, c’était pour chacun son monde propre, c’était /e monde des
hommes primitifs. Tout le reste était le «non-monde» (Un-Welt), la puis-
sance du chaos et une menace pour I'ordre. La parenté donnait une siireté a
chacun en particulier, une siireté au sens d’une sécurité d’ordre matériel, a
savoir la certitude d’étre défendu et protégé, et une sireté d’ordre moral, au -

' A. R. HuLST, «'am/goy», in: THAT 11 (1976), col. 290-325: R. DE VAUX, Histoi-
rel, p. 151: «le <peuple> est congu comme une extension de la famille, de la famille
paternelle, et il est fondé comme elle sur les liens du sang.»

20 «Zusammengehorigkeit von innen her» (A. R. HuLst, THAT 11, col. 293).

*'P. ex. Gen 25,8: « Abraham expira et mourut, et il fut recueilli auprés de son 'am

= cnseveli dans la sépulture familiale)»; cf. A. R. HuLst, THAT 11, col. 296-298.

2P. ex. Lév. 21, 1.4: cf. A. R. HuLst, THAT 11, col. 298.



140 MARTIN ROSE

sens d’une orientation qui pose des normes, et il va de soi qu’une telle streté
procurée par la parenté se référait au dieu communément vénére.

(2.2) Peut-étre sommes-nous méme autorisés a saisir la relation entre la
famille et son dieu comme plus étroite encore. L’étymologie du mot hébraique
traduit par «peuple» et le champ d’association dominé par le domaine de la
famille peuvent tous deux nous conduire a 'idée que le terme «peuple de
Dieu», lui aussi, laisse supposer une relation primitivement comprise comme
lien de parenté entre Dieu et le peuple, resp. entre Dieu et la famille. Cette
supposition est étayée par la constatation que partout dans les noms de per-
sonnes des langues sémitiques occidentales, on trouve trés souvent un €élément
théophorique « ‘am» 2. Cela signifie que 1a ou les noms propres mentionnent
normalement un nom divin (comme «Baal a sauvé» ou «E/ a sauvé» ou
« Yahvé a sauvé»), on peut aussi lire « 'am»: « 'am a sauvé», pour ainsi dire:
«le grand parent divin» ou «le parent par excellence», «le fondement de tout
ce qui s’appelle parenté» ou toute autre expression traduisant ce mot de
parenté utilisé ici pour la divinité. Une question reste trés controversée dans la
recherche: cette fagon de caractériser son dieu (a savoir le dieu comme un
parent: 'am) a-t-elle pu conduire a un nom propre divin, a la figure indivi-
duelle d’un dieu « Ammu» ? Cette question 24 n’est pas si importante; ce qui
en revanche est absolument essentiel pour notre étude, c’est que ’emploi de
cette désignation parentale «'am» transposée au dieu témoigne tres claire-
ment de la relation étroite de la famille avec sa divinité. On congoit le dieu
comme son proche parent; on attend de sa part des actions de protection et
d’aide, analogues a celles que chacun dans sa parenté est prét a accomplir, I'un
a I’égard de l'autre; il s’agit donc de la protection et de I’aide que se portent les
membres d’'une méme famille et d’un méme clan.

En ce qui concerne cette onomastique sémitique occidentale, Israél ne fait
pas exception; dans I’Ancien Testament, on trouve plusieurs noms propres
formés exactement de la méme maniére a ’aide de I’élément théophorique
«'am»: ‘Am-ram, ‘Ammi-nadab, ‘Ammi-Sadday etc. 2% Et plus généralement,
tout comme les Moabites sont appelés «le peuple de Qamo3» (‘am q*mos) 2,
Israél, de son cote, est le «peuple de Yahvé» (‘am YHVH). Donc I'idée de la
relation étroite entre le dieu et son peuple n’est pas du tout spécifiquement
israélite, ou pour le formuler en démarcation par rapport a ’autre extréme
possible: cette idée n’est pas un corps étranger spécifiquement non israélite,
infiltré dans la foi vétérotestamentaire. Partout, «le peuple du dieu» signifie
«la famille du dieu»; les données de la communauté familiale ont été évi-
dentes pour chacun sans que I’on ressente le besoin de définir leur raison.

2 H. B. HUFFMON, Amorite Personal Names in the Mari Texts (1965), pp. 196-
198.

% Cf. A.R. HuLst, THAT 11, col. 291.

B Ex 6, 18; Ex 6, 23; Nb 1, 12 etc.; cf. A. R. HuLsT, THAT 11, col. 292.
6 Nb 21,29; cf. A.R. HuLst, THAT 11, col. 306.



LE PEUPLE DE DIEU 141

(2.3) Les théologiens, les docteurs de Dieu de I’Ancien Israél, ont faussé
cette attitude naturelle; ils cherchaient a faire dériver les données premiéres en
expliquant comment elles étaient advenues. Ainsi les théologiens de la cour
faisaient ressortir une relation spéciale («relatio specialis») pour le roi: « C’est
toi qui es mon fils. Je t’ai engendré aujourd’hui» (Psaume 2,7). Les théologiens
du temple travaillaient a une relation de lieu («relatio localis»): le saint des
saints comme [’habitation de Dieu, absolument inaccessible a tout compa-
triote qui n’est pas prétre. Les théologiens appartenant a d’autres écoles théo-
logiques mettaient en évidence une relation spirituelle («relatio spiritualis»):
meéme la possibilité, disaient-ils, de comprendre la «famille de Dieu» au sens
d’une descendance tout a fait concréte et consanguine de la divinité, doit étre
¢liminée.

(2.3.1) Dans I’Ancien Testament on trouve de nombreuses tentatives
visant a déterminer la relation entre Dieu et le peuple d’une maniere nouvelle
en excluant résolument ’aspect des liens de parenté. Ainsi, p. ex., la theologie
de I’¢lection (Erwdhlungstheologie), avec son terme technique de «bahar». Le
sens primitif de ce mot hébraique «bahar — choisir» a son origine, selon toute
vraisemblance, dans le domaine militaire, et il y désigne ’appartenance aux
troupes d’élite?’. Une telle caractérisation, d’abord comprise comme une
qualification et une marque de dignité éminente, peut devenir la cellule ger-
minale d’une séparation élitaire. Les théologiens, eux, en se servant de 'idée
de I’élection pour décrire la relation « Dieu — peuple», n’ont pas eu en priorité
le souci d’accentuer la différence qualitative entre Israél comme peuple élu et
les autres peuples, les «goyim», les peuples non élus; leur intérét premier
portait sur la relation de Yahvé avec son peuple: I’élection devenait I’expres-
sion toute nouvelle de la sollicitude comme un acte absolu de la grace divine 28.
C’est Dieu seul qui constitue la communauté « Dieu — peuple», mais cette
communauté exige ensuite ’obéissance fidéle du peuple de Dieu. On remar-
que trés clairement qu’en ce qui concerne cette nouvelle description, la sou-
veraineté de Dieu recoit une accentuation beaucoup plus forte qu’avant, sous
I'ancien aspect des liens de parenté. Quiconque parle de I’élection, fait I’ex-
périence de la souveraineté et de la majesté absolues de Dieu.

(2.3.2) Une deuxiéme description théologique visant a faire dériver la
communauté de Dieu et du peuple se cristallise autour du terme de «b®rit —
alliance» 2. Selon toute vraisemblance, il est essentiellement empreint de

7 Cf. M. Rose, Der Ausschliesslichkeitsanspruch Jahwes. Deuteronomische Schul-
theologie und die Volksfrommigkeit in der spiten Konigszeit (BWANT 106), 1975,
p. 82.

% Cf. H. WILDBERGER, «bhr», in: THAT 1 (1971), col. 275-300, ici col. 286; les
articles de H. SEEBASS («bahar», in ThWAT 1, 1973, col. 592-608) et de B. E. SHAFER
«The Root bhr and Pre-Exilic Concepts of Chosenness in the Hebrew Bible», in: ZAW
89, 1977, pp. 20-42) sont moins satisfaisants.

¥ Cf. E. KUTsCH, «berit», in: THAT 1 (1971), col. 339-352; M. WEINFELD, «b®rit»,
in ThWAT 1 (1973), col. 781-808.



142 MARTIN ROSE

représentations de la politique internationale, plus particulierement des trai-
tés de suzeraineté entre le grand-roi assyrien et ses rois vassaux3°. Sia ’origine
dans ces traités ’idée de la réciprocité des conditions peut étre implicitement
supposée, ce qui passe maintenant au premier plan, c’est, dans I'usage théo-
logique également, I’accentuation claire de la vassalité inconditionnelle. Et
cela d’'une maniére telle que I’on a parfois méme proposé dans la recherche
vétérotestamentaire une autre traduction fondamentale du mot hébraique
«b°rit», a savoir «obligation» au lieu de «alliance»3!. Or, dans cette relation
«Dieu — peuple», ¢’est Dieu seul qui impose les obligations, il n’existe plus
I’ombre d’une relation entre de vrais partenaires32.

On ne peut pas dire que 'intérét des théologiens de I’Ancien Israél qui, a
I’aide de la théologie de I’élection ou de celle de I’alliance, ont essayé de décrire
la relation «Dieu — peuple» d’une maniére nouvelle, était tout simplement
injustifié. En fait, ils ont cherché a parer a une tendance qui conduit a s’em-
parer de Dieu et a I’enfermer dans le domaine du monde. Par 1a, Dieu n’était
plus distingué du monde d’une maniére claire et satisfaisante. Contre de telles
tendances a absorber Dieu, a le fondre dans ses propres intéréts, on lit dans les
paroles de Dieu retransmises par les prophétes I’expression trés distancée «ce
peuple-la» 33 au lieu de «mon peuple». Les prophétes annoncent ainsi un Dieu
qui se débarrasse de ceux qui abusaient de leur relation étroite avec lui; la
distance entre Dieu et son peuple augmente.

Plus la communion présente entre Israél et son dieu était ressentie — p. ex.
par les prophétes — comme distante et menaceée, plus le langage archétypique
s’est développé dans le champ sémantique du domaine familial: « D’Egypte
J’ai appelé mon fils» (Os 11, 1); «vous étes les enfants de Yahvé, votre Dieu»
(Dtn 14, 1) etc. Le langage de la description familiale de la relation avec Dieu
n’avait jamais cessé d’exister en Isra€l; car a aucun moment les familles
n’avaient cessé de chercher leur propre relation avec le Dieu d’Israél. « Mon
Dieu», ce n’est pas seulement le roi qui s’adresse ainsi a Yahvé, ou le grand
prétre ou le théologien, mais chacun de ceux qui faisaient I’expérience de la
reconnaissance ou de la détresse; chacun en Israél continuait de dire «mon
Dieu». Le pére de famille (pater familias) disait « mon Dieu» par procuration
pour sa famille, pour sa parenté, pour son « 'am». Son clan, son « ‘am» avait
donc continué d’étre « 'am YHVH», la famille de Yahvé; son dieu était resté
celui qui n’a pas quitté la famille — méme si les théologiens voyaient Yahveé
particulierement présent dans le temple et particuliérement secourable dans la
royauté. La piété familiale avec son «Yahvé est notre Dieu» (YHVH ’¢lohé-

30 Cf. M. WEINFELD, ThWAT 1, col. 794-801.

3L E. KuTtscH, «Gesetz und Gnade. Probleme des alttestamentlichen Bundesbe-
griffs», in: ZAW 79 (1967), pp. 18-35.

32E, KUutsCH, THAT 1 (1971), col. 350.

33Es 6,9;9,15; 28,11.14; 29,14; Jér 4, 10.11; 6,21; 7,16.33 etc.: cf. Ex 32,9; 33,12;
«Lo-"Ammi, car vous n’étes pas mon peuple» (Os 1,9).



LE PEUPLE DE DIEU 143

nou)3* restait ainsi un facteur stable qui influengait la vie en Israél et la vie
comme «peuple de Dieu» d’une maniére beaucoup plus profonde que cela ne
nous apparait maintenant quand nous prenons ’Ancien Testament comme
point de repére, I’Ancien Testament qui est le témoignage de la foi israélite figé
dans un livre qui porte la marque des théologiens et de leurs réflexions sur la
foi beaucoup plus que celle de la relation des familles avec Dieu.

(2.3.3) Mais méme I’Ancien Testament, ce livre des théologiens, a finale-
ment respecté I'importance du champ sémantique de la famille pour le langage
archétypique du «peuple de Dieu», puisqu’il rameéne 3 I’histoire des origines
du «peuple de Dieu» a I’histoire d’une famille, a savoir celle de la famille de
Jacob avec ses 12 fils — voila vraiment une famille, avec tous ses hauts et ses
bas! —, mais ’aspect de la famille domine tout autant le personnage d’Isaac et,
pour remonter encore un peu plus haut, surtout celui d’Abraham. Celui qui
pose la question du «peuple de Dieu», ne regoit finalement qu’une seule
réponse: «Regardez Abraham!» 36 Il n’y a 14 rien d’éminemment national, et
la sphére cultuelle ne s’y trouve pas non plus du tout accentuée. La, on vit
simplement, la famille et son dieu, le « Dieu d’Abraham, d’Isaac et de Jacob»,
comme ’exprime fréquemmnent la formule stéréotypée?’. Cest le dieu qui
accompagne une famille, qui s’associe a elle pour aller ou elle va, qui la guide,
en prend soin et I’entoure de sa sollicitude 8. Voila ou s’enracine I’archétype
du «peuple de Dieu».

Les théologiens du Deutéronome ont entrepris d’utiliser ce domaine pri-
mitif de I’aspect familial pour féconder a nouveau le langage et les représen-
tations dans la sphére de I’archétype du «peuple de Dieu». Mais dans la
théologie ultérieure, sur le chemin de I’Ancien au Nouveau Testament, c’est
un autre aspect qui est devenu prépondérant: ’aspect cosmologique et uni-
versel. Dieu, en tant que dominateur des mondes et des temps, se retire, selon
ces théologiens ultérieurs, s’éloigne du monde dans sa majesté distante. A tel
point que dans la littérature apocalyptique juive (entre les deux Testaments)
I'impression s’accentuera de plus en plus que le monde actuel qui nous entoure
est dominé par d’autres puissances que celle de Dieu et que le «peuple de
Dieu» n’est qu’une catégorie de ’avenir réservée au petit nombre de ceux qui

3 P. ex. Dtn 6,4.

 Cf. mon exégése «rétrospective» qui commence par la fin du Pentateuque et recule
tout en avangant vers ses débuts: Deuteronomist und Jahwist. Untersuchungen -u den
Beriihrungspunkten beider Literaturwerke (AThANT 67), 1981, et «La croissance du
;?l;p;; historiographique de la Bible — une proposition», in: RThPh 118 (1986). pp.

-236.

% Es (Dt-Es) 51,2.

7Gn 50,24; Ex 3,6.15 etc.

® A. ALT, «Der Gott der Viter», in: Kleine Schriften zur Geschichte des Volkes
Israel I (1953), pp. 1-78 (p. 62: «eine Religion... ohne starre Bindung an einen
Ort»); R. MARTIN-ACHARD, Actualité d’Abraham (1969), pp. 51-53.



144 MARTIN ROSE

résistent a I’éon actuel et adverse en restant purs et fidéles pour étre finalement
acceptés par le grand juge comme les vrais justes?.

(2.4) L’Eglise chrétienne, par contre, est revenue aux origines de la notion
«peuple de Dieu»; au lieu d’accumuler de nombreuses références, je n’aime-
rais mentionner ici que le « Notre-Pére» commun a tous les chrétiens. Dieu est
invoqué avec le mot de la famille: « pére»; en se sentant les «enfants de Dieu»,
tous ceux qui s’adressent a Dieu par une telle priére confiante, trouvent refuge
dans I’'amour et la sollicitude paternels. Quand ’ap6tre Paul, le grand théo-
logien de I’Eglise primitive, parle du nouveau « peuple de Dieu», il enracine sa
réflexion dans Abraham et sa famille, et non pas dans Moise et le peuple
traversant le désert*0. C’est la un trait, un symptome révélateur. Mais plus
tard, quand une «Meére Eglise» ou un «Saint-Pére», eux aussi, usurpent le
champ sémantique de la famille, I’archétype du «peuple de Dieu» perd un
peu, me semble-t-il, de son idée primitive; ou encore, si ’on considéere le
mouvement « Children of God», des «enfants de Dieu»: quand on exploite les
pulsions sexuelles inconsciemment ou consciemment au profit d’une pratique
religieuse et communautaire, i1 me semble que s’impose alors I’ancienne
protestation véhémente des prophétes contre 1’absorption de Dieu dans les
choses terrestres, ici dans la sexualité. Bref, I’aspect familial primitivement
inhérent a la notion du «peuple de Dieu» est évidemment exposé a de mul-
tiples abus et malentendus possibles, dans quelque direction que ce soit;
I’ancienne évidence premiére d’un lien parental entre le dieu et la famille, entre
Dieu et ses fideles, n’est plus simplement transférable de I’Ancien Testament a
nos temps, de méme que la famille en général est devenue, dans notre société
occidentale du XX¢ siécle, une chose trés fragile, quand bien méme indispen-
sable, a mon avis.

Ce qui allait de soi pour I’ancien Isra€l est pour nous perdu sans retour.
Pourtant, I’archétype du «peuple de Dieu» est indispensable a la foi chré-
tienne. Elle ne peut toutefois le saisir que par I'intermédiaire du Christ res-
suscité, c’est-a-dire par ’événement dans lequel toute continuité humaine
trouve sa fin pour nous (dans la mort et la résurrection), uniquement donc par
'intermédiaire de Jésus-Christ qui a parlé du «pére qui est dans les cieux».
C’est pourquoi toutes les possibilités de dérivation de cet archétype a partir de
I’Ancien Testament, ’ensemble de toutes les tentatives de le fonder dans ce
dernier, tout cela est abandonné, considéré comme dépassé, renvoyé a la
discontinuité. La continuité est marquée dans le langage de la métaphore et sa
vivacité, a savoir I'amour, la sollicitude, la protection, la communion. C’est 1a
ce qui appartient par essence a I’archétype du «peuple de Dieux.

19339 Cf. p. ex. CL. WESTERMANN, Théologie de I’Ancien Testament (1985), pp. 189-

Rm 4 et’G«ti 3; la mention de la génération du désert (1Co 10) sért d’anti-typos,
«d’exemples écrits pour notre instruction» (v. 11).



LE PEUPLE DE DIEU 145

J’aimerais clore ici mes réflexions visant a expliciter tout d’abord ’arché-
type du «peuple de Dieu» a I'aide du domaine familial. Mais je vous dois
encore quelques remarques concernant le domaine juridique; car j’avais éga-
lement posé la question: «L’archétype du ‘peuple de Dieu’ serait-il a com-
prendre a partir du domaine du droit?»

3. Le «peuple de Dieu» serait-il a comprendre a partir du domaine du
droit?

Je ne vais ajouter maintenant que quelques indications pour ne pas abuser
de votre patience.

(3.1) Sans aucun doute, les textes juridiques les plus anciens de I’Ancien
Testament nous renvoient au domaine de la famille et du clan?!'. Cela vaut
aussi et tout particuliérement pour les parties les plus anciennes du Décalo-
gue: «Tu ne commettras pas d’adultére» concernait en toute brieveté et sans
restriction le domaine de la famille; par contre, des contacts avec des prison-
nicres de guerre ou d’autres femmes étrangéres n’entraient pas dans la caté-
gorie de ’adultére 2, De méme pour le commandement « Tu ne commettras
pas de vol»: a I'intérieur du clan, le vol était un délit pénal de mort; a
Pextérieur du clan, on a été moins catégorique sur ce point*?, Par conséquent,
on n’a pas d’abord posé de grandes normes éthiques d’une validité générale.
Le champ d’application n’était autre que le clan. Le fonctionnement d’un clan
nécessite certaines limites que I’on ne pourra transgresser en aucun cas*.

Plus tard, lorsque la signification de la notion du «'am YHVH», «la
parenté de Yahvén, s’est trouvée élargie de la famille et du clan au peuple au
sens d’une nation, le prochain dont il ne faut pas convoiter «la maison, la
femme, le serviteur, la servante, le beeuf et I’dne»*, restait néanmoins
le compatriote. Le commandement «Tu aimeras ton prochain comme

' A. ALT, Die Urspriinge des israelitischen Rechts (1934). Kleine Schriften zur Ge-
schichte Israels I (1953), pp. 278-332; E. GERSTENBERGER, Wesen und Herkunfi des
«apodiktischen Rechts» (WMANT 20), 1965; M. RoSE, Ausschliesslichkeitsanspruch
Jahwes, pp. 23-33, 165, 260.

2 Ex 20,14; Dt 5,18: W. KORNFELD, «L’adultére dans I'Orient antique», RB 57
(1950), pp. 92-109; H. GRAF REVENTLOW, Gebot und Predigt im Dekalog (1962), pp.
77-79; cf. Gn 38; Jg 16.

*Ex 20,15; Dt 5,19; H. ScHuLz Das Todesrecht im Alten Testament (BZAW 114),
1969, pp. 36-40, p. 38: «sippenrechtliche Bedeutung».

h Cf. G. FOHRER, «Das sogenannte apodiktisch formulierte Recht und der Deka-
10_8», In: KuD 11 (1965), pp. 49-74, p. 54: «Es sind (halb)nomadische Sittenregeln fiir
die Grossfamilie, die man ‘Sippenethos’ nennen kann. In einem umfassenderen Sinn
lassen gie sich als Lebens- und Verhaltensregeln bezeichnen, die das tdgliche Leben
normativ bestimmen sollen.»

®Ex 20, 17: Dt 5.21.



146 MARTIN ROSE

toi-méme» n’avait pratiquement de valeur, au temps vétérotestamentaire,
qu’a I'intérieur de son propre peuple .

Mais si nous n’associons avec I’idée du «droit» que des prescriptions et des
interdictions («tu dois», «tu ne dois pas», «si tu commets tel ou tel délit, tu
seras puni de telle ou telle fagon»), si le droit nous apparait comme une
limitation de nos libres possibilités de la vie, alors nous manquons le sens
essentiel et I'intention profonde du droit, a savoir de rendre possible 1a vie au
sens le plus large. Pour vivre conformément au droit, il ne suffit pas de ne pas
se rendre coupable de quelque chose, mais /e droit n’existe que la ot chacun se
trouve dans son droit.

(3.2) Vous pouvez vous imaginer qu’une telle idée devient d’autant plus
difficile a réaliser que les limites de la forme sociale s’élargissent. Dans une
famille, dans un clan, il est peut-étre possible d’obtenir que chacun soit dans
son droit, mais dans un peuple, la chose est déja plus difficile; et si,
aujourd’hui, ’on parle d’une politique intérieure mondiale, 1a prise en charge
du droit du prochain est une tiche qui peut presque nous écraser. Il est
frappant de voir qu’il y a dans I’Ancien Testament un certain nombre de
passages qui mentionnent expressément les faibles et les nécessiteux dans la
hiérarchie sociale de I’ancien Israél comme les « parents de Yahvé», comme le
«'am YHVH»*. Plus généralement, il est significatif que ’Ancien Testament
abonde en références a la notion du « peuple de Yahvé» la ot apparaissent des
proclamations de la délivrance divine, la ou Yahvé prend la décision d’une
intervention salvatrice *8. Ce n’est pas un hasard si par exemple I'introduction
du Décalogue, dont j’ai parlé tout a I’heure, commence par une référence a
’action salvatrice fondamentale de I’Exode: « C’est moi, Yahvé, ton Dieu, qui
t’ai fait sortir du pays d’Egypte, de la maison de servitude: Tu ne dois pas...»
etc. Le droit commence a exister quand ce n’est plus le droit du poing qui
domine, le droit du plus fort et de la sélection naturelle par la force brutale,
mais quand la protection du faible se trouve intégrée dans I’ordre de la vie.
Une communauté qui ne sait plus intégrer les délaissés, les infirmes et les
handicapés, n’est plus un peuple, du moins plus un peuple au sens de I’Ancien
Testament.

(3.3) Un «peuple de Dieu» est un peuple dans lequel le droit divin et le
droit des hommes s’unissent I’un a ’autre. Les Dix Commandements ne sont
pas des dispositions religieuses particuliéres, et pourtant, ils sont le cceur du
droit divin pour le peuple de Yahvé. Et le «peuple de Dieu», c’est un peuple

%Lv 19,18: J. KUHLEWEIN, «r&'a» in: THAT II (1976), col. 788: «Volksge-
nosse».

T« Yahvé va rendre justice a son peuple, il se ravisera en faveur de ses serviteurs,
quand il verra que leurs mains faiblissent» (Dt 32,36; cf. Ps 135,14); cf. A. R. HULST,
THAT 11, col. 303.

% P. ex. dans les récits de la libération de I'Egypte (Ex 3,7: 5,1. 22.23 ; 7,16 etc.); dans

le livre du Dt-Es (Es 49,13; 52,9 etc.); dans les Psaumes (14,7; 85,9 etc.).
9 Ex 20,2; Dt 5,6.



LE PEUPLE DE DIEU 147

dans lequel I’activité salvatrice de Dieu et I’activité sociale des hommes cor-
respondent I'une a I'autre. Il est vrai qu’au cours de leur histoire, les Israélites
ont souvent manqué a de tels actes sociaux et salvateurs; il suffirait de lire sur
ce point la critique rigoureuse des prophétes. Trés souvent, Israél ne peut pas
servir d’exemple. Mais la fonction prototypique d’Israél pour I’Eglise consiste
en ce qu’lsra€l a toujours tenu ferme en la foi en Dieu, plus précisément en les
actes justes et certains de Dieu. Et la ligne de ’Ancien Testament s’est main-
tenue fermement jusqu’au Nouveau Testament: «Le Fils de 'Homme est
venu chercher et sauver ce qui était perdu» (Lc 19,10). «Ce ne sont pas les
bien-portants qui ont besoin de médecin, mais les malades» (Lc 5,31). Le
commandement vétérotestamentaire « Tu aimeras ton prochain comme toi-
méme» se trouve repris dans le Nouveau Testament, certes; mais en subissant
une extension radicale: le prochain ne se trouve plus uniquement au sein de
son propre peuple. L’interprétation néotestamentaire est donc marquée a la
fois par la continuité et par la discontinuité. Pour I’exprimer d’une maniére
plus générale, je dirais de la maniére suivante: la discontinuité touche a la loi,
celle surtout qui s’est développée dans le milieu des subtilités pharisiennes et
rabbiniques; pour nous, par exemple, la loi juive de la circoncision est dis-
continue, coupée dans sa validité. La continuité, par contre, concerne le droit
dans sa fonction prototypique, a savoir le droit a la vie (« vie» au plein sens des
moyens matériels et spirituels), méme pour ceux qui sont socialement faibles.
L’Eglise de Jésus-Christ dit: ce prototype d’un droit a la vie s’exprime le plus
clairement dans la vie et la passion de Jésus-Christ; dés lors, le «peuple de
Dieu» n’existera que dans I'orientation vers ce prototype de Jésus-Christ, et
cela d’une maniére indépassable.

«Le peuple de Dieu» est un concept-clef pour I’Eglise qui part a la recher-
che de son archétype et de son prototype dans I’Ancien Testament. L’arché-
type ne se trouve pas dans le domaine national; certes, ’'idée fondamentale de
la corrélation familiale peut toujours dégénérer en une consanguinité exagérée
et en une théorie présomptueuse de la descendance, que ce soit dans le
judaisme ou dans le racisme national-socialiste. L archétype du «peuple de
Dieu» ne culmine pas dans I'agression extérieure, mais dans le fonctionnenient
intérieur du champ de relations dans lequel nous nous trouvons.

En ce qui concerne par ailleurs le prototype du «peuple de Dieu», I’Ancien
Testament illustre une histoire de la quéte et des échecs, il manifeste une piété
exemplaire, profondément conforme a la loi et pourtant en méme temps
profondément méprisante a I’égard du droit. S’agissant du prototype du
«peuple de Dieux, ’Eglise ne trouvera donc a avenir qu’un seul critére: ceux
qui appartiennent & Jésus-Christ forment le «peuple de Dieu». Le «nouveau
peuple de Dieu», I’Eglise, n’élévera jamais la prétention a étre elle-méme un
prototype. En ce sens, nous ne serons le « peuple de Dieu» que dans la mesure
ou Dieu, en Jésus-Christ, garantit lui-méme le centre et la qualité de ce que
peut €tre un «peuple de Dieuy.



ETUDES THEOLOGIQUES ET RELIGIEUSES
13, rue Louis Perrier, F-34000 Montpellier

(France: 110 f.f. — Etranger: 130 f.f. — C.c.p. 268-00 Montpellier)

SOMMAIRE
1987/2

M. Bouttier: Georges Casalis (1917-1987).
D. Bourguet: La métaphore de la ceinture: Jérémie 13, 1-11.

E. Fouilloux: Catholicisme et protestantisme en France contempo-
raine.

O. Abel: Biologie et éthique.

J. Ansaldi: Entre linterdit et la complicité: la place de I"homosexualité
dans l’éthique chrétienne.

P.-L. Dubied: Le réle de ['officiant dans la liturgie.

NOTES ET CHRONIQUES

O. Vallet: Quand les mots changent de sens.

J.-C. Ingelaere: L'inspiration prophétique dans le judaisme: le témoi-
gnage de Flavius Joséphe.

D. Lys: Bulletin d’Ancien Testament (2).

PARMI LES LIVRES




	"Le peuple de Dieu" : un concept de l'Ancien Testament comme archétype et prototype de l'Église

