
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 37 (1987)

Heft: 2

Artikel: "Le peuple de Dieu" : un concept de l'Ancien Testament comme
archétype et prototype de l'Église

Autor: Rose, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381328

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381328
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 119 (1987), P. 133-147

«LE PEUPLE DE DIEU»

Un concept de l'Ancien Testament

comme archétype et prototype de l'Eglise*

Martin Rose

Nous aspirons ardemment à une vie en sécurité. A mesure que le tumulte
de notre vie moderne augmente et que les mots irritants comme «absolument
nouveau!», «jamais vu!», «révolutionnaire!» etc. gagnent sans cesse en

importance, un désir ardent s'intensifie, un désir tourné vers l'arrière. A grand
renfort de frais, la propagande vante les nouveautés vraies ou prétendues;
mais plus profondément encore, l'expérience que nous vivons, nous, contemporains

des progrès de plus en plus rapides, elle aussi se trouve sous la

contrainte de digérer les nouveautés stimulantes ou effrayantes, les changements,

les discontinuités de notre vie. Celui qui fait l'expérience de la
multiplication excessive des discontinuités, des ruptures et des changements graves,

désirera de plus en plus ardemment trouver une vie en sécurité.

* Leçon inaugurale, prononcée à l'Université de Neuchâtel, le «vendredi treize»
décembre 1985. Sans oublier l'aspect superficiel et accidentel de cette date, j'aimerais
pourtant signaler qu'à l'occasion d'une leçon inaugurale, les auditeurs tout comme le
professeur qui vient d'être officiellement agrégé lisent «les augures». J'évoque trois
«signes» de cette conférence qui semblent présager les années qui suivront. Une
première phase sera celle de mon adaptation, p. ex. en ce qui concerne l'habileté à m'ex-
primer dans une langue qui n'est pas ma langue maternelle (en fait, pour ce qui est du
français, je dois une très vive gratitude à mon collègue, M. Pierre Bühleri qui a bien
voulu réviser et corriger ces pages). La deuxième phase pourrait être celle d'une maîtrise,
qui consistera également à maîtriser le sens plus profond de la langue française. Les
initiés constateront aisément que cet exposé a été d'abord libellé en allemand avant
d'être traduit; ainsi p. ex., le couple «archétype et prototype» reproduit d'une manière
imparfaite mon idée première qui s'exprime en allemand par le couple «Urbild und
Vorbild », que la traduction française associe trop fortement au langage psychanalytique
d'un S. Freud. La maîtrise oubliera les traductions plus ou moins mécaniques et sera
entièrement enracinée dans son monde nouveau. Il reste difficile à dire si les «augures»
présagent même une troisième phase, celle de la créativité, p. ex. une créativité narrative
permettant non seulement de s'exprimer à la façon d'un bon intellectuel, mais de vivre
l'existence comme un tout harmonieux. Ces trois stades marquent un chemin que
j'imagine possible. Cependant, il est évident que je ferai mes pas sur ce chemin en restant
l'obligé de la communauté de l'Université (qui m'a aimablement accueilli), de la
communauté de l'Eglise neuchâteloise (qui, deux jours avant la leçon inaugurale, a décidé de
m'agréger au corps pastoral) et de la communauté de mon village de St-Sulpice («au
bout du monde [neuchâtelois]»). Je suis reconnaissant de toute l'inauguration déjà
vécue! Je serai reconnaissant de tous les bons augures qui s'ensuivront encore!



134 MARTIN ROSE

Mais l'expérience des discontinuités n'est pas uniquement une caractéristique

des temps modernes. Quiconque a passé par une expérience de Damas,

quiconque a été changé d'un Saul en un Paul et essaie maintenant de réfléchir

sur ce changement en relation avec ce qui l'a précédé, posera tout de même la

question de la continuité, malgré la démarcation profonde d'avec l'ancien.
Celui qui éprouve Vendredi Saint dans sa cruauté démesurée et le dimanche
de Pâques dans sa gloire tout aussi démesurée, celui qui les éprouve ainsi

comme des événements véritablement «apocalyptiques», c'est-à-dire des

événements «dé-couvrants», cherchera toujours à se mettre à couvert. Ce

sont les archétypes ' qui peuvent procurer un tel refuge, une telle sécurité.

La représentation du «peuple de Dieu» est un tel archétype, fournissant le

sentiment d'être à couvert. Cet archétype du «peuple de Dieu» est aussi vrai

que l'histoire originelle d'Adam et d'Eve, c'est-à-dire non pas vrai au sens

d'une existence datable, d'une donnée à laquelle on peut attribuer une date

certaine, mais vrai en tant qu'expérience vécue et réelle, transposée et vivifiée
dans la narration archétypique. Ou pour le formuler d'une manière tranchante,

il ne nous apparaît aucune situation historique, unique et concrète dans

laquelle Israël pourrait être nettement déterminé comme «peuple de Dieu»;
selon toute vraisemblance, le «peuple de Dieu» n'a jamais existé autrement
qu'en tant qu'archétype idéal... mais il est vrai, un archétype qui a profondément

marqué l'expérience de la réalité!
Cette thèse n'est pas dérivée de la liberté de Dieu et de son caractère non

disponible, qui aurait pour conséquence qu'une expression comme «peuple
de Dieu», elle aussi, échapperait à toute attestation objective; il va de soi que
dans une relation telle que «Dieu-peuple» Dieu ne peut pas être maîtrisé par
une description objective. Mais c'est également le peuple, dans cette relation
«Dieu-peuple», qui ne peut être décrit de manière satisfaisante, et c'est là ce

qui me conduit à ma thèse; car je ne vois pas de situation historique et
concrète dans laquelle le peuple d'Israël donnerait l'impression d'une unité, à

savoir d'une communauté tribale ou nationale qui se sentirait «peuple de

Dieu» de manière unanime. Tel est le sens de ma thèse énoncée tout à l'heure,
à savoir qu'aucune situation historique et concrète ne permet une description
claire et nette du contenu d'une expression comme celle de «peuple de Dieu»;
il nous reste donc la fonction archétypique.

Si vous me permettez une parenthèse, je suis d'avis que nous n'appartenons

plus à cette époque, en train de passer, qui identifiait directement tout ce

qui est historiquement insaisissable au mensonge, à l'illusion, à l'irréalité et

qui le rejetait sur le tas d'ordures de l'irréel. Au contraire, un « peuple de Dieu»
qui n'aurait jamais existé autrement qu'en tant qu'archétype ne perd en aucun

'J'utilise ce terme dans un sens non-spécifique, cf. Petit Robert, p. 96: «Type
primitif ou idéal; original qui sert de modèle.»



LE PEUPLE DE DIEU 135

cas son importance pour l'histoire d'Israël et pour l'histoire de l'Eglise. La
parenthèse est fermée.

Ainsi donc le «peuple de Dieu», même dans la fonction d'un simple
archétype, a été un facteur d'une portée immense dans l'histoire d'Israël. Et

pourtant quelques-uns parmi vous auront peut-être de la peine à se familiariser

avec l'idée que, en traitant de la notion de «peuple de Dieu», on
abandonne résolument le domaine d'une réalité historiquement objectivable.

C'est pourquoi j'aimerais, en quelques lignes, tracer l'histoire d'Israël sous
cet angle de l'archétype du «peuple de Dieu».

1) L'histoire d'Israël sous l'angle de l'archétype du «peuple de Dieu»

(1.1) Quand nous entendons l'expression « peuple de Dieu », nous pensons
aux douze tribus d'Israël; ce sont elles qui constituent, d'après l'Ancien
Testament, le « peuple de Yahvé » ('am YHVH — expression stéréotypée que l'on
rencontre fréquemment dans la Bible hébraïque). Mais on sait, d'un point de

vue historique, qu'un tel «peuple de Yahvé» composé de douze tribus ne peut
pas avoir vécu en Egypte;2 ce n'était qu'un petit groupe tribal qui a fait
l'expérience de l'événement de l'Exode, et néanmoins c'est avec cet événement

de la sortie d'Egypte qu'on fait commencer l'histoire du «peuple de
Dieu»3. Ce qu'un petit groupe tribal a d'abord formulé comme sa propre
confession, célébrant avec reconnaissance l'acte salutaire de Yahvé, fut
adopté plus tard, dans le pays de Canaan, par un cercle plus grand de tribus4.
Elles se sont laissé intégrer dans la louange du Dieu puissant de l'Exode; le
cercle plus grand, lui aussi, a loué Yahvé, le Dieu dès le pays d'Egypte (Os 12,

10; 13, 4), comme s'il avait lui-même vécu l'événement fondamental de
l'Exode.

(1.2) Cela étant, n'avons-nous pas tout de même trouvé la dimension du
«peuple de Dieu» dans une réalité historique précise, à savoir dans le
groupement des tribus qui s'unissaient dans la louange du Dieu de l'Exode, qui se

coalisaient contre les habitants dits cananéens, contre ceux qui refusaient donc
de se joindre à la vénération de Yahvé? En fait, il semble bien que l'idée du

2 Cf. M. Noth. Geschichte Israels (1950). pp. 111-113; S. Herrmann, Israels Aufenthalt

in Ägypten (SBS 40), 1970 ; R. de Vaux, Histoire ancienne d'Israël I : Des origines à
l'installation en Canaan (1971), p. 275ss (pp. 352-353: «interprétation historique»).

3 Cf. p. ex. 2 Sam 7.6: «depuis le jour où j'ai fait monter d'Egypte les fils d'Israël et
jusqu'à ce jour».

4 Cf. p. ex. R. de Vaux, Histoire (voir n.2), p. 303 : « Il n'est pas besoin, et il n'est pas
vraisemblable, qu'ils aient été des groupes nombreux, mais ils pouvaient mettre leurs
souvenirs en commun. Cependant, le facteur essentiel dans la formation de la tradition
unifiée fut que les expériences que le groupe conduit par Moïse connut lors de l'exode et
au Sinaï devinrent décisives pour la constitution du peuple d'Israël et la fondation de sa
religion : liées au souvenir d'un séjour en Egypte, ces expériencs devinrent le patrimoine
de <tout Israël).»



136 MARTIN ROSE

«peuple de Dieu» se rapproche de sa réalisation concrète au moment des

coalitions tribales et des guerres dites de Yahvé («Jahwe-Kriege»)5 à l'époque
des Juges, aux temps de la consolidation dans le pays conquis6; en conformité

avec ces considérations, on signalera aussi que le terme «'am YHVH», «peuple

de Yahvé», semble apparaître dans le vieux chant de Débora, de la femme

charismatique classée parmi les «Juges»7.
Mais il est impossible de parler d'une unité effectivement perceptible de ce

peuple dit de Dieu : les coalitions changent, les scissions quelquefois
meurtrières (p.e. Juges 19 et 20!) entre les tribus de ce «peuple de Dieu» sont
manifestes, et surtout les tribus du sud, avant tout Juda, se trouvent, selon

toute vraisemblance, absolument à l'écart de ces coalitions du «'am YHVH»
à l'époque des Juges8. Il n'y a pas l'ombre d'une unité et d'une totalité!

A plusieurs reprises, on a proposé comme solution l'idée que l'unité du

«peuple de Dieu» se rapportait uniquement à la religion, à la vénération du
dieu commun appelé Yahvé9; bien que les domaines de la politique et de la

culture fussent extrêmement divergents, l'unité, dit-on, aurait son fondement
dans le seul Dieu «Yahvé».

Mais que signifie «l'unité de la religion»? En quoi consiste cette «unité de

la religion»? Vraisemblablement pas en une uniformité du culte, et encore
moins en une dogmatique commune, en une doctrine commune sur Dieu.
Certes, il existait des tribus au sein du «peuple de Dieu» qui se sont largement
adaptées à la religiosité habituelle dans le pays de Canaan et à ses formes de

vie, une pratique religieuse très rapidement assimilée10. A côté, nous connais-

5 J. Wellhausen, Israelitische und jüdische Geschichte (1894), p. 27: «Das Kriegslager,

die Wiege der Nation, war auch das älteste Heiligtum. Da war Israel und da war
Jahve» (le camp de guerre, étant le berceau de la nation, était également le sanctuaire le

plus ancien. C'est là qu'Israël se trouvait et Yahvé lui aussi). Cf. G. von Rad, Der
Heilige Krieg im alten Israel (A ThANT 20), 1951 ; F. Stolz, Jahwes und Israels Kriege.
Kriegstheorien und Kriegserfahrungen im Glauben des alten Israels (AThANT 60),
1972.

6 Cf. R. de Vaux, Histoire ancienne d'Israël II: La période des Juges, 1973.
7 Juges 5,13 (txt. era.; un certain nombre de manuscrits du texte massorétique ainsi

que certains témoins de la LXX font de YHVH le génitif de 'am devant lequel ils
transfèrent l'atnah): «le peuple de Yahvé est descendu vers moi parmi les héros».

8 Cf. R. Smend, «Gehörte Juda zum vorstaatlichen Israel?» Fourth World Congress
ofJewish Studies, Papers, Vol. I. (1967), pp. 57-62; S. Herrmann, «Autonome
Entwicklungen in den Königreichen Israel und Juda», VTS 17 (1969), pp. 139-158.

9 P. ex. Cl. Westermann, Théologie de l'Ancien Testament (1985), p. 34: «Mais
qu'est-ce qui donne une continuité à cette profusion événementielle, si inconcevable-
ment multiforme, qui s'étend du commencement à la fin? Qu'est-ce qui donne en fait
une histoire cohérente? C'est l'unicité du Dieu qu'Israël confesse...»; cf. H. Graf
Reventlow, Hauptprobleme der alttestamentlichen Theologie im 20. Jahrhundert
(Erträge der Forschung 173), 1982, pp. 138ss, ch. IV: Die «Mitte» des Alten
Testaments.

10Cf. R. de Vaux, Histoire 11, pp. 107-113 (p. 107: «il est vraisemblable que la
population devint vite mélangée»).



LE PEUPLE DE DIEU 137

sons dans ce même peuple dit de Dieu, des tribus non assimilées ou moins
assimilées". Il existait des tribus et des sanctuaires dédiés à Yahvé qui, par
exemple, ont facilement intégré des éléments du culte de la fertilité de la

population établie depuis longtemps dans le pays, alors que d'autres se

refusaient de manière plus persistante à ces tentations d'une culture supérieure.
Comment définir le «peuple de Dieu» face à une telle divergence?
Les uns formaient-ils le «véritable» «peuple de Dieu», tandis que les autres
n'étaient que des «paroissiens de nom», des «membres selon le fichier»?

(1.3) Vous voyez les problèmes auxquels se trouve confrontée, aux débuts
de l'histoire d'Israël, l'idée d'un «peuple de Dieu» au sens d'une unité
historiquement descriptible. Même si vous admettiez ces difficultés relatives à

l'histoire d'Israël décrite jusqu'ici, vous ne manqueriez certainement pas
d'objecter: «Mais à l'époque de David et de Salomon, là assurément, on
pourrait finalement et clairement constater une telle unité du 'peuple de

Dieu!' En effet le royaume du nord nommé Israël et le royaume du sud
nommé Juda se trouvent maintenant tous deux unifiés dans une union
personnelle garantie par le roi commun, David, et après lui par son fils Salomon.
Une époque brillante commence, si impressionnante que ce roi David, même
des siècles plus tard, figurera comme prototype dans les représentations d'un
avenir de salut, comme modèle dans les attentes messianiques '2. Et pourtant,
en ce qui concerne cette époque brillante, comment se présenterait la définition

du «peuple de Dieu»? Ne comprend-il que le peuple souverain? Ou
englobe-t-il également les peuples tributaires du royaume de David («cuius
regio eius religio»)? Yahvé devint le dieu d'Etat, résidant dans le temple royal
de Jérusalem; est-ce que le «peuple de Dieu» fut identifié au peuple d'Etat?
Même si nous demeurons réservés sur ce point et limitons le domaine
d'application du terme «peuple de Dieu» uniquement à Israël et Juda, en excluant
les autres peuples tributaires de l'Etat davidique, quelle unité extrêmement
fragile, contenant dès le début de nombreuses forces centrifuges! Même sous
David, les efforts de quitter l'union personnelle ne cessèrent jamais13; et après
Salomon, l'unité du royaume ne pourra pas être maintenue14. L'unité ne fut
guère plus qu'un brefépisode, par rapport à l'ensemble de l'histoire d'Israël et
de Juda. Dans la suite, il existera le temple de Yahvé à Jérusalem et les temples
de Yahvé dans le territoire du royaume du nord, surtout celui de Béthel,
légitimé par les traditions vénérables de Jacob. Ainsi il y aura un temple de
Yahvé s'opposant à un temple de Yahvé, un temple royal s'opposant à un
temple royal15. Où pouvons-nous chercher ici le «peuple de Dieu»? En tous

Jérémie (ch. 35) s'empare de l'exemple des Rékabites, qui restent fidèles à leur
tradition ancestrale: refus de la civilisation urbaine, notamment de l'usage du vin.

12P. ex. Osée 3,5; Jér 30,9s; Ez 34,23s; 37,24s.
"2 Sam 15-19(19,42-44!); 20.
14 1 Rois 11, 14-40; 12, 1-24.
15 1 Rois 12, 26-33.



138 MARTIN ROSE

cas pas dans le domaine national, ni dans celui du culte ; car sur ces deux plans,
l'unité a sombré dans l'intransigeance et la diffamation réciproques.

Ainsi l'histoire d'Israël ne permet guère un accès à la représentation du

«peuple de Dieu». A mon avis, ce n'est pas surprenant et cela confirme
simplement la supposition d'une fonction archétypique de cette expression.
L'histoire d'Israël, pleine de divergences et de scissions, ne permet pas de

reconnaître l'unité d'un «peuple de Dieu» et ne permet pas sa description de

manière satisfaisante.

(1.4) Un livre biblique, tout particulièrement, est profondément empreint
de l'idée du «peuple de Dieu»: le Deutéronome. G. von Rad, l'un des meilleurs

spécialistes de l'Ancien Testament de notre siècle, a fait de cette notion le

titre d'un travail de 1929: «Le peuple de Dieu dans le Deutéronome»16. Le
Deutéronome est un livre juridique — l'archétype du «peuple de Dieu» dans
le Deutéronome et ailleurs serait-il à comprendre en fonction du domaine du
droit? De plus, le Deutéronome essaie, en un temps de crises nationales,
d'activer, resp. de ré-activer, le domaine de lafamille pour la piété yahviste, et

ce sont des dispositions familiales qui forment le contenu essentiel du
Deutéronome — l'archétype du «peuple de Dieu» serait-il à comprendre à partir
du domaine de la famille?

Il y a toujours eu dans la recherche vétérotestamentaire des tentatives de

marquer les dispositions juridiques du Deutéronome de l'empreinte de l'utopie,

comme si une telle loi n'avait jamais été réellement pratiquée, mais
seulement élaborée dans le cercle d'une école théologique comme une conception

purement théorique de l'avenir17. Par conséquent, l'idée du «peuple de

Dieu», elle aussi, pourrait être comprise comme un concept utopique, comme
une ontologie du «pas encore», comme un «principe espérance», pour
l'exprimer avec le philosophe Ernst Bloch18. En effet, le Deutéronome est un livre
de l'espérance, et il y a des couches littéraires et des passages dans ce livre qui
expriment un sentiment qu'on pourrait effectivement qualifier d'optimiste;
mais pour l'essentiel, le Deutéronome, contrairement à la tendance majeure
de la littérature p. ex. apocalyptique, ne cherche pas son orientation dans un
«ou-topos», un «non-lieu», ou un «pas-encore-lieu», donc dans l'utopie,
mais au contraire dans un lieu concrètement racontable de la tradition, donc
dans un prototype de l'histoire, qui reçoit une fonction archétypique.

L'archétype maintient plus fortement que l'utopie le lien à l'histoire. Et
l'histoire ne consiste pas seulement en des forces nationales, politiques,
cultuelles, culturelles, et toutes les autres émanations des grands domaines

16 «Das Gottesvolk im Deuteronomium», 1929; réédité dans: Gesammelte Studien
zum Alten Testament II (ThB 48), 1973, pp. 9-108.

17 P. ex. G. Hölscher, «Komposition und Ursprung des Deuteronomiums», in:
ZAW40 (1922), pp. 161-255.

18 Das Prinzip Hoffnung, 1959 ; traduction française partielle. Le Principe Espérance.
1982.



LE PEUPLE DE DIEU 139

officiels; elle se développe également au sein des familles. C'est pourquoi
j'aimerais reprendre maintenant la question formulée tout à l'heure: l'archétype

«peuple de Dieu» serait-il à comprendre à partir du domaine de la
famille?

2. Le «peuple de Dieu» serait-il à comprendre à partir du domaine de la
famille?

(2.1) D'un point de vue étymologique, il faut répondre affirmativement à

cette question; le mot hébraïque «peuple» (am) utilisé dans la combinaison
«peuple de Dieu» est sans aucun doute un terme qui a son origine dans le

champ des liens de parenté19. Il désigne, au sens le plus étroit, le frère du père,
au sens plus large, la famille du côté paternel, et enfin toute la parenté (le clan),
dont la cohésion se maintient dans la société patriarcale à travers la lignée
paternelle de descendance et d'appartenance. Cet aspect de l'appartenance à

une famille, primitivement inhérent au terme hébraïque de «am», pouvait
s'affaiblir au cours de l'histoire. Il arrivait que des compréhensions territoriales,

politiques et nationales associées à ce mot de «peuple» ('am) fussent
mises au premier plan. Pourtant l'idée fondamentale d'une «corrélation du
dedans»20, et même directement d'une consanguinité, ne s'est jamais totalement

perdue. L'Ancien Testament a gardé quelques tournures et des expressions

stéréotypées qui réclament pour le mot «'am» la traduction de «parenté»

ou de «famille» au lieu de la traduction normale de «peuple»21. En fait, le
champ sémantique a donc pu, au cours du développement linguistique, englober

successivement les significations de formes communautaires de plus en
plus élargies, jusqu'au sens final de «peuple», mais le lien associatif et
émotionnel de la composante parentale n'a jamais été coupé; et même dans la
littérature sacerdotale de l'époque post-exilique, cette composante redevient
très clairement visible22.

Il y eut des temps où la parenté était tout : elle ne dépeignait pas seulement
la descendance commune, mais elle constituait la culture commune et la
religion. Le clan, c'était pour chacun son monde propre, c'était le monde des
hommes primitifs. Tout le reste était le «non-monde» (Un-Welt), la
puissance du chaos et une menace pour l'ordre. La parenté donnait une sûreté à

chacun en particulier, une sûreté au sens d'une sécurité d'ordre matériel, à
savoir la certitude d'être défendu et protégé, et une sûreté d'ordre moral, au

19 A. R. Hülst, «am/goy», in: THATU (1976), col. 290-325; R. de Vaux, Histoire
I, p. 151 ; «le <peuple> est conçu comme une extension de la famille, de la famille

paternelle, et il est fondé comme elle sur les liens du sang. »

^«Zusammengehörigkeit von innen her» (A. R. Hülst, THATU, col. 293).
1 P. ex. Gen 25,8: «Abraham expira et mourut, et il fut recueilli auprès de son 'am
enseveli dans la sépulture familiale)»; cf. A. R. Hülst, THATU, col. 296-298.
22 P. ex. Lév. 21, 1.4: cf. A. R. Hülst, THAT II, col. 298.



140 MARTIN ROSE

sens d'une orientation qui pose des normes, et il va de soi qu'une telle sûreté

procurée par la parenté se référait au dieu communément vénéré.

(2.2) Peut-être sommes-nous même autorisés à saisir la relation entre la

famille et son dieu comme plus étroite encore. L'étymologie du mot hébraïque
traduit par «peuple» et le champ d'association dominé par le domaine de la

famille peuvent tous deux nous conduire à l'idée que le terme «peuple de

Dieu», lui aussi, laisse supposer une relation primitivement comprise comme
lien de parenté entre Dieu et le peuple, resp. entre Dieu et la famille. Cette

supposition est étayée par la constatation que partout dans les noms de

personnes des langues sémitiques occidentales, on trouve très souvent un élément

théophorique «am»23. Cela signifie que là où les noms propres mentionnent
normalement un nom divin (comme «Baal a sauvé» ou «El a sauvé» ou
« Yahvé a sauvé»), on peut aussi lire «'am»: «'am a sauvé», pour ainsi dire:
«le grand parent divin» ou «le parent par excellence», «le fondement de tout
ce qui s'appelle parenté» ou toute autre expression traduisant ce mot de

parenté utilisé ici pour la divinité. Une question reste très controversée dans la
recherche: cette façon de caractériser son dieu (à savoir le dieu comme un

parent: 'am) a-t-elle pu conduire à un nom propre divin, à la figure individuelle

d'un dieu «'Ammu»? Cette question24 n'est pas si importante; ce qui
en revanche est absolument essentiel pour notre étude, c'est que l'emploi de

cette désignation parentale «'am» transposée au dieu témoigne très clairement

de la relation étroite de la famille avec sa divinité. On conçoit le dieu

comme son proche parent; on attend de sa part des actions de protection et

d'aide, analogues à celles que chacun dans sa parenté est prêt à accomplir, l'un
à l'égard de l'autre ; il s'agit donc de la protection et de l'aide que se portent les

membres d'une même famille et d'un même clan.
En ce qui concerne cette onomastique sémitique occidentale, Israël ne fait

pas exception ; dans l'Ancien Testament, on trouve plusieurs noms propres
formés exactement de la même manière à l'aide de l'élément théophorique
« 'am » :

'Am-ram, 'Ammi-nadab, 'Ammi-Sadday etc.25 Et plus généralement,
tout comme les Moabites sont appelés «le peuple de Qamos» ('am qemos)26,

Israël, de son côté, est le «peuple de Yahvé» ('am YHVH). Donc l'idée de la
relation étroite entre le dieu et son peuple n'est pas du tout spécifiquement
israélite, ou pour le formuler en démarcation par rapport à l'autre extrême
possible: cette idée n'est pas un corps étranger spécifiquement non israélite,
infiltré dans la foi vétérotestamentaire. Partout, «le peuple du dieu» signifie
«la famille du dieu»; les données de la communauté familiale ont été
évidentes pour chacun sans que l'on ressente le besoin de définir leur raison.

23 H. B. Huffmon, Amorite Personal Names in the Mari Texts (1965), pp. 196-
198.

24 Cf. A. R. Hülst, THAT II, col. 291.
25 Ex 6, 18; Ex 6, 23; Nb 1, 12 etc.; cf. A. R. Hülst, THATU, col. 292.
26 Nb 21,29; cf. A. R. Hülst, THAT II, col. 306.



LE PEUPLE DE DIEU 141

(2.3) Les théologiens, les docteurs de Dieu de l'Ancien Israël, ont faussé

cette attitude naturelle ; ils cherchaient à faire dériver les données premières en
expliquant comment elles étaient advenues. Ainsi les théologiens de la cour
faisaient ressortir une relation spéciale («relatio specialis») pour le roi : «C'est
toi qui es mon fils. Je t'ai engendré aujourd'hui » (Psaume 2,7). Les théologiens
du temple travaillaient à une relation de lieu («relatio localis»): le saint des
saints comme l'habitation de Dieu, absolument inaccessible à tout compatriote

qui n'est pas prêtre. Les théologiens appartenant à d'autres écoles
théologiques mettaient en évidence une relation spirituelle («relatio spiritualis»):
même la possibilité, disaient-ils, de comprendre la «famille de Dieu» au sens
d'une descendance tout à fait concrète et consanguine de la divinité, doit être
éliminée.

(2.3.1) Dans l'Ancien Testament on trouve de nombreuses tentatives
visant à déterminer la relation entre Dieu et le peuple d'une manière nouvelle
en excluant résolument l'aspect des liens de parenté. Ainsi, p. ex., la théologie
de l'élection (Erwählungstheologie), avec son terme technique de «bahar». Le

sens primitifde ce mot hébraïque «bahar — choisir» a son origine, selon toute
vraisemblance, dans le domaine militaire, et il y désigne l'appartenance aux

troupes d'élite27. Une telle caractérisation, d'abord comprise comme une
qualification et une marque de dignité eminente, peut devenir la cellule
germinale d'une séparation élitaire. Les théologiens, eux, en se servant de l'idée
de l'élection pour décrire la relation «Dieu — peuple», n'ont pas eu en priorité
le souci d'accentuer la différence qualitative entre Israël comme peuple élu et
les autres peuples, les «goyim», les peuples non élus; leur intérêt premier
portait sur la relation de Yahvé avec son peuple: l'élection devenait l'expression

toute nouvelle de la sollicitude comme un acte absolu de la grâce divine28.
C'est Dieu seul qui constitue la communauté «Dieu — peuple», mais cette
communauté exige ensuite l'obéissance fidèle du peuple de Dieu. On remarque

très clairement qu'en ce qui concerne cette nouvelle description, la
souveraineté de Dieu reçoit une accentuation beaucoup plus forte qu'avant, sous
l'ancien aspect des liens de parenté. Quiconque parle de l'élection, fait
l'expérience de la souveraineté et de la majesté absolues de Dieu.

(2.3.2) Une deuxième description théologique visant à faire dériver la

communauté de Dieu et du peuple se cristallise autour du terme de «berît —

alliance»29. Selon toute vraisemblance, il est essentiellement empreint de

27 Cf. M. Rose, Der Ausschliesslichkeitsanspruch Jahwes. Deuteronomische Schul-
theo/ogie und die Volksfrömmigkeit in der späten Königszeit (BWANT 106), 1975,
p. 82.

28 Cf. H. Wildberger, «bhr», in: THAT I (1971), col. 275-300, ici col. 286; les
articles de H. Seebass («bähar», in Th WATl, 1973, col. 592-608) et de B. E. Shafer
«The Root bhr and Pre-Exilic Concepts of Chosenness in the Hebrew Bible», in: ZAW
89, 1977, pp. 20-42) sont moins satisfaisants.

29 Cf. E. Kutsch, «berît», in: THAT1 (1971), col. 339-352; M. Weinfeld, «berit»,
in ThWAT 1(1973), col. 781-808.



142 MARTIN ROSE

représentations de la politique internationale, plus particulièrement des traités

de suzeraineté entre le grand-roi assyrien et ses rois vassaux30. Si à l'origine
dans ces traités l'idée de la réciprocité des conditions peut être implicitement
supposée, ce qui passe maintenant au premier plan, c'est, dans l'usage
théologique également, l'accentuation claire de la vassalité inconditionnelle. Et
cela d'une manière telle que l'on a parfois même proposé dans la recherche
vétérotestamentaire une autre traduction fondamentale du mot hébraïque
«berit», à savoir «obligation» au lieu de «alliance»31. Or, dans cette relation
«Dieu — peuple», c'est Dieu seul qui impose les obligations, il n'existe plus
l'ombre d'une relation entre de vrais partenaires32.

On ne peut pas dire que l'intérêt des théologiens de l'Ancien Israël qui, à

l'aide de la théologie de l'élection ou de celle de l'alliance, ont essayé de décrire
la relation «Dieu — peuple» d'une manière nouvelle, était tout simplement
injustifié. En fait, ils ont cherché à parer à une tendance qui conduit à s'emparer

de Dieu et à renfermer dans le domaine du monde. Par là, Dieu n'était
plus distingué du monde d'une manière claire et satisfaisante. Contre de telles
tendances à absorber Dieu, à le fondre dans ses propres intérêts, on lit dans les

paroles de Dieu retransmises par les prophètes l'expression très distancée «ce
peuple-là »33 au lieu de « mon peuple ». Les prophètes annoncent ainsi un Dieu
qui se débarrasse de ceux qui abusaient de leur relation étroite avec lui; la
distance entre Dieu et son peuple augmente.

Plus la communion présente entre Israël et son dieu était ressentie — p. ex.

par les prophètes — comme distante et menacée, plus le langage archétypique
s'est développé dans le champ sémantique du domaine familial: «D'Egypte
j'ai appelé mon fils» (Os 11,1); «vous êtes les enfants de Yahvé, votre Dieu»
(Dtn 14, 1) etc. Le langage de la description familiale de la relation avec Dieu
n'avait jamais cessé d'exister en Israël; car à aucun moment les familles
n'avaient cessé de chercher leur propre relation avec le Dieu d'Israël. «Mon
Dieu», ce n'est pas seulement le roi qui s'adresse ainsi à Yahvé, ou le grand
prêtre ou le théologien, mais chacun de ceux qui faisaient l'expérience de la
reconnaissance ou de la détresse ; chacun en Israël continuait de dire « mon
Dieu ». Le père de famille (pater familias) disait « mon Dieu» par procuration
pour sa famille, pour sa parenté, pour son «'am». Son clan, son «'am» avait
donc continué d'être «'am YHVH», la famille de Yahvé; son dieu était resté
celui qui n'a pas quitté la famille — même si les théologiens voyaient Yahvé
particulièrement présent dans le temple et particulièrement secourable dans la
royauté. La piété familiale avec son «Yahvé est notre Dieu» (YHVH elohê-

30 Cf. M. Weinfeld, ThWATI, col. 794-801.
31 E. Kutsch, «Gesetz und Gnade. Probleme des alttestamentlichen Bundesbegriffs»,

in: ZAW 79 (1967), pp. 18-35.
32 E. Kutsch, THAT I (1971), col. 350.
" Es 6,9; 9,15; 28,11.14; 29,14; Jér 4, 10.11 ; 6,21 ; 7,16.33 etc.; cf. Ex 32,9; 33,12;

«Lo-'Ammi, car vous n'êtes pas mon peuple» (Os 1,9).



LE PEUPLE DE DIEU 143

nou)34 restait ainsi un facteur stable qui influençait la vie en Israël et la vie
comme «peuple de Dieu» d'une manière beaucoup plus profonde que cela ne

nous apparaît maintenant quand nous prenons l'Ancien Testament comme
point de repère, l'Ancien Testament qui est le témoignage de la foi israélite figé
dans un livre qui porte la marque des théologiens et de leurs réflexions sur la
foi beaucoup plus que celle de la relation des familles avec Dieu.

(2.3.3) Mais même l'Ancien Testament, ce livre des théologiens, a finalement

respecté l'importance du champ sémantique de la famille pour le langage

archétypique du «peuple de Dieu», puisqu'il ramène35 l'histoire des origines
du «peuple de Dieu» à l'histoire d'une famille, à savoir celle de la famille de

Jacob avec ses 12 fils — voilà vraiment une famille, avec tous ses hauts et ses

bas —, mais l'aspect de la famille domine tout autant le personnage d'Isaac et,

pour remonter encore un peu plus haut, surtout celui d'Abraham. Celui qui
pose la question du «peuple de Dieu», ne reçoit finalement qu'une seule

réponse: «Regardez Abraham!»36 Il n'y a là rien d'éminemment national, et
la sphère cultuelle ne s'y trouve pas non plus du tout accentuée. Là, on vit
simplement, la famille et son dieu, le «Dieu d'Abraham, d'Isaac et de Jacob»,
comme l'exprime fréquemmnent la formule stéréotypée37. C'est le dieu qui
accompagne une famille, qui s'associe à elle pour aller où elle va, qui la guide,
en prend soin et l'entoure de sa sollicitude38. Voilà où s'enracine l'archétype
du «peuple de Dieu».

Les théologiens du Deutéronome ont entrepris d'utiliser ce domaine
primitif de l'aspect familial pour féconder à nouveau le langage et les représentations

dans la sphère de l'archétype du «peuple de Dieu». Mais dans la
théologie ultérieure, sur le chemin de l'Ancien au Nouveau Testament, c'est
un autre aspect qui est devenu prépondérant: l'aspect cosmologique et
universel. Dieu, en tant que dominateur des mondes et des temps, se retire, selon
ces théologiens ultérieurs, s'éloigne du monde dans sa majesté distante. A tel
point que dans la littérature apocalyptique juive (entre les deux Testaments)
l'impression s'accentuera de plus en plus que le monde actuel qui nous entoure
est dominé par d'autres puissances que celle de Dieu et que le «peuple de
Dieu» n'est qu'une catégorie de l'avenir réservée au petit nombre de ceux qui

34 P. ex. Dtn 6,4.
35 Cf. mon exégèse « rétrospective» qui commence par la fin du Pentateuque et recule

tout en avançant vers ses débuts: Deuteronomist und Jahwist. Untersuchungen zu den
Berührungspunkten beider Literaturwerke (AThANT 67), 1981, et «La croissance du
corpus historiographique de la Bible — une proposition», in: RThPh 118 (1986). pp.
217-236.

MEs(Dt-Es)51,2.
"Gn 50,24; Ex 3,6.15 etc.
38 A. Alt, «Der Gott der Väter», in: Kleine Schriften zur Geschichte des Volkes

Israel I (1953), pp. 1-78 (p. 62: «eine Religion... ohne starre Bindung an einen
Ort»); R. Martin-Achard, Actualité d'Abraham (1969), pp. 51-53.



144 MARTIN ROSE

résistent à l'éon actuel et adverse en restant purs et fidèles pour être finalement
acceptés par le grand juge comme les vrais justes39.

(2.4) L'Eglise chrétienne, par contre, est revenue aux origines de la notion
«peuple de Dieu»; au lieu d'accumuler de nombreuses références, je n'aimerais

mentionner ici que le «Notre-Père» commun à tous les chrétiens. Dieu est

invoqué avec le mot de la famille : « père » ; en se sentant les «enfants de Dieu »,

tous ceux qui s'adressent à Dieu par une telle prière confiante, trouvent refuge
dans l'amour et la sollicitude paternels. Quand l'apôtre Paul, le grand
théologien de l'Eglise primitive, parle du nouveau «peuple de Dieu», il enracine sa

réflexion dans Abraham et sa famille, et non pas dans Moïse et le peuple
traversant le désert40. C'est là un trait, un symptôme révélateur. Mais plus
tard, quand une «Mère Eglise» ou un «Saint-Père», eux aussi, usurpent le

champ sémantique de la famille, l'archétype du «peuple de Dieu» perd un

peu, me semble-t-il, de son idée primitive; ou encore, si l'on considère le

mouvement «Children ofGod», des «enfants de Dieu»: quand on exploite les

pulsions sexuelles inconsciemment ou consciemment au profit d'une pratique
religieuse et communautaire, il me semble que s'impose alors l'ancienne
protestation véhémente des prophètes contre l'absorption de Dieu dans les

choses terrestres, ici dans la sexualité. Bref, l'aspect familial primitivement
inhérent à la notion du «peuple de Dieu» est évidemment exposé à de
multiples abus et malentendus possibles, dans quelque direction que ce soit;
l'ancienne évidence première d'un lien parental entre le dieu et la famille, entre
Dieu et ses fidèles, n'est plus simplement transférable de l'Ancien Testament à

nos temps, de même que la famille en général est devenue, dans notre société
occidentale du XXe siècle, une chose très fragile, quand bien même indispensable,

à mon avis.
Ce qui allait de soi pour l'ancien Israël est pour nous perdu sans retour.

Pourtant, l'archétype du «peuple de Dieu» est indispensable à la foi
chrétienne. Elle ne peut toutefois le saisir que par l'intermédiaire du Christ
ressuscité, c'est-à-dire par l'événement dans lequel toute continuité humaine
trouve sa fin pour nous (dans la mort et la résurrection), uniquement donc par
l'intermédiaire de Jésus-Christ qui a parlé du «père qui est dans les cieux».
C'est pourquoi toutes les possibilités de dérivation de cet archétype à partir de
l'Ancien Testament, l'ensemble de toutes les tentatives de le fonder dans ce

dernier, tout cela est abandonné, considéré comme dépassé, renvoyé à la
discontinuité. La continuité est marquée dans le langage de la métaphore et sa

vivacité, à savoir l'amour, la sollicitude, la protection, la communion. C'est là
ce qui appartient par essence à l'archétype du «peuple de Dieu».

39 Cf. p. ex. Cl. Westermann, Théologie de l'Ancien Testament (1985), pp. 189-
193.

40 Rm 4 et Ga 3; la mention de la génération du désert (ICo 10) sert d'anti-typos,
«d'exemples écrits pour notre instruction» (v. 11).



LE PEUPLE DE DIEU 145

J'aimerais clore ici mes réflexions visant à expliciter tout d'abord l'archétype

du «peuple de Dieu» à l'aide du domaine familial. Mais je vous dois
encore quelques remarques concernant le domaine juridique; car j'avais
également posé la question: «L'archétype du 'peuple de Dieu' serait-il à

comprendre à partir du domaine du droit?»

3. Le «peuple de Dieu» serait-il à comprendre à partir du domaine du
droit?

Je ne vais ajouter maintenant que quelques indications pour ne pas abuser
de votre patience.

(3.1) Sans aucun doute, les textes juridiques les plus anciens de l'Ancien
Testament nous renvoient au domaine de la famille et du clan41. Cela vaut
aussi et tout particulièrement pour les parties les plus anciennes du Décalogue:

«Tu ne commettras pas d'adultère» concernait en toute brièveté et sans
restriction le domaine de la famille; par contre, des contacts avec des prisonnières

de guerre ou d'autres femmes étrangères n'entraient pas dans la catégorie

de l'adultère42. De même pour le commandement «Tu ne commettras
pas de vol»: à l'intérieur du clan, le vol était un délit pénal de mort; à

l'extérieur du clan, on a été moins catégorique sur ce point43. Par conséquent,
on n'a pas d'abord posé de grandes normes éthiques d'une validité générale.
Le champ d'application n'était autre que le clan. Le fonctionnement d'un clan
nécessite certaines limites que l'on ne pourra transgresser en aucun cas44.

Plus tard, lorsque la signification de la notion du «'am YHVH», «la
parenté de Yahvé», s'est trouvée élargie de la famille et du clan au peuple au
sens d'une nation, le prochain dont il ne faut pas convoiter «la maison, la
femme, le serviteur, la servante, le bœuf et l'âne»45, restait néanmoins
le compatriote. Le commandement «Tu aimeras ton prochain comme

41 A. Alt, Die Ursprünge des israelitischen Rechts (1934). Kleine Schriften zur
Geschichte Israels I (1953), pp. 278-332; E. Gerstenberger, Wesen und Herkunft des
«apodiktischen Rechts» (WMANT 20), 1965; M. Rose, Ausschliesslichkeitsanspruch
Jahwes, pp. 23-33, 165, 269.

42 Ex 20,14; Dt 5,18; W. Kornfeld, «L'adultère dans l'Orient antique», RB 57
(1950), pp. 92-109; H. Graf Reventlow, Gebot und Predigt im Dekalog (1962), pp.
77-79; cf. Gn 38; Jg 16.

43 Ex 20,15 ; Dt 5,19 ; H. Schulz Das Todesrecht im Alten Testament (BZA W114),
'969, pp. 36-40, p. 38: «sippenrechtliche Bedeutung».

44 Cf. G. Fohrer, «Das sogenannte apodiktisch formulierte Recht und der Dekalog»,

in: KuD 11 (1965), pp. 49-74, p. 54: «Es sind (halb)nomadische Sittenregeln für
die Grossfamilie, die man 'Sippenethos' nennen kann. In einem umfassenderen Sinn
lassen sie sich als Lebens- und Verhaltensregeln bezeichnen, die das tägliche Leben
normativ bestimmen sollen.»

45 Ex 20, 17; Dt 5,21.



146 MARTIN ROSE

toi-même» n'avait pratiquement de valeur, au temps vétérotestamentaire,
qu'à l'intérieur de son propre peuple46.

Mais si nous n'associons avec l'idée du «droit» que des prescriptions et des

interdictions («tu dois», «tu ne dois pas», «si tu commets tel ou tel délit, tu
seras puni de telle ou telle façon»), si le droit nous apparaît comme une
limitation de nos libres possibilités de la vie, alors nous manquons le sens

essentiel et l'intention profonde du droit, à savoir de rendre possible la vie au

sens le plus large. Pour vivre conformément au droit, il ne suffit pas de ne pas

se rendre coupable de quelque chose, mais le droit n 'existe que là où chacun se

trouve dans son droit.
(3.2) Vous pouvez vous imaginer qu'une telle idée devient d'autant plus

difficile à réaliser que les limites de la forme sociale s'élargissent. Dans une
famille, dans un clan, il est peut-être possible d'obtenir que chacun soit dans

son droit, mais dans un peuple, la chose est déjà plus difficile; et si,

aujourd'hui, l'on parle d'une politique intérieure mondiale, la prise en charge
du droit du prochain est une tâche qui peut presque nous écraser. Il est

frappant de voir qu'il y a dans l'Ancien Testament un certain nombre de

passages qui mentionnent expressément les faibles et les nécessiteux dans la

hiérarchie sociale de l'ancien Israël comme les «parents de Yahvé», comme le

«'am YHVH»47. Plus généralement, il est significatifque l'Ancien Testament
abonde en références à la notion du «peuple de Yahvé» là où apparaissent des

proclamations de la délivrance divine, là où Yahvé prend la décision d'une
intervention salvatrice48. Ce n'est pas un hasard si par exemple l'introduction
du Décalogue, dont j'ai parlé tout à l'heure, commence par une référence à

l'action salvatrice fondamentale de l'Exode: «C'est moi, Yahvé, ton Dieu, qui
t'ai fait sortir du pays d'Egypte, de la maison de servitude : Tu ne dois pas... »49

etc. Le droit commence à exister quand ce n'est plus le droit du poing qui
domine, le droit du plus fort et de la sélection naturelle par la force brutale,
mais quand la protection du faible se trouve intégrée dans l'ordre de la vie.
Une communauté qui ne sait plus intégrer les délaissés, les infirmes et les

handicapés, n'est plus un peuple, du moins plus un peuple au sens de l'Ancien
Testament.

(3.3) Un «peuple de Dieu» est un peuple dans lequel le droit divin et le

droit des hommes s'unissent l'un à l'autre. Les Dix Commandements ne sont

pas des dispositions religieuses particulières, et pourtant, ils sont le cœur du
droit divin pour le peuple de Yahvé. Et le «peuple de Dieu», c'est un peuple

46Lv 19,18: J. Kühlewein, «rê'a» in: THAT II (1976), col. 788: «Volksgenosse».

47 «Yahvé va rendre justice à son peuple, il se ravisera en faveur de ses serviteurs,
quand il verra que leurs mains faiblissent» (Dt 32,36; cf. Ps 135,14); cf. A. R. Hülst,
THATU, col. 303.

48 P. ex. dans les récits de la libération de l'Egypte (Ex 3,7 ; 5,1. 22.23 ; 7,16 etc.) ; dans
le livre du Dt-Es (Es 49,13; 52,9 etc.); dans les Psaumes (14,7; 85,9 etc.).

49 Ex 20,2; Dt 5,6.



LE PEUPLE DE DIEU 147

dans lequel l'activité salvatrice de Dieu et l'activité sociale des hommes
correspondent l'une à l'autre. Il est vrai qu'au cours de leur histoire, les Israélites
ont souvent manqué à de tels actes sociaux et salvateurs; il suffirait de lire sur
ce point la critique rigoureuse des prophètes. Très souvent, Israël ne peut pas
servir d'exemple. Mais la fonction prototypique d'Israël pour l'Eglise consiste
en ce qu'Israël a toujours tenu ferme en la foi en Dieu, plus précisément en les

actes justes et certains de Dieu. Et la ligne de l'Ancien Testament s'est maintenue

fermement jusqu'au Nouveau Testament: «Le Fils de l'Homme est

venu chercher et sauver ce qui était perdu» (Lc 19,10). «Ce ne sont pas les

bien-portants qui ont besoin de médecin, mais les malades» (Lc 5,31). Le
commandement vétérotestamentaire «Tu aimeras ton prochain comme toi-
même» se trouve repris dans le Nouveau Testament, certes; mais en subissant
une extension radicale: le prochain ne se trouve plus uniquement au sein de

son propre peuple. L'interprétation néotestamentaire est donc marquée à la
fois par la continuité et par la discontinuité. Pour l'exprimer d'une manière
plus générale, je dirais de la manière suivante : la discontinuité touche à la loi,
celle surtout qui s'est développée dans le milieu des subtilités pharisiennes et
rabbiniques; pour nous, par exemple, la loi juive de la circoncision est
discontinue, coupée dans sa validité. La continuité, par contre, concerne le droit
dans sa fonction pro to typique, à savoir le droit à la vie («vie» au plein sens des

moyens matériels et spirituels), même pour ceux qui sont socialement faibles.
L'Eglise de Jésus-Christ dit: ce prototype d'un droit à la vie s'exprime le plus
clairement dans la vie et la passion de Jésus-Christ; dès lors, le «peuple de

Dieu» n'existera que dans l'orientation vers ce prototype de Jésus-Christ, et
cela d'une manière indépassable.

«Le peuple de Dieu» est un concept-clefpour l'Eglise qui part à la recherche

de son archétype et de son prototype dans l'Ancien Testament. L'archétype

ne se trouve pas dans le domaine national ; certes, l'idée fondamentale de
la corrélation familiale peut toujours dégénérer en une consanguinité exagérée
et en une théorie présomptueuse de la descendance, que ce soit dans le
judaïsme ou dans le racisme national-socialiste. L'archétype du «peuple de
Dieu» ne culminepas dans l'agression extérieure, mais dans lefonctionnement
intérieur du champ de relations dans lequel nous nous trouvons.

En ce qui concerne par ailleurs le prototype du «peuple de Dieu», l'Ancien
Testament illustre une histoire de la quête et des échecs, il manifeste une piété
exemplaire, profondément conforme à la loi et pourtant en même temps
profondément méprisante à l'égard du droit. S'agissant du prototype du
«peuple de Dieu», l'Eglise ne trouvera donc à l'avenir qu'un seul critère : ceux
qui appartiennent à Jésus-Christ forment le «peuple de Dieu». Le «nouveau
peuple de Dieu», l'Eglise, n'élèvera jamais la prétention à être elle-même un
prototype. En ce sens, nous ne serons le «peuple de Dieu» que dans la mesure
où Dieu, en Jésus-Christ, garantit lui-même le centre et la qualité de ce que
peut être un «peuple de Dieu».



ÉTUDES THÉOLOGIQUES ET RELIGIEUSES
13, rue Louis Perrier, F-34000 Montpellier

(France: 110 f.f. - Etranger: 130 f.f. - C.c.p. 268-00 Montpellier)

SOMMAIRE
1987/2

M. Bouttier: Georges Casalis (1917-1987).

D. Bourguet: La métaphore de la ceinture: Jérémie 13, 1-11.

E. Fouilloux: Catholicisme et protestantisme en France contemporaine.

O. Abel: Biologie et éthique.

J. Ansaldi : Entre l'interdit et la complicité: la place de l'homosexualité
dans l'éthique chrétienne.

P.-L. Dubied : Le rôle de l'officiant dans la liturgie.

NOTES ET CHRONIQUES

O. Vallet: Quand les mots changent de sens.

J.-C. Ingelaere: L'inspiration prophétique dans le judaïsme: le témoignage

de Flavius Josephe.

D. Lys: Bulletin d'Ancien Testament (2).

PARMI LES LIVRES


	"Le peuple de Dieu" : un concept de l'Ancien Testament comme archétype et prototype de l'Église

