
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 37 (1987)

Heft: 1

Artikel: Métaphysique et politique chez Thomas Hobbes

Autor: Angehrn, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381325

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381325
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 119 (1987), P. 51-66

METAPHYSIQUE ET POLITIQUE
CHEZ THOMAS HOBBES

Emil Angehrn

En histoire de la philosophie, Thomas Hobbes est considéré comme un des

grands fondateurs de la philosophie moderne. Vers le milieu du XVIIe siècle, il
accomplit pour la philosophie politique la tâche qu'avaient accomplie, peu
auparavant, Galilée pour la science de la nature, Descartes pour la métaphysique

et Bacon pour la théorie de la science. Leur œuvre commune est de

marquer la rupture avec la pensée antique et médiévale et de formuler les

principes de la pensée moderne.
Or, parmi ces novateurs, Hobbes occupe une place spéciale. Alors que

Galilée, Descartes et Bacon restent les maîtres incontestés de la pensée
moderne même là où celle-ci s'en éloigne de plus en plus, la philosophie
politique de Hobbes, déjà peu après sa parution, se trouve exposée à des

critiques diverses et radicales. Aux yeux de beaucoup, elle paraît contraire aux
intentions profondes de la modernité, comme n'étant rien d'autre que
l'expression de l'absolutisme illimité, voire du totalitarisme. D'autres, par contre,
reconnaissent en Hobbes un précurseur des idées bourgeoises et libérales.
C'est une ambiguïté foncière qui caractérise la position de Hobbes à l'aube de

l'ère moderne. Elle ne concerne pas uniquement et même pas en premier lieu
la dimension politique de sa pensée. D'une façon plus générale, on peut dire
que l'œuvre de Hobbes ne se range qu'en partie parmi les documents de la
pensée moderne naissante. En même temps, elle reste tributaire de la tradition,

à tel point qu'on pourrait tout aussi bien la définir comme position
intermédiaire entre la philosophie traditionnelle et la philosophie moderne.
L'aspect monolithique et clos de son système recouvre, en effet, des tensions
implicites provenant de cette position intermédiaire et touchant jusqu'aux
principes mêmes de sa pensée.

Pour examiner de plus près les raisons et les conséquences de cette ambiguïté,

nous placerons l'œuvre de Hobbes dans son contexte historique en
tâchant de faire ressortir, d'une part, les rapports eux-mêmes ambigus qu'elle
entretient avec la politique ancienne et notamment avec la philosophie
d'Aristote. Et nous étudierons d'autre part la manière dont Hobbes énonce les

principes et forme le point de départ de la philosophie politique moderne. La
signification de Hobbes dans l'histoire de la pensée réside justement dans la
revendication d'un fondement nouveau en philosophie politique. L'insuffisance

de ce fondement et les dilemmes de la théorie de Hobbes résulteront de
ce qu'en fait Hobbes ne transcende pas vraiment les schémas de pensée hérités



52 EMIL ANGEHRN

et élabore un programme nouveau par des moyens conceptuels traditionnels
et inadéquats. Cependant, la partialité même de sa pensée pourra nous faire
voir des traits significatifs de la philosophie moderne comme telle. Il s'agira
donc, après une présentation sommaire des thèses centrales de la philosophie
politique de Hobbes (I), d'examiner d'abord les relations entre la philosophie
et ses fondements ontologiques (II) et anthropologiques (III) de même que les

rapports de la philosophie hobbésienne avec Aristote ; puis de préciser en quoi
consiste la modernité de la philosophie de Hobbes (IV) et dans quel sens on
peut parler d'une vérité historique de sa pensée (V).

I. Les thèses centrales

La nécessité de la société civile, selon Hobbes, résulte directement des

conséquences destructrices de l'état de nature, lequel peut se définir par les

deux formules célèbres bellum omnium contra omnes1 et homo homini
lupus2. En antithèse stricte à Aristote, pour qui l'homme de par sa nature est

un être destiné à la vie en société, un animal politique (Politique 1.2., 1253a2),
l'individu chez Hobbes est conçu comme un être foncièrement égoïste et mû

par le seul intérêt de conserver sa vie propre. Etant doués de forces physiques
et intellectuelles approximativement égales et faisant valoir leur droit illimité
à tout, les hommes se trouvent les uns en face des autres dans un état de

compétition, de défiance et de menace perpétuelles. L'unique moyen d'assurer
sa sécurité consiste pour chacun à acquérir la plus grande puissance possible.
Comme l'augmentation unilatérale du pouvoir ne fait que provoquer la croissance

du pouvoir adverse, l'état de nature se révèle être un état — réel ou
virtuel — de guerre. Pour échapper à celle-ci, Hobbes n'entrevoit d'autre
solution que le renoncement universel au pouvoir au profit du monopole du
pouvoir de l'Etat. Le passage à l'état civil s'effectue au moyen du contrat
social, contrat conclu par chacun avec chacun et ayant pour objet la cession
simultanée et réciproque du pouvoir. Il n'y a point de contrat entre le peuple et
le souverain; celui-ci n'est pas lié par ses mandataires, il se situe au-delà du
droit. Le contrat est un contrat de soumission à un tiers; il rend possible
l'établissement du pouvoir suprême par l'engagement unilatéral des

citoyens.

Il semble bien compréhensible que cette légitimation inconditionnelle de

l'absolutisme n'ait pas tardé à susciter des réactions et des critiques. Dans le

domaine de la théorie politique, les auteurs des générations suivantes — tels
Locke, Montesquieu et Rousseau — proposèrent de nombreuses modifica-

1 De cive, Préface; ibid., 1.12; Leviathan (Introd., trad, et notes de François Tricaud,
Editions Sirey, Paris 1971), p. 124.

2 De cive, epistola dedicatoria.



MÉTAPHYSIQUE ET POLITIQUE CHEZ THOMAS HOBBES 53

tions concernant notamment le type de contrat social, les obligations du
souverain envers les citoyens et la limitation de la puissance de l'Etat par la
division des pouvoirs. Telles semblent être, en effet, les premières corrections
qui s'imposent face à la doctrine du Leviathan. Cependant, ce n'est pas
seulement au niveau institutionnel que se fait ressentir le dilemme de la théorie
politique de Hobbes. L'abolition des libertés individuelles n'est qu'un des

symptômes qui doit être replacé dans le contexte plus général d'une théorie
qui n'arrive pas vraiment à saisir l'être de l'homme dans sa dimension éthique
aussi bien que politique. Le paradoxe de la conception hobbésienne semble
être celui d'un Etat qui assure la survie aux dépens de Yexistence proprement
politique des individus. L'acte de fondation de l'Etat se montre en même

temps comme acte de renonciation au politique et de retraite dans la vie
privée. Ce qu'Aristote avait conçu comme trait distinctifde l'être humain, la
vie politique3, ne fait plus partie du mode d'existence du citoyen de Hobbes.
Son être social et politique se voit transféré sans réserve à l'Etat; le monde
politique, une fois l'Etat constitué, devient étranger à l'individu.

Mais le rôle prédominant de l'idée de survie entraîne une dévalorisation
des idées directrices non seulement politiques, mais aussi éthiques. Le
processus vital et la volonté de survie se substituent à l'ancien idéal de l'eu Lf\v, de
la vie heureuse et ayant son accomplissement en elle-même. Le concept de

bonheur, concept-clé et principe ultime de l'éthique antique, se trouve
remplacé par l'idée d'une vie assurée et confortable. Ce n'est plus vers le bonheur
que tendent les aspirations de l'homme, mais vers l'accumulation d'instruments

de puissance. Pareillement, ce n'est plus la praxis, l'activité ayant sa fin
en elle-même, qui se trouve au centre de l'existence humaine, mais la poiesis,
l'activité productrice poursuivant une fin extérieure. L'unique acte politique
auquel l'homme soit appelé — l'acte de contracter le pacte originaire — est

conçu selon le modèle technique d'une production dont l'œuvre est l'Etat;
celui-ci, qui chez Aristote figure au nombre des êtres de nature, est qualifié
expressément d'œuvre d'art ou de machine. Enfin, la fin originaire de la
société civile, l'abolition de l'état de nature, se trouve en quelque sorte
renversée en son contraire. L'Etat lui-même, en effet, dans la mesure où il
s'achève, tend à rétablir un nouvel ordre naturel, un ordre de pure violence
entre lui-même et les citoyens.

Vu sous cet angle, le système politique de Hobbes semble relever d'une
pensée éthique décadente, soit qu'on le compare à l'Ethique d'Aristote, soit
qu'on le mesure aux exigences du libéralisme moderne. Le seul intérêt qu'on
pourrait alors lui porter consisterait à voir en lui l'expression d'un matéria-

3 Le «politeuein», que le jeune Hegel reprendra dans l'idée d'une existence «toute
vouée à la vie publique», d'une vie «dans et avec et pour son peuple» (Über die
wissenschaftlichen Behandlungsarten des Naturrechts», in : Gesammelte Werke, vol. 4,

Hamburg 1968, p. 455).



54 EMIL ANGEHRN

lisme rigoureux, soit encore un témoignage anticipé de l'utilitarisme. Une telle

interprétation risquerait toutefois d'ignorer la portée effective des problèmes
soulevés par Hobbes. En fait, sa pensée, malgré les différences apparentes,
possède de nombreuses affinités avec les positions antiques et modernes, et

elle peut bien contribuer à élucider les problèmes et les fondements de la

philosophie politique. Examinons donc de plus près quelques thèses centrales

de son système et la manière dont Hobbes y reprend en la transformant la

philosophie aristotélicienne.

IL Les bases ontologiques

A première vue, Hobbes se situe aux antipodes exacts d'Aristote. Vers la
fin du Leviathan, il déclare: «Il n'est rien de si absurde que quelques-uns des

anciens philosophes... ne l'aient soutenu. Et je crois qu'il n'est guère possible
d'avancer, en matière de philosophie naturelle, quelque chose de plus absurde

que ce que l'on appelle aujourd'hui la métaphysique d'Aristote, ni de plus
incompatible avec le gouvernement que ce qu'il a dit dans sa politique, ni de

plus ignorant qu'une grande partie de son éthique» (pp. 681-682). Néanmoins,
l'influence du modèle aristotélicien sur Hobbes reste visible, soit que celui-ci

reprenne explicitement des concepts et des thèses d'Aristote, soit qu'il les

modifie à l'intérieur même de présupposés aristotéliciens. Ces affinités, elles-
mêmes ambivalentes, ne concernent pas seulement la politique, mais le
système philosophique dans son ensemble.

Ce système, chez Hobbes, comprend trois parties. Le traité politique De
cive est précédé d'abord du traité anthropologique De homine, qui se trouve
fondé à son tour dans la physique — ou plutôt ontologie — générale du De

corpore. Hobbes tient à souligner l'enchaînement systématique des trois
livres. Si, après avoir publié d'avance la clef de voûte du système, le De Cive,

ceci pour influer sur l'opinion publique face à la guerre civile, Hobbes fait
suivre treize ans plus tard la première partie et encore trois ans plus tard la

deuxième, c'est bien pour mener à chefune œuvre systématique dans laquelle
toute thèse doit trouver sa justification en étant ramenée à ses principes
premiers. Par son recours explicite à une Métaphysique — qui est présentée ici
sous l'ancien titre de «première philosophie» (De corpore II) —, la politique
de Hobbes s'oppose à la plupart des conceptions de son temps4. Face à la crise

4 II s'oppose aussi, en un certain sens, à Aristote lui-même pour qui la référence
directe à la métaphysique s'interdit du fait que la politique n'est pas du nombre des

disciplines théoriques; mais même si la philosophie pratique fait appel à une méthode
spécifique, il est évident que des prémisses ontologiques contribuent à déterminer ses

idées directrices. — Que Hobbes, par ailleurs, justifie la publication séparée du De cive
en faisant valoir ses principes propres, connus par l'expérience et indépendants des

autres parties du système (De cive. Préface au lecteur), ne l'empêchera pas de présenter
comme la véritable méthode scientifique celle qui correspond «à la création des choses
mêmes» et qui commencera par la réflexion logique et la première philosophie (De
corpore. Préface au lecteur).



MÉTAPHYSIQUE ET POLITIQUE CHEZ THOMAS HOBBES 55

de l'ontologie substantialiste, la philosophie pratique du milieu du XVIIe
siècle connaît deux réactions différentes: alors que Descartes restreint les

exigences épistémologiques et avance le programme d'une morale provisoire,
Hobbes au contraire tente de transformer l'éthique en science rigoureuse,

conçue selon les mêmes principes et soumise aux mêmes normes que les

sciences naturelles. La philosophie politique elle-même doit se pratiquer à la
manière de la géométrie. Que la philosophie morale jusqu'alors n'ait pas été

capable de remplir sa tâche la plus urgente, la prévention de la guerre civile,
cela ne tient-il pas uniquement au fait qu'elle n'a pas connu de méthode
«claire et exacte» (De corpore 1.1.7.)? Mais ce n'est pas seulement la méthode,
mais c'est l'ontologie qui, en dernier ressort, fonde la théorie politique. C'est
au niveau ontologique que Hobbes effectue les modifications les plus décisives

vis-à-vis d'Aristote, modifications que plusieurs commentateurs ont
qualifiées de changement de paradigme5.

D'une façon générale, on pourrait caractériser le changement en question
dans le domaine de la philosophie politique par un double dépassement du
substantialisme. Il s'agit dans ce dépassement, premièrement, de passer de la
substance au sujet. Ce passage comporte à son tour une double signification
éthique. Il implique d'une part le remplacement d'une éthique matérielle par
une éthique formelle; et il signifie d'autre part qu'on passe de la société à

l'individu ou encore que la personne privée se substitue à l'homme comme
être social. Que l'homme ne soit plus pensé de façon substantialiste signifie
qu'il ne se définit plus par une essence particulière ou un idéal de vie déterminé,

mais par des critères formels comme l'autonomie ou la conservation de

soi-même; et cela signifie en même temps qu'il est pris en considération
comme individu isolé et non plus comme membre d'une communauté éthique.

Les deux aspects constituent des éléments distinctifs du principe
moderne de liberté, tel qu'il sert de base aux théories du droit naturel. Dans un
deuxième sens, le dépassement du substantialisme vise à la critique du

concept métaphysique de substance avec ses connotations de forme substantielle

et de teleologie. Cette critique ontologique, qui se situe au cœur même de
la critique moderne de la métaphysique, entraîne des conséquences non moins
importantes en philosophie politique. Les écrits de Hobbes font partie des

textes exemplaires où cette interdépendance entre la métaphysique et la
politique peut être étudiée.

Si Hobbes reprend le titre aristotélicien de «première philosophie», c'est

toutefois pour désigner un champ d'investigation plus restreint: ce n'est plus
l'être comme tel, mais l'être matériel qui forme son objet. Le corps et le

mouvement, l'espace et le temps en sont les catégories premières. Les bases

5 Cf. p. ex. Th. A. Jr. Spragens, The Politics of Motion. The world of Thomas
Hobbes, London 1973; M. Riedel, «ParadigmenWechsel in der politischen Philosophie?

Hobbes und Aristoteles», in : O. Hoffe (éd.), Thomas Hobbes. Anthropologie und
Staatsphilosophie, Freiburg i.Ue. 1981, pp. 93-111.



56 EMIL ANGEHRN

ultimes auxquelles cette théorie doit remonter ont été jetées par Galilée: c'est

lui, comme le souligne l'Epître dédicatoire au De corpore, qui le premier a

ouvert la porte à la «physique universelle». Or, dans cette physique, le

concept central auquel seront ramenés tous les autres, est celui de mouvement;

ce qui importe avant tout, c'est l'étude de la «nature du mouvement»
(ibid.). Que tout, en dernier ressort, soit mouvement ou réductible au
mouvement, tel est le principe fondamental du mécanisme universel qui doit servir
de base et de fil conducteur dans tous les domaines de la recherche scientifique.

Si Hobbes attribue à Copernic le mérite de l'avoir appliqué en astronomie,

à Galilée, en physique et à Harvey, en physiologie, c'est bien pour
lui-même qu'il revendique le mérite d'avoir, le premier, appliqué le
mécanisme en philosophie civile et d'avoir fondé par là la science politique6.

Parmi les opérations conceptuelles requises pour établir le mécanisme en

ontologie générale, la première consiste à ramener toutes les sortes de

changement dont parlait l'ontologie, le changement qualitatif, substantiel ou
quantitatif, au seul mouvement local. Cette réduction ontologique correspond au

remplacement, en physique, du qualitatif par le quantitatif, ou encore à la

découverte de la commutabilité des énergies. En même temps, Hobbes adopte
l'autre principe de la nouvelle physique: la loi d'inertie. Celle-ci ne rend pas
seulement superflue la théorie des lieux naturels ; d'une manière plus générale,
elle simplifie la tâche de l'explication théorique en permettant de rendre

compte de la permanence d'un mouvement sans faire appel à des forces de

conservation occultes. En ce sens, elle forme un des présupposés de la nouvelle
idée directrice de conservation de soi ; la vie comme telle n'est rien d'autre que
mouvement7. Enfin, cette théorie du mouvement s'accompagne d'une réduction

considérable de la théorie des causes. N'entrent plus en considération,
parmi les quatre causes aristotéliciennes, que les causes matérielle et efficiente.

Tandis que la cause formelle est reléguée dans le domaine des fictions
métaphysiques, la cause finale n'a de force explicative que dans le domaine de

l'action, mais alors en tant que cause efficiente (De corpore II. 10.7.). Autrement

dit, Hobbes ne retient comme causes que les causes extérieures: la cause
du mouvement d'un corps ne peut lui venir que d'un autre corps (II.9.7.). Ce

qui est évincé par là, c'est cette causation interne qui selon Aristote provient
de l'essence d'un être et qui est cause de son évolution vers sa fin et son
achèvement propres. Est exclue, en d'autres mots, la teleologie au sens
classique du terme. Si Aristote considère comme qualité spécifique de la nature
d'avoir une cause de son mouvement en elle-même (Physique II. L, 192b

13-14), il n'entend pas parler uniquement des êtres naturels au sens restreint —

6 De corpore, Epître dédicatoire au comte de Devonshire.
7 A savoir «la circulation permanente du sang» («comme cela a été démontré par

des preuves irréfutables de mon compatriote, le docteur Harvey»): De corpore
IV.15.12.



MÉTAPHYSIQUE ET POLITIQUE CHEZ THOMAS HOBBES 57

des plantes et des animaux —, mais tout aussi bien de l'homme et même de
l'Etat: les deux sont des êtres de nature, non de l'art.

Comme tel, le simple fait que Hobbes rejette l'idée de finalité ne mériterait
certainement pas d'attention particulière. Déjà en 1620, François Bacon avait
condamné la pensée finaliste comme la corruption la plus pernicieuse de la
philosophie. Si Hobbes, cependant, se distingue des autres auteurs du XVIIe
siècle — de Bacon aussi bien que de Descartes et de Spinoza — en ce qu'il
propose d'exclure la teleologie non seulement des sciences, mais de la
métaphysique elle-même, il importe de voir comment il parvient à ce postulat. Il y
parvient en transformant de manière spécifique ce qui chez Aristote constituait

le fondement ontologique de la finalité: la doctrine de la puissance et de
l'acte. Ce n'est pas par hasard que la réfutation de la teleologie forme la fin
d'un chapitre du De corpore qui s'intitule «de potentia et actu».

Dans ce traité, Hobbes commence par assimiler les catégories de puissance
et d'acte à celles de cause et d'effet8, pour identifier, ensuite, la distinction de

puissances active et passive à celle de causes efficiente et matérielle ou encore
de corps actifet passif. Deux corps, dont l'un met en mouvement l'autre (ou le

modifie de quelque manière que ce soit), constituent respectivement les

puissances active et passive l'un par rapport à l'autre. De même qu'il n'existe que
des causes externes, il n'y a de puissance que par rapport à un autre; on ne
parle de puissance que parce qu'un corps peut soit agir sur un autre soit subir
les effets d'un autre (De corpore II. 10.6.). Considérée en elle-même, aucune
puissance, ni active ni passive, «n'est puissance au sens strict» (II. 10.3). Par
cette assimilation des puissances aux corps mêmes, Hobbes supprime l'état de
tension entre la potentialité et l'actualité; en elles-mêmes, les deux grandeurs
deviennent indiscernables.

Si l'on compare ces thèses au traité aristotélicien de la puissance et de l'acte,
on constate d'emblée une divergence radicale. Le 9e livre de la Métaphysique
commence par distinguer deux acceptions du terme de puissance dont la

première, selon Aristote, est certes la plus répandue, mais non pas la plus
importante en métaphysique (IX. 1., 1045b36). Or c'est elle seule que Hobbes a

en vue: c'est la puissance par rapport à un mouvement ou, comme l'exprime
Aristote, la puissance en tant que principe de changement dans un autre
1046a 11 C'est le domaine des puissances relationnelles qui par définition se

rapportent à un autre qu'elles-mêmes. Si Hobbes d'une part réduit toutes les

puissances à des puissances de cet ordre, il effectue d'autre part une seconde
réduction à l'intérieur de cet ordre même. Aristote y avait distingué les

puissances rationnelles et les puissances irrationnelles, ou comme on pourrait
peut-être dire: les puissances mécaniques et les puissances de l'action. Un de

8 Les deux ne se distinguent que par la perspective temporelle : nous parlons de cause
par rapport à un effet déjà réalisé, de puissance par rapport à un effet futur (De corpore
II.10.1.).



58 EMIL ANGEHRN

leurs critères distinctifs9 est le suivant: alors que dans le cas des puissances
mécaniques, la co-présence d'une puissance active et d'une puissance passive
correspondante entraîne immédiatement l'acte (le corps chaud et le corps
froid, mis en contact, se transmettent leur chaleur), dans le domaine de l'agir,
ce passage à l'acte ne se fait que moyennant un désir ou une décision (IX.2. et

IX.5.). Que Hobbes ignore cette distinction et ramène toutes les puissances à

des puissances mécaniques, n'est évidemment que la contrepartie de sa
réfutation du libre arbitre.

Mais ce n'est pas seulement par cette réduction aux puissances mécaniques

que Hobbes tend à dissiper ce qui avait été une des doctrines capitales de la

Métaphysique d'Aristote. Cette réduction s'opère, on l'a vu, à l'intérieur du

premier type de puissances, à savoir des puissances relatives au mouvement.
Aristote distingue un autre type, dont l'actualisation n'est pas un mouvement,

une kinesis, mais une activité ou actualité au sens strict, une energeia.
La puissance ici n'est pas définie par sa relation à un autre, elle se rapporte au
sujet lui-même dont on dit qu'il est en puissance ou en acte. C'est cette
puissance non-relationnelle qui constitue d'après Aristote le sens primordial
de potentialité en métaphysique; chez Hobbes, elle fait complètement défaut.
La distinction des deux types de puissance — celle qui se réalise dans un
mouvement et par rapport à un autre, et celle qui se réalise dans une activité
du sujet lui-même — est alors reprise par Aristote pour caractériser les deux

types d'action humaine, la «production» et la «praxis»; et de même qu'en
ontologie, une dignité supérieure revient à Yenergeia par opposition à la

kinesis, de même en éthique l'activité «pratique» est mise au-dessus de
l'activité «poiétique» (Métaphysique IX.8.). Si déjà la vie comme telle est «une
praxis, non une poiesis» (Politique I.4., 1254a7), à plus forte raison son

accomplissement interne, le bonheur, doit-il être conçu comme une «activité
(energeia) de l'âme» (Eth. Nie. I.6., 1098a 16). En ontologie comme en éthique,
Hobbes renverse cet ordre des valeurs: comme il ne conçoit de puissances que
kinétiques, de même l'activité humaine est mise au service de la volonté de

puissance et dépourvue de toute fin interne. En ne reprenant que de façon
partielle — et partiale — la doctrine de la puissance et de l'acte, Hobbes
élimine la forme de teleologie qui importait avant tout en éthique: la teleologie

comme mode de réalisation de soi, l'idée d'une réalisation ayant sa fin en

elle-même, dans sa propre perfection. Chez Aristote, la vie biologique a sa fin
non pas dans sa simple conservation, mais dans sa perfection immanente,
dans l'eu Çfjv ou le bonheur; de même, en politique, l'Etat est bien créé «pour
vivre, mais existe pour bien vivre» (Politique I.2., 1252b29-30). Hobbes, qui
dans le cadre de son ontologie ne peut pas vraiment penser l'idée d'un
achèvement interne, en arrive finalement à la conclusion exactement opposée. La

' Aristote distingue un second critère selon lequel les puissances rationnelles sont
«puissances de contraires, tandis que les puissances irrationnelles ne sont puissances
que d'un seul effet». Métaphysique IX.2., 1046b4-7.



MÉTAPHYSIQUE ET POLITIQUE CHEZ THOMAS HOBBES 59

fin ultime de l'Etat, selon lui, consiste dans la conservation et l'assurance de la
vie comme telle.

III. Le fondement anthropologique

Pour faire ressortir avec plus de netteté les connexions qui rattachent la

politique à la métaphysique, il faudrait poursuivre ces liens à travers le moyen
terme du système, l'anthropologie. Nous n'en retiendrons ici que deux notions
centrales : la notion de désir ou tendance — conatus — et la notion de bonheur.
Ce sont deux notions par lesquelles l'anthropologie hobbésienne semble se

situer à proximité immédiate d'Aristote, et aux antipodes, par exemple, d'une
éthique moderne comme celle de Kant. Mais là encore, on verra s'opérer la
même inversion à l'intérieur d'un cadre commun: les deux notions, point de

départ et fondement de l'éthique aristotélicienne, en viendront à revêtir
une signification tout à fait différente, même opposée, dans le système de
Hobbes.

Le premier terme — le conatus ou la tendance — s'inscrit directement dans

l'ontologie du mouvement. Il désigne la cause du mouvement, qui, selon

Hobbes, n'est rien d'autre que la première partie infime et imperceptible du

mouvement naissant. La cause du mouvement est elle-même mouvement,
mais « un mouvement à travers un point et un instant» (De corpore III. 15.2.).
Le même terme — conatus. pris au sens de tendance ou de désir — sert ensuite
à désigner l'origine des actions humaines10; il désigne, de façon analogue, les

«petits commencements de mouvement qui sont intérieurs au corps de

l'homme», avant qu'ils n'apparaissent en des «actions visibles» (Leviathan,
pp. 46-47). Cette tendance se réalise sous deux formes, positive et négative,
comme appétit et aversion. Les prédicats de valeur y sont immédiatement
relatifs: est appelé bon, l'objet de désir, mauvais, l'objet de répulsion. A
première vue donc, nous sommes en face d'une adaptation exacte de l'éthique
aristotélicienne, et Hobbes lui-même confirme : «C'est à bon droit qu'Aristote
définit le bien comme ce vers quoi tendent tous les hommes» (De homine
11.4). En vérité, la correspondance verbale ne fait que dissimuler la divergence
totale des idées. Alors que chez Aristote le terme final du désir ne sera autre
que le bonheur lui-même, Hobbes définit la fin ultime en fonction de la

conservation de soi-même. C'est celle-ci qui est «le bien suprême pour
chacun» (De homine 11.6.). Tous les autres critères, comme la jouissance ou la
perfection interne, sont subordonnés au critère d'utilité par rapport à la

conservation de la vie. Le rapport avec la critique de la teleologie est mani-

10 Hobbes distingue, dans le comportement humain, deux sortes de mouvement, le

mouvement vital et inconscient — par exemple les processus organiques — et le
mouvement animal ou volontaire, dont font partie toutes les actions proprement dites:
Leviathan, p. 46.



60 EMIL ANGEHRN

feste : alors que Yorexis, chez Aristote, est définie par sa relation à l'essence de

l'homme et désigne la tendance à la réalisation de cette essence, le conatus chez

Hobbes est vide et sans direction déterminée; il ne connaît pas de rapport à

une essence à réaliser, mais seulement au mouvement vital qui le précède et

qu'il renforce. Le soutien à ce mouvement est la mesure du bien, au lieu que
celui-ci soit évalué selon la valeur intrinsèque du désir et que soit posée la

question classique de discerner le bien réel du bien apparent.
L'autre concept-clé, le concept de bonheur, présente la même ambiguïté.

D'une part, Hobbes paraît partager le point de vue de l'eudémonisme ancien

en prenant comme point de départ le désir, dont le bonheur par définition
constitue la fin ultime. Mais en fait, Hobbes nous en propose, en accord avec
les modifications ontologiques, une définition tout à fait différente. Le
bonheur, selon lui, est «une continuelle marche en avant du désir, d'un objet à un
autre, la saisie du premier n'étant encore que la route qui mène au second»

(Leviathan, p. 95). Alors que l'ancienne idée de bonheur impliquait
l'accomplissement et la perfection interne, l'idée du désir s'engendrant et se perpétuant

lui-même mène à la progression à l'infini, dont Aristote estimait qu'elle
supprime l'orientation téléologique et la notion de fin elle-même (p. ex.

Métaphysique II.2.). Tout but retombe à l'état de moyen, le moyen devient fin
en lui-même. Cette inversion interne du vouloir, finalement, aboutit à ce que
le concept de bonheur est supplanté par celui de puissance. Comme telle, la

puissance — ou le pouvoir — est le moyen par excellence, elle est ce qui nous
permet de réaliser des fins. Mais dans la progression à l'infini où toute fin se

perd, c'est le moyen lui-même qui se trouve transformé en fin, en sorte que
Hobbes en vient à reconnaître la volonté de puissance comme la tendance
fondamentale «de toute l'humanité» (Leviathan, p. 96)11.—

La philosophie de Hobbes a jusqu'ici été caractérisée par deux traits
dominants : par le rapport ambivalent à Aristote d'une part, et par les relations
internes entre la métaphysique et la politique d'autre part. D'une part, en

partant de données anthropologiques comme la tendance, le désir et le
bonheur, Hobbes semble renouveler la méthode de l'éthique antique et inscrire sa

politique dans le cadre d'une éthique téléologique ou eudémoniste ; en réalité,
il reprend les concepts de celle-ci pour les transformer en leur contraire, pour
substituer, finalement, le moyen à la fin, la conservation de soi et la puissance
au bonheur. D'autre part, ces thèses politiques reposent sur la métaphysique
de Hobbes, ou plus exactement: l'aristotélisme ambivalent de sa politique

" Pour faire le bilan des conséquences anthropologiques et éthiques découlant de la
révision des bases ontologiques, il faudrait ajouter: 1. la transformation des qualités
éthiques, soumises au même dynamisme de la volonté de puissance (les «vertus» ne
désignent plus des perfections en elles-mêmes; elles sont appréciées en fonction de la

«supériorité» et reposent «sur une comparaison»: Leviathan, p. 64); 2. la transposition

mécaniste des notions centrales de la psychologie morale (comme la délibération, la
décision, la volonté et la liberté : cf. Leviathan, chap. VI).



MÉTAPHYSIQUE ET POLITIQUE CHEZ THOMAS HOBBES 61

renvoie à la manière dont il modifie la métaphysique classique, modification
qui comporte l'élimination des causes et puissances internes, la réduction de

l'ontologie à une théorie du mouvement, la substitution du mécanisme à la
teleologie substantielle. Sur le plan ontologique aussi bien qu'éthique, la
philosophie de Hobbes marque le point de passage de la tradition métaphysique à

la philosophie moderne. Elle se présente, en quelque sorte, comme figure de

transition, qui ne réussit ni à dépasser complètement les fondements dont elle
veut se détacher, ni à formuler d'une manière cohérente les principes de la
pensée nouvelle. Les problèmes et les difficultés de sa théorie tiennent, entre
autres, à cette position intermédiaire. Hobbes tente de formuler les principes
nouveaux, mais il le fait à l'aide de moyens conceptuels ressortissant à la
position qu'il dépasse. Pourtant, il serait bien faux de ne voir dans son système

que la déformation d'une philosophie qu'il juge lui-même périmée. Dans ses

apories mêmes, Hobbes expose pour ainsi dire les problèmes et l'état de la
question de la philosophie moderne. Ce n'est qu'en faisant voir ce potentiel et
cette vérité historiques que la philosophie de Hobbes est appréciée à son juste
titre.

IV. La modernité de Hobbes

L'œuvre de Hobbes contient l'ébauche d'une théorie moderne, voire d'une
théorie de la modernité. Elle reflète aussi bien la dissolution de l'ordre
métaphysique et religieux que la crise des structures féodales et corporatives. Le
principe de la liberté individuelle est réclamé comme fondement d'une société

qui ne trouve plus ses appuis dans un ordre cosmique universel. En allant
au-delà de son époque, Hobbes esquisse l'idée de la liberté bourgeoise, la
liberté du privé, de la propriété et de la concurrence, et il semble même

anticiper des tendances sous-jacentes à l'essor de l'économie capitaliste. Sur le
plan de l'histoire des idées, il abandonne la vue essentialiste de l'homme et
s'achemine vers une conception de la subjectivité semblable à celle qui
constituera le principe central de la philosophie moderne. Toutefois, c'est dans la
mesure même où il reste, malgré tout, attaché à la pensée métaphysique qu'il
ne parvient pas à élaborer les principes de la subjectivité moderne et que sa

conception se pervertit en naturalisme. Hobbes partage, pour ainsi dire, la
partie destructrice de l'affirmation de la modernité — la critique du substantialisme

— sans disposer pour autant des moyens conceptuels pour penser le

principe de subjectivité. Pour saisir aussi bien les perspectives ouvertes par
son projet que les imperfections de sa réalisation, il peut être utile de jeter un
coup d'œil sur l'évolution de la théorie politique après Hobbes. Nous laisserons

de côté les modifications qui ont trait aux institutions pour ne retenir que
des aspects concernant les fondements éthiques de l'Etat.

Chez Hobbes, éthique et politique ne forment qu'une discipline unique. La
philosophie morale est la doctrine du droit naturel, ou plus exactement de la



62 EMIL ANGEHRN

loi naturelle (De cive, Epître dédicatoire), laquelle n'est rien d'autre que
l'ensemble des règles permettant d'atteindre le but primordial, la conservation de

la vie (De cive 2.1.), et qui de ce fait comprend elle-même les prescriptions
portant sur la formation de l'Etat (2.2.). De cette convergence entre morale et

politique résulte l'identification de la moralité et de la légalité (De cive, Préf. et

passim). Mais en même temps, Hobbes tient à ne pas tout soumettre à la

juridiction de l'Etat. Lui sont soustraits non seulement la conscience et la

conviction comme telles, mais encore tous les actes moralement indifférents

appartenant à la vie privée. Nos actes, dans la vie publique, sont soumis à des

normes, mais ils sont libres «dans le secret» (Leviathan, p. 385). Ce sont ces

thèses qui annoncent la séparation de la conscience et de la politique, de

l'homme et du citoyen, et qui marquent le point de départ de l'éthique
moderne. Chez Hobbes, il est vrai, tout le domaine qui s'affranchit de la

compétence civile échappe en même temps au tribunal moral. Ce n'est qu'en
approfondissant les distinctions avancées par Hobbes qu'il sera possible de

concevoir le sujet lui-même, dans son for intérieur, comme base de la
juridiction morale et de transformer l'état de séparation entre le privé et la vie
civile en état de tension et d'opposition radicale.

De cette évolution de la philosophie politique amorcée par Hobbes, on ne
retiendra ici que deux aspects qui mettent en évidence le problème soulevé par
Hobbes; ils peuvent être illustrés par les noms de Kant et de Hegel ou, plus
précisément, par l'idée d'une morale autonome, d'une part, par la distinction
entre l'Etat et la société civile-bourgeoise, d'autre part.

Kant achève la distinction proposée par Hobbes et en renverse l'ordre
interne. Il élargit le champ de la conscience privée, qui chez Hobbes figure

pour ainsi dire comme reste non-intégré de l'état de naturel2, et il en fait
l'instance d'une morale autonome qui revendique ses droits indépendamment
de la légalité et s'avère plus fondamentale que celle-ci. La réfutation de

l'eudémonisme, principe d'hétéronomie, va de pair avec une autre légitimation
de l'Etat: ce n'est pas par rapport à la conservation de soi et comme
application de la raison pragmatique que l'institution de l'Etat s'impose. L'Etat,
condition de compatibilité de la liberté de tous, est une implication non de nos
fins naturelles, mais de la législation a priori de la raison pratique13. L'état
naturel, parmi les individus aussi bien que parmi les sociétés, n'est pas un état
instable et menacé, mais immoral au sens strict. D'autres modifications
s'ensuivent de cette justification plus exigeante de l'Etat, tels la division des

pouvoirs, la liberté de l'opinion non seulement privée, comme chez Hobbes,
mais publique, l'obligation du souverain à l'égard de l'Etat, les droits des

12 R. Koselleck, Kritik und Krise, Frankfurt a.M. 1973, p. 30.
13 Telle est la thèse d'un chapitre qui porte le sous-titre «Contre Hobbes» (2e partie

du traité «Sur le lieu commun: 'cela est bon en théorie, mais ne vaut rien pour la
pratique' ».



MÉTAPHYSIQUE ET POLITIQUE CHEZ THOMAS HOBBES 63

citoyens envers le souverain. Toutes ces modifications présupposent le principe

d'autonomie morale et la notion moderne de subjectivité; à leur lumière,
la politique hobbésienne, malgré son anti-aristotélisme déclaré, paraît encore
attachée à un style de pensée substantialiste. Ce n'est qu'en étant défini en

termes de subjectivité, et non de mouvement, que l'individu acquiert une
spécification éthique en lui-même.

Il l'acquiert, il est vrai, chez Kant, au prix de l'exclusion de tout élément
eudémoniste. Si Kant en ceci nous présente l'antithèse exacte d'Aristote et de

Hobbes, c'est la partialité propre de sa conception qui sera une des impulsions
de la philosophie pratique de Hegel. Dès ses débuts, celle-ci est marquée par
l'effort de surmonter cette double partialité et de réconcilier les exigences
légitimes des deux positions. Une éthique adéquate doit pouvoir rendre

compte des deux: du postulat d'autonomie et de l'être social et historique de

l'homme. Telle est l'intuition centrale qui détermine la distinction célèbre

entre la moralité et la vie éthique, distinction qui se reproduit en quelque sorte
à l'intérieur de la vie éthique elle-même, où elle revêt la forme d'une opposition

entre la société bourgeoise et l'Etat. Ce que Hegel veut mettre au point
par cette formule, c'est bien ce que Hobbes déjà avait entrevu: la situation du
bourgeois s'affranchissant de la totalité organique de l'Etat, la naissance des

libertés civiles résultant de la dissolution de l'ordre féodal. Mais en radicali-
sant cette distinction, Hegel en vient à réorganiser complètement la structure
de l'Etat hobbésien. Ce qui chez Hobbes constituait le fondement anthropologique

de l'Etat, les désirs et les besoins avec leur tendance immanente à

l'infini, Hegel le détache de l'Etat et le réserve au système social subordonné de
la société bourgeoise. Celle-ci est régie par le jeu des intérêts particuliers qui ne
connaissent ni critère ni mesure. A l'encontre des vues avancées par les

théories du droit naturel, Hegel estime que nul Etat ne peut se fonder sur un
pacte originel ou, plus généralement, sur la volonté et les intérêts des individus
associés. A l'opposé d'un tel «atomisme» social, Hegel pense devoir recourir à

un autre principe, complémentaire de l'autonomie individuelle, au principe
d'une vie éthique précédant les individus et se réalisant dans l'histoire des

nations et des peuples.
On sait que l'opposition entre la moralité et la vie éthique constitue un des

points litigieux non seulement dans les discussions portant sur Hegel, mais
dans les controverses actuelles en philosophie morale. De même, la distinction

entre la société et l'Etat n'est pas restée le fondement incontesté de la
théorie politique14. Mais même si la conception hégélienne ne peut être
considérée comme la solution définitive du problème, toujours est-il qu'elle
met bien en évidence un des points critiques de la théorie de Hobbes. Si le

14 Alors que Marx, par exemple, dénonce cette opposition comme l'erreur capitale de
Hegel (dans sa Critique de la philosophie de l'Etat de Hegel), d'autres y voient
l'expression d'une dualité transhistorique et inévitable (cf. p. ex. P. Koslowski, Gesellschaft

und Staat. Ein unvermeidlicher Dualismus, Stuttgart 1982).



64 EMIL ANGEHRN

citoyen chez Hobbes ressemble au bourgeois hégélien en ce qu'il partage avec
celui-ci ce que Hegel appelle la «nullité politique»15, il en est en même temps
radicalement distinct, parce qu'il n'a pas part, au-delà de son existence
bourgeoise privée, à la dimension complémentaire d'une vie fondamentalement
sociale et politique. Hegel reconnaît dans l'émancipation du privé le prix de la

stabilisation de l'Etat; il reconnaît, dans sa théorie de la société bourgeoise, la

valeur éthique relative du désir de bonheur et de l'intérêt des particuliers —

ceci avec Hobbes et contre le rigorisme kantien. Mais en insérant le «système
des besoins» dans le cadre plus englobant d'une communauté éthique, il
limite le dynamisme des besoins et prévient l'inversion des moyens en fins, du
désir en volonté de puissance.

Hobbes n'arrive pas à synthétiser les deux côtés, parce qu'il n'arrive pas à

penser le concept moderne de subjectivité, c'est-à-dire à concevoir la subjectivité

comme étant à la fois individuelle et universelle. Il adopte le point de

vue de la modernité en partant des droits de l'individu; mais il ne peut penser
l'universel que comme instance extérieure, non comme fin propre de l'individu.

Le concept de subjectivité n'est pas encore approfondi au point de

pouvoir servir de fondement à la détermination de l'universel lui-même,
comme ce sera le cas dans la philosophie transcendantale. C'est par suite de ce

manque conceptuel que les droits de l'individu, base première du droit naturel,

dans l'Etat de Hobbes se voient abrogés ou soumis à un universel qui ne les

laisse pas subsister comme tels.

V. La vérité historique de Hobbes

La théorie de Hegel, comme celle de Kant, met en relief la position
intermédiaire qu'occupe la philosophie de Hobbes, à mi-chemin entre la pensée

traditionnelle, qu'elle veut dépasser, et les perspectives d'une philosophie
moderne, qu'elle tente de formuler, sans disposer pour cela de moyens
conceptuels appropriés. Vis-à-vis d'Aristote, elle nous apparaît comme une

position réductrice, et ceci à plusieurs égards. En métaphysique, la théorie des

formes substantielles est remplacée par une physique universelle du mouvement,

la teleologie par le mécanisme; en anthropologie, la primauté du
pratique est supplantée par celle de la «poiesis», l'aspiration au bonheur par la

volonté de puissance; en politique, l'être social de l'homme est évincé au

profit de l'individualisme égoïste, l'Etat, de fin qu'il était, devient moyen,
d'institution éthique, il est dégradé en instrument de survie. Si Hobbes se

distingue de ses contemporains et successeurs immédiats précisément en ce

qu'il semble reprendre les prémisses aristotéliciennes d'une ontologie générale
et d'une éthique téléologique, la transformation naturaliste qu'il fait subir à

15 Op. cit. (note 3), p. 458.



MÉTAPHYSIQUE ET POLITIQUE CHEZ THOMAS HOBBES 65

ces fondements aboutit à faire de sa philosophie politique l'antithèse exacte de

celle d'Aristote.
Pourtant, on aurait tort de ne retenir de ces transformations que le bilan

négatif. En se détournant délibérément de la philosophie traditionnelle, Hobbes

nous fait voir en même temps ce qu'on pourrait appeler la vérité historique

de son œuvre. On pourrait parler, plus précisément, d'une double vérité
historique de la philosophie de Hobbes.

On peut en parler d'abord en ce sens que cette philosophie exprime les

postulats de la pensée moderne, les droits de l'individu et de la liberté
subjective. Elle exprime la conscience de la modernité, pour laquelle la conciliation

de l'universel et du particulier, de l'individu et de la société, n'est plus
assurée par une harmonie préétablie ou par un ordre cosmique. Hobbes rend

compte du problème de la modernité, qui consiste justement dans le fait que
cette unité est devenue problématique. Et il essaie d'y répondre en concevant
l'Etat comme implication nécessaire de la volonté de survie individuelle. Si

toutefois sa théorie de l'Etat aboutit à la suspension de ces mêmes droits de

l'individu, c'est parce qu'elle ne parvient à penser le principe de subjectivité
que sous la forme d'un individualisme naturaliste. Kant et Hegel ont indiqué
les deux aspects sous lesquels l'universel, pour ainsi dire, doit être réapproprié
par l'individu : comme universalité morale et comme nature sociale de l'homme.

S'il est vrai que la position de Hobbes forme le point de départ de la

politique moderne, ce n'est cependant qu'en passant outre à sa position qu'on
peut expliciter la vérité historique qu'elle contient. Les droits de l'individu
qu'elle réclame contre la politique antique ne sont reconnus à leur juste titre
que lorsque le concept de subjectivité est approfondi au point de contenir en
lui-même le principe d'universalité. En ce sens, on pourrait donc voir la vérité
historique de Hobbes dans le fait qu'il exprime le problème de la philosophie
politique tel qu'il se pose pour l'ère moderne: le problème de l'unité de

l'individu et de la société au moment où leur harmonie naturelle et la
légitimation transcendante de l'Etat se sont perdues. Son mérite serait d'avoir posé
le problème, même s'il ne parvient ni à l'expliquer en termes adéquats ni à le

résoudre d'une manière satisfaisante.
On peut se demander, toutefois, s'il n'y a pas une autre vérité à déchiffrer

dans la philosophie de Hobbes, une vérité qui appartient à une autre couche
du même problème et qui se manifeste dans les lacunes et la partialité mêmes
de sa philosophie. Celle-ci, en effet, ne forme pas seulement le point de départ
de la politique moderne, elle est en plus le symptôme de tendances immanentes

à la modernité. Elle nous fait voir l'ambivalence de la modernité
elle-même. Elle anticipe l'évolution partielle et unilatérale du nouveau principe

de subjectivité, partialité qui sera envisagée par la philosophie moderne
sous divers titres: comme rationalité restreinte de l'entendement, comme
raison technique et instrumentale, comme différenciation des sphères culturelles

et désagrégation de l'unité substantielle. Au-delà des tendances unila-



66 EMIL ANGEHRN

térales de la raison subjective, il faudra mentionner les tendances destructrices
ou régressives provenant de cette hégémonie de la raison technique, du
subjectivisme, de la volonté de puissance. Ces tendances destructrices aussi se

trouvent en partie anticipées par Hobbes, que ce soit dans sa description de

l'état naturel ou dans la rigidité de son étatisme. Sa théorie porte l'empreinte
de tendances historiques qui en partie marquent le présent encore davantage

que le siècle de Hobbes. Le mécanisme que Hobbes érige en principe régulateur

de l'ontologie aussi bien que de la vie sociale sera dénoncé par Schiller,
Hegel et Marx comme principe d'aliénation de la civilisation moderne. Que
l'esquisse de ces tendances chez Hobbes ne soit pas présentée sur le même ton
critique que chez ces auteurs, tient évidemment à sa position historique. Sa

philosophie n'entrevoit pas encore cette radicalisation du subjectivisme, qui
rendra manifestes les ambiguïtés internes de celui-ci; elle ne perçoit pas

encore cette inversion de l'émancipation en régression, du progrès en
déchéance que, trois siècles plus tard, Horkheimer et Adorno décriront sous le

titre d'une Dialectique de la Raison. Pour discerner les tendances destructrices

comme le potentiel affirmatif de la modernité, il fallait aller au-delà de la

philosophie et du temps de Hobbes. Sa théorie reste le témoignage d'une
situation historique où la continuité de la tradition métaphysique est rompue,
sans que les fondements de la pensée subjectiviste soient acquis ni ses
implications rendues transparentes. Néanmoins, sous les deux aspects, sa théorie
contient un noyau de vérité historique: une vérité historique dans ce qu'elle
proclame et postule d'une part, dans ce qu'elle exprime et laisse entendre sans

en disposer et pouvoir le dire explicitement, d'autre part. C'est bien à ce
double titre que Hobbes peut être compté parmi les initiateurs de la
philosophie moderne.


	Métaphysique et politique chez Thomas Hobbes

