Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 37 (1987)

Heft: 1

Artikel: Métaphysique et politique chez Thomas Hobbes
Autor: Angehrn, Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381325

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381325
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 119 (1987), P. 51-66

METAPHYSIQUE ET POLITIQUE
CHEZ THOMAS HOBBES

EMIL ANGEHRN

En histoire de la philosophie, Thomas Hobbes est considéré comme un des
grands fondateurs de la philosophie moderne. Vers le milieu du X VII¢ siecle, 1l
accomplit pour la philosophie politique la tiche qu’avaient accomplie, peu
auparavant, Galilée pour la science de la nature, Descartes pour la métaphy-
sique et Bacon pour la théorie de la science. Leur ceuvre commune est de
marquer la rupture avec la pensée antique et médiévale et de formuler les
principes de la pensée moderne.

Or, parmi ces novateurs, Hobbes occupe une place spéciale. Alors que
Galilée, Descartes et Bacon restent les maitres incontestés de la pensée
moderne méme la ou celle-ci s’en éloigne de plus en plus, la philosophie
politique de Hobbes, déja peu aprés sa parution, se trouve exposée a des
critiques diverses et radicales. Aux yeux de beaucoup, elle parait contraire aux
intentions profondes de la modernité, comme n’étant rien d’autre que P'ex-
pression de I’absolutisme illimité, voire du totalitarisme. D’autres, par contre,
reconnaissent en Hobbes un précurseur des idées bourgeoises et libérales.
C’est une ambiguité fonciére qui caractérise la position de Hobbes a ’aube de
I’ére moderne. Elle ne concerne pas uniquement et méme pas en premier lieu
la dimension politique de sa pensée. D’une fagon plus générale, on peut dire
que I’ceuvre de Hobbes ne se range qu’en partie parmi les documents de la
pensée moderne naissante. En méme temps, elle reste tributaire de la tradi-
tion, a tel point qu’on pourrait tout aussi bien la définir comme position
intermédiaire entre la philosophie traditionnelle et la philosophie moderne.
L’aspect monolithique et clos de son systéme recouvre, en effet, des tensions
implicites provenant de cette position intermédiaire et touchant jusqu’aux
principes mémes de sa pensée.

Pour examiner de plus pres les raisons et les conséquences de cette ambi-
guité, nous placerons I’ccuvre de Hobbes dans son contexte historique en
tichant de faire ressortir, d’une part, les rapports eux-mémes ambigus qu’elle
entretient avec la politique ancienne et notamment avec la philosophie
d’Aristote. Et nous étudierons d’autre part la maniére dont Hobbes énonce les
principes et forme le point de départ de la philosophie politique moderne. La
signification de Hobbes dans I’histoire de la pensée réside justement dans la
revendication d’un fondement nouveau en philosophie politique. L’insuffi-
sance de ce fondement et les dilemmes de la théorie de Hobbes résulteront de
ce qu’en fait Hobbes ne transcende pas vraiment les schémas de pensée hérités



52 EMIL ANGEHRN

et élabore un programme nouveau par des moyens conceptuels traditionnels
et inadéquats. Cependant, la partialité méme de sa pensée pourra nous faire
voir des traits significatifs de la philosophie moderne comme telle. Il s’agira
donc, aprés une présentation sommaire des théses centrales de la philosophie
politique de Hobbes (I), d’examiner d’abord les relations entre la philosophie
et ses fondements ontologiques (II) et anthropologiques (III) de méme que les
rapports de la philosophie hobbésienne avec Aristote ; puis de préciser en quoi
consiste la modernité de la philosophie de Hobbes (IV) et dans quel sens on
peut parler d’'une vérité historique de sa pensée (V).

1. Les theses centrales

La nécessité de la société civile, selon Hobbes, résulte directement des
conséquences destructrices de I’état de nature, lequel peut se définir par les
deux formules célebres bellum omnium contra omnes' et homo homini
lupus?. En antithése stricte a Aristote, pour qui ’homme de par sa nature est
un étre destiné a la vie en société, un animal politique (Politique1.2., 1253a2),
I'individu chez Hobbes est congu comme un étre fonciérement égoiste et mii
par le seul intérét de conserver sa vie propre. Etant doués de forces physiques
et intellectuelles approximativement égales et faisant valoir leur droit illimité
a tout, les hommes se trouvent les uns en face des autres dans un état de
compétition, de défiance et de menace perpétuelles. L’unique moyen d’assurer
sa sécurité consiste pour chacun a acquérir la plus grande puissance possible.
Comme "augmentation unilatérale du pouvoir ne fait que provoquer la crois-
sance du pouvoir adverse, I’état de nature se révele étre un état — réel ou
virtuel — de guerre. Pour échapper a celle-ci, Hobbes n’entrevoit d’autre
solution que le renoncement universel au pouvoir au profit du monopole du
pouvoir de I’Etat. Le passage a I’état civil s’effectue au moyen du contrat
social, contrat conclu par chacun avec chacun et ayant pour objet la cession
simultanée et réciproque du pouvoir. Il n’y a point de contrat entre le peuple et
le souverain; celui-ci n’est pas lié par ses mandataires, il se situe au-dela du
droit. Le contrat est un contrat de soumission a un tiers; il rend possible
I’établissement du pouvoir supréme par I’engagement unilatéral des ci-
toyens.

I1 semble bien compréhensible que cette légitimation inconditionnelle de
I’absolutisme n’ait pas tardé a susciter des réactions et des critiques. Dans le
domaine de la théorie politique, les auteurs des générations suivantes — tels
Locke, Montesquieu et Rousseau — proposérent de nombreuses modifica-

! De cive, Préface; ibid., 1.12; Léviathan (Introd., trad. et notes de Frangois Tricaud,
Editions Sirey, Paris 1971), p. 124.
2 De cive, epistola dedicatoria.



METAPHYSIQUE ET POLITIQUE CHEZ THOMAS HOBBES 53

tions concernant notamment le type de contrat social, les obligations du
souverain envers les citoyens et la limitation de la puissance de I’Etat par la
division des pouvoirs. Telles semblent étre, en effet, les premiéres corrections
qui s'imposent face a la doctrine du Léviathan. Cependant, ce n’est pas seu-
lement au niveau institutionnel que se fait ressentir le dilemme de la théorie
politique de Hobbes. L’abolition des libertés individuelles n’est qu’un des
symptomes qui doit étre replacé dans le contexte plus général d’une théorie
qui n’arrive pas vraiment a saisir ’étre de ’homme dans sa dimension éthique
aussi bien que politique. Le paradoxe de la conception hobbésienne semble
étre celui d’un Etat qui assure la survie aux dépens de existence proprement
politique des individus. L’acte de fondation de I’Etat se montre en méme
temps comme acte de renonciation au politique et de retraite dans la vie
privée. Ce qu’Aristote avait congu comme trait distinctif de I’€tre humain, la
vie politique3, ne fait plus partie du mode d’existence du citoyen de Hobbes.
Son étre social et politique se voit transféré sans réserve a I’Etat; le monde
politique, une fois I’Etat constitué, devient étranger a I'individu.

Mais le réle prédominant de 1'idée de survie entraine une dévalorisation
des idées directrices non seulement politiques, mais aussi éthiques. Le pro-
cessus vital et la volonté de survie se substituent a I’ancien idéal de I’e0 {fjv, de
la vie heureuse et ayant son accomplissement en elle-méme. Le concept de
bonheur, concept-clé et principe ultime de I’éthique antique, se trouve rem-
placé par I'idée d’une vie assurée et confortable. Ce n’est plus vers le bonheur
que tendent les aspirations de ’homme, mais vers I’accumulation d’instru-
ments de puissance. Pareillement, ce n’est plus la praxis, ’activité ayant sa fin
en elle-méme, qui se trouve au centre de I’existence humaine, mais la poiesis,
Iactivité productrice poursuivant une fin extérieure. L’unique acte politique
auquel ’homme soit appelé — I’acte de contracter le pacte originaire — est
congu selon le modeéle technique d’une production dont I’ceuvre est I’Etat;
celui-ci, qui chez Aristote figure au nombre des étres de nature, est qualifié
expressément d’ceuvre d’art ou de machine. Enfin, la fin originaire de la
société civile, I’abolition de I’état de nature, se trouve en quelque sorte ren-
versée en son contraire. L’Etat lui-méme, en effet, dans la mesure ou il
s’achéve, tend a rétablir un nouvel ordre naturel, un ordre de pure violence
entre lui-méme et les citoyens.

Vu sous cet angle, le systéme politique de Hobbes semble relever d’une
pensée éthique décadente, soit qu’on le compare a I’Ethique d’Aristote, soit
qu’on le mesure aux exigences du libéralisme moderne. Le seul intérét qu’on
pourrait alors lui porter consisterait a voir en lui 'expression d’un matéria-

? Le «politeuein», que le jeune Hegel reprendra dans I'idée d’une existence «toute
vouée a la vie publique», d’'une vie «dans et avec et pour son peuple» (Uber die
wissenschaftlichen Behandlungsarten des Naturrechts», in: Gesammelte Werke, vol. 4,
Hamburg 1968, p. 455).



54 EMIL ANGEHRN

lisme rigoureux, soit encore un témoignage anticipé de I'utilitarisme. Une telle
interprétation risquerait toutefois d’ignorer la portée effective des problémes
soulevés par Hobbes. En fait, sa pensée, malgré les différences apparentes,
possede de nombreuses affinités avec les positions antiques et modernes, et
elle peut bien contribuer a élucider les problémes et les fondements de la
philosophie politique. Examinons donc de plus prés quelques théses centrales
de son systéme et la maniére dont Hobbes y reprend en la transformant la
philosophie aristotélicienne.

II. Les bases ontologiques

A premiére vue, Hobbes se situe aux antipodes exacts d’Aristote. Vers la
fin du Léviathan, il déclare: «Il n’est rien de si absurde que quelques-uns des
anciens philosophes... ne I’aient soutenu. Et je crois qu’il n’est guére possible
d’avancer, en matiére de philosophie naturelle, quelque chose de plus absurde
que ce que 'on appelle aujourd’hui la métaphysique d’Aristote, ni de plus
incompatible avec le gouvernement que ce qu’il a dit dans sa politique, ni de
plus ignorant qu’une grande partie de son éthique» (pp. 681-682). Néanmoins,
'influence du modéle aristotélicien sur Hobbes reste visible, soit que celui-ci
reprenne explicitement des concepts et des théses d’Aristote, soit qu’il les
modifie a 'intérieur méme de présupposés aristotéliciens. Ces affinités, elles-
mémes ambivalentes, ne concernent pas seulement la politique, mais le sys-
téme philosophique dans son ensemble.

Ce systeme, chez Hobbes, comprend trois parties. Le traité politique De
cive est précédé d’abord du traité anthropologique De homine, qui se trouve
fondé a son tour dans la physique — ou plut6t ontologie — générale du De
corpore. Hobbes tient a souligner I’enchainement systématique des trois
livres. Si, aprées avoir publié d’avance la clef de voiite du systéme, le De Cive,
ceci pour influer sur I'opinion publique face a la guerre civile, Hobbes fait
suivre treize ans plus tard la premiére partie et encore trois ans plus tard la
deuxieme, c’est bien pour mener a chef une ceuvre systématique dans laquelle
toute thése doit trouver sa justification en étant ramenée a ses principes
premiers. Par son recours explicite a une Métaphysique — qui est présentée ici
sous ’ancien titre de «premiére philosophie» (De corpore 11) —, la politique
de Hobbes s’oppose a la plupart des conceptions de son temps*. Face a la crise

411 s’oppose aussi, en un certain sens, a Aristote lui-méme pour qui la référence
directe a la métaphysique s’interdit duv fait que la politique n’est pas du nombre des
disciplines théoriques; mais méme si la philosophie pratique fait appel a une méthode
spécifique, il est évident que des prémisses ontologiques contribuent a déterminer ses
idées directrices. — Que Hobbes, par ailleurs, justifie la publication séparée du De cive
en faisant valoir ses principes propres, connus par I'expérience et indépendants des
autres parties du systéme (De cive, Préface au lecteur), ne ’empéchera pas de présenter
comme la véritable méthode scientifique celle qui correspond «a la création des choses
mémes» et qui commencera par la réflexion logique et la premiére philosophie (De
corpore, Préface au lecteur).



METAPHYSIQUE ET POLITIQUE CHEZ THOMAS HOBBES 55

de I'ontologie substantialiste, la philosophie pratique du milieu du XVII®
siécle connait deux réactions différentes: alors que Descartes restreint les
exigences épistémologiques et avance le programme d’une morale provisoire,
Hobbes au contraire tente de transformer I’éthique en science rigoureuse,
congue selon les mémes principes et soumise aux mémes normes que les
sciences naturelles. La philosophie politique elle-méme doit se pratiquer a la
maniére de la géométrie. Que la philosophie morale jusqu’alors n’ait pas été
capable de remplir sa tache la plus urgente, la prévention de la guerre civile,
cela ne tient-il pas uniquement au fait qu’elle n’a pas connu de méthode
«claire et exacte» (De corpore 1.1.7.)? Mais ce n’est pas seulement la méthode,
mais c’est I'ontologie qui, en dernier ressort, fonde la théorie politique. C’est
au niveau ontologique que Hobbes effectue les modifications les plus décisi-
ves vis-a-vis d’Aristote, modifications que plusieurs commentateurs ont qua-
lifiées de changement de paradigme?.

D’une fagon générale, on pourrait caractériser le changement en question
dans le domaine de la philosophie politique par un double dépassement du
substantialisme. 11 s’agit dans ce dépassement, premiérement, de passer de la
substance au sujet. Ce passage comporte a son tour une double signification
¢thique. Il implique d’une part le remplacement d’une éthique matérielle par
une éthique formelle; et il signifie d’autre part qu’on passe de la société a
'individu ou encore que la personne privée se substitue a ’homme comme
étre social. Que ’homme ne soit plus pensé de fagon substantialiste signifie
qu’il ne se définit plus par une essence particuliére ou un idéal de vie déter-
miné, mais par des critéres formels comme ’autonomie ou la conservation de
soi-méme; et cela signifie en méme temps qu’il est pris en considération
comme individu isolé et non plus comme membre d’une communauté éthi-
que. Les deux aspects constituent des éléments distinctifs du principe
moderne de liberté, tel qu’il sert de base aux théories du droit naturel. Dans un
deuxiéme sens, le dépassement du substantialisme vise 4 la critique du
concept métaphysique de substance avec ses connotations de forme substan-
tielle et de téléologie. Cette critique ontologique, qui se situe au cceur méme de
la critique moderne de la métaphysique, entraine des conséquences non moins
importantes en philosophie politique. Les écrits de Hobbes font partie des
textes exemplaires ou cette interdépendance entre la métaphysique et la poli-
tique peut étre étudiée.

Si Hobbes reprend le titre aristotélicien de « premiére philosophie», c’est
toutefois pour désigner un champ d’investigation plus restreint: ce n’est plus
I'étre comme tel, mais I’étre matériel qui forme son objet. Le corps et le
mouvement, ’espace et le temps en sont les catégories premiéres. Les bases

SCf. p. ex. Th. A. JR. SPRAGENS, The Politics of Motion. The world of Thomas
Hobbes, London 1973; M. RIEDEL, « Paradigmenwechsel in der politischen Philoso-
phie? Hobbes und Aristoteles», in: O. HOFFE (éd.), Thomas Hobbes. Anthropologie und
Staatsphilosophie, Freiburg i.Ue. 1981, pp. 93-111.



56 EMIL ANGEHRN

ultimes auxquelles cette théorie doit remonter ont été jetées par Galilée: c’est
lui, comme le souligne I’Epitre dédicatoire au De corpore, qui le premier a
ouvert la porte a la «physique universelle». Or, dans cette physique, le
concept central auquel seront ramenés tous les autres, est celui de mouve-
ment; ce qui importe avant tout, c’est I’étude de la «nature du mouvement»
(ibid.). Que tout, en dernier ressort, soit mouvement ou réductible au mou-
vement, tel est le principe fondamental du mécanisme universel qui doit servir
de base et de fil conducteur dans tous les domaines de la recherche scientifi-
que. Si Hobbes attribue a Copernic le mérite de 1’avoir appliqué en astrono-
mie, a Galilée, en physique et a Harvey, en physiologie, c’est bien pour
lui-méme qu’il revendique le mérite d’avoir, le premier, appliqué le méca-
nisme en philosophie civile et d’avoir fondé par la la science politique®.
Parmi les opérations conceptuelles requises pour établir le mécanisme en
ontologie générale, la premiére consiste a ramener toutes les sortes de chan-
gement dont parlait 'ontologie, le changement qualitatif, substantiel ou quan-
titatif, au seul mouvement local. Cette réduction ontologique correspond au
remplacement, en physique, du qualitatif par le quantitatif, ou encore a la
découverte de la commutabilité des énergies. En méme temps, Hobbes adopte
I’autre principe de la nouvelle physique: la loi d’inertie. Celle-ci ne rend pas
seulement superflue la théorie des lieux naturels; d’'une maniere plus générale,
elle simplifie la tdche de I’explication théorique en permettant de rendre
compte de la permanence d’un mouvement sans faire appel a des forces de
conservation occultes. En ce sens, elle forme un des présupposés de la nouvelle
idée directrice de conservation de soi; la vie comme telle n’est rien d’autre que
mouvement’. Enfin, cette théorie du mouvement s’accompagne d’une réduc-
tion considérable de la théorie des causes. N’entrent plus en considération,
parmi les quatre causes aristotéliciennes, que les causes matérielle et efficien-
te. Tandis que la cause formelle est reléguée dans le domaine des fictions
métaphysiques, la cause finale n’a de force explicative que dans le domaine de
I’action, mais alors en tant que cause efficiente (De corpore 11.10.7.). Autre-
ment dit, Hobbes ne retient comme causes que les causes extérieures: la cause
du mouvement d’un corps ne peut lui venir que d’un autre corps (11.9.7.). Ce
qui est évincé par 13, c’est cette causation interne qui selon Aristote provient
de I’essence d’un étre et qui est cause de son évolution vers sa fin et son
achévement propres. Est exclue, en d’autres mots, la téléologie au sens clas-
sique du terme. Si Aristote considére comme qualité spécifique de la nature
d’avoir une cause de son mouvement en elle-méme (Physique 11.1., 192b
13-14), il n’entend pas parler uniquement des étres naturels au sens restreint —

6 De corpore, Epitre dédicatoire au comte de Devonshire.
7 A savoir «la circulation permanente du sang» («comme cela a été démontré par

des preuves irréfutables de mon compatriote, le docteur Harvey»): De corpore
IV.15.12.



METAPHYSIQUE ET POLITIQUE CHEZ THOMAS HOBBES 37

des plantes et des animaux —, mais tout aussi bien de ’homme et méme de
I’Etat: les deux sont des étres de nature, non de l’art.

Comme tel, le simple fait que Hobbes rejette I'idée de finalité ne mériterait
certainement pas d’attention particuliere. Déja en 1620, Frangois Bacon avait
condamne la pensée finaliste comme la corruption la plus pernicieuse de la
philosophie. Si Hobbes, cependant, se distingue des autres auteurs du XVII¢
siecle — de Bacon aussi bien que de Descartes et de Spinoza — en ce qu’il
propose d’exclure la téléologie non seulement des sciences, mais de la méta-
physique elle-méme, il importe de voir comment il parvient a ce postulat. I1y
parvient en transformant de maniére spécifique ce qui chez Aristote consti-
tuait le fondement ontologique de la finalité: la doctrine de la puissance et de
'acte. Ce n’est pas par hasard que la réfutation de la téléologie forme la fin
d’un chapitre du De corpore qui s’intitule «de potentia et actu».

Dans ce traité, Hobbes commence par assimiler les catégories de puissance
et d’acte a celles de cause et d’effet®, pour identifier, ensuite, la distinction de
puissances active et passive a celle de causes efficiente et matérielle ou encore
de corps actif et passif. Deux corps, dont I’'un met en mouvement "autre (ou le
modifie de quelque maniére que ce soit), constituent respectivement les puis-
sances active et passive I’'un par rapport a ’autre. De méme qu’il n’existe que
des causes externes, il n’y a de puissance que par rapport 4 un autre; on ne
parle de puissance que parce qu'un corps peut soit agir sur un autre soit subir
les effets d’un autre (De corpore 11.10.6.). Considérée en elle-méme, aucune
puissance, ni active ni passive, «n’est puissance au sens strict» (I1.10.3). Par
cette assimilation des puissances aux corps mémes, Hobbes supprime I’état de
tension entre la potentialité et 'actualité; en elles-mémes, les deux grandeurs
deviennent indiscernables.

Sil’on compare ces théses au traité aristotélicien de la puissance et de I’acte,
on constate d’emblée une divergence radicale. Le 9¢ livre de la Métaphysique
commence par distinguer deux acceptions du terme de puissance dont la
premiére, selon Aristote, est certes la plus répandue, mais non pas la plus
importante en métaphysique (IX.1., 1045b36). Or c’est elle seule que Hobbes a
en vue: ¢’est la puissance par rapport a un mouvement ou, comme I’exprime
Aristote, la puissance en tant que principe de changement dans un autre
(1046al1). C’est le domaine des puissances relationnelles qui par définition se
rapportent a un autre qu’elles-mémes. Si Hobbes d’une part réduit toutes les
puissances a des puissances de cet ordre, il effectue d’autre part une seconde
réduction a I'intérieur de cet ordre méme. Aristote y avait distingué les puis-
sances rationnelles et les puissances irrationnelles, ou comme on pourrait
peut-étre dire: les puissances mécaniques et les puissances de I’action. Un de

¥ Les deux ne se distinguent que par la perspective temporelle: nous parlons de cause
par rapport a un effet déja réalisé, de puissance par rapport a un effet futur (De corpore
11.10.1.).



58 EMIL ANGEHRN

leurs critéres distinctifs® est le suivant: alors que dans le cas des puissances
mécaniques, la co-présence d’une puissance active et d’une puissance passive
correspondante entraine immeédiatement I’acte (le corps chaud et le corps
froid, mis en contact, se transmettent leur chaleur), dans le domaine de ’agir,
ce passage a I’acte ne se fait que moyennant un désir ou une décision (IX.2. et
[X.5.). Que Hobbes ignore cette distinction et raméne toutes les puissances a
des puissances meécaniques, n’est évidemment que la contrepartie de sa réfu-
tation du libre arbitre.

Mais ce n’est pas seulement par cette réduction aux puissances meécaniques
que Hobbes tend a dissiper ce qui avait été une des doctrines capitales de la
M¢étaphysique d’Aristote. Cette réduction s’opére, on I’a vu, a I'intérieur du
premier type de puissances, a savoir des puissances relatives au mouvement.
Aristote distingue un autre type, dont I’actualisation n’est pas un mouve-
ment, une kinesis, mais une activité ou actualité au sens strict, une energeia.
La puissance ici n’est pas définie par sa relation a un autre, elle se rapporte au
sujet lui-méme dont on dit qu’il est en puissance ou en acte. C’est cette
puissance non-relationnelle qui constitue d’aprés Aristote le sens primordial
de potentialité en métaphysique; chez Hobbes, elle fait complétement défaut.
La distinction des deux types de puissance — celle qui se réalise dans un
mouvement et par rapport a un autre, et celle qui se réalise dans une activité
du sujet lui-méme — est alors reprise par Aristote pour caractériser les deux
types d’action humaine, la «production» et la «praxis»; et de méme qu’en
ontologie, une dignité supérieure revient a I’energeia par opposition a la
kinesis, de méme en éthique l’activité «pratique» est mise au-dessus de I’ac-
tivite «poiétique» (Métaphysique 1X.8.). Si déja la vie comme telle est «une
praxis, non une poiesis» (Politique 1.4., 1254a7), a plus forte raison son
accomplissement interne, le bonheur, doit-il étre congu comme une «activité
(energeia) de I’amex (Eth. Nic.1.6., 1098a16). En ontologie comme en éthique,
Hobbes renverse cet ordre des valeurs: comme il ne congoit de puissances que
kinétiques, de méme I’activité humaine est mise au service de la volonté de
puissance et dépourvue de toute fin interne. En ne reprenant que de fagon
partielle — et partiale — la doctrine de la puissance et de I’acte, Hobbes
¢limine la forme de téléologie qui importait avant tout en éthique: la téléo-
logie comme mode de réalisation de soi, ’'idée d’une réalisation ayant sa fin en
elle-méme, dans sa propre perfection. Chez Aristote, la vie biologique a sa fin
non pas dans sa simple conservation, mais dans sa perfection immanente,
dans I’ed {fjv ou le bonheur; de méme, en politique, I’Etat est bien créé « pour
vivre, mais existe pour bien vivre» (Politique 1.2., 1252b29-30). Hobbes, qui
dans le cadre de son ontologie ne peut pas vraiment penser I’idée d’un aché-
vement interne, en arrive finalement 4 la conclusion exactement opposée. La

9 Aristote distingue un second critére selon lequel les puissances rationnelles sont
«puissances de contraires, tandis que les puissances irrationnelles ne sont puissances
que d’un seul effet». Métaphysique 1X.2., 1046b4-7.



METAPHYSIQUE ET POLITIQUE CHEZ THOMAS HOBBES 59

fin ultime de I’Etat, selon lui, consiste dans la conservation et I’assurance de la
vie comme telle.

1. Le fondement anthropologique

Pour faire ressortir avec plus de netteté les connexions qui rattachent la
politique a la métaphysique, il faudrait poursuivre ces liens a travers le moyen
terme du systéme, ’'anthropologie. Nous n’en retiendrons ici que deux notions
centrales: la notion de désir ou tendance -— conatus — et la notion de bonheur.
Ce sont deux notions par lesquelles I’anthropologie hobbésienne semble se
situer a proximité immédiate d’Aristote, et aux antipodes, par exemple, d’une
¢thique moderne comme celle de Kant. Mais 1a encore, on verra s’opérer la
méme inversion a I'intérieur d’un cadre commun: les deux notions, point de
départ et fondement de I’éthique aristotélicienne, en viendront a revétir
une signification tout a fait différente, méme opposée, dans le systéme de
Hobbes.

Le premier terme — le conatus ou la tendance — s’inscrit directement dans
I'ontologie du mouvement. Il désigne la cause du mouvement, qui, selon
Hobbes, n’est rien d’autre que la premiére partie infime et imperceptible du
mouvement naissant. La cause du mouvement est elle-méme mouvement,
mais «un mouvement a travers un point et un instant» (De corpore 111.15.2.).
Le méme terme — conatus, pris au sens de tendance ou de désir — sert ensuite
a désigner ’origine des actions humaines 1; il désigne, de facon analogue, les
«petits commencements de mouvement qui sont intérieurs au corps de
'hommex, avant qu’ils n’apparaissent en des «actions visibles» (Léviathan,
pp. 46-47). Cette tendance se réalise sous deux formes, positive et négative,
comme appétit et aversion. Les prédicats de valeur y sont immédiatement
relatifs: est appelé bon, 'objet de désir, mauvais, I’objet de répulsion. A
premiére vue donc, nous sommes en face d’une adaptation exacte de I’éthique
aristotélicienne, et Hobbes lui-méme confirme: «C’est 4 bon droit qu’Aristote
definit le bien comme ce vers quoi tendent tous les hommes» (De homine
11.4). En vérité, la correspondance verbale ne fait que dissimuler la divergence
totale des idées. Alors que chez Aristote le terme final du désir ne sera autre
que le bonheur lui-méme, Hobbes définit la fin ultime en fonction de la
conservation de soi-méme. C’est celle-ci qui est «le bien supréme pour cha-
cun» (De homine 11.6.). Tous les autres critéres, comme la jouissance ou la
perfection interne, sont subordonnés au critére d’utilité par rapport a la
conservation de la vie. Le rapport avec la critique de la téléologie est mani-

1 Hobbes distingue, dans le comportement humain, deux sortes de mouvement, le
mouvement vital et inconscient — par exemple les processus organiques — et le mou-
vement animal ou volontaire, dont font partie toutes les actions proprement dites:
Léviathan, p. 46.



60 EMIL ANGEHRN

feste: alors que I’orexis, chez Aristote, est définie par sa relation a I’essence de
’lhomme et désigne la tendance a la réalisation de cette essence, le conatus chez
Hobbes est vide et sans direction déterminée; il ne connait pas de rapport a
une essence a réaliser, mais seulement au mouvement vital qui le précéde et
qu’il renforce. Le soutien a ce mouvement est la mesure du bien, au lieu que
celui-ci soit évalué selon la valeur intrinséque du désir et que soit posée la
question classique de discerner le bien réel du bien apparent.

L’autre concept-clé, le concept de bonheur, présente la méme ambiguité.
D’une part, Hobbes parait partager le point de vue de I’eudémonisme ancien
en prenant comme point de départ le désir, dont le bonheur par définition
constitue la fin ultime. Mais en fait, Hobbes nous en propose, en accord avec
les modifications ontologiques, une définition tout a fait différente. Le bon-
heur, selon lui, est «une continuelle marche en avant du désir, d’un objet 4 un
autre, la saisie du premier n’étant encore que la route qui meéne au second»
(Léviathan, p. 95). Alors que ’ancienne idée de bonheur impliquait ’accom-
plissement et la perfection interne, 'idée du désir s’engendrant et se perpé-
tuant lui-méme meéne a la progression a I'infini, dont Aristote estimait qu’elle
supprime l'orientation téléologique et la notion de fin elle-méme (p. ex.
Métaphysique 11.2.). Tout but retombe a I’état de moyen, le moyen devient fin
en lui-méme. Cette inversion interne du vouloir, finalement, aboutit a ce que
le concept de bonheur est supplanté par celui de puissance. Comme telle, la
puissance — ou le pouvoir — est le moyen par excellence, elle est ce qui nous
permet de réaliser des fins. Mais dans la progression a I'infini ou toute fin se
perd, c’est le moyen lui-méme qui se trouve transformé en fin, en sorte que
Hobbes en vient a reconnaitre la volonté de puissance comme /a tendance
fondamentale «de toute I’humanité» (Léviathan, p. 96)!!.—

La philosophie de Hobbes a jusqu’ici €té caractérisée par deux traits
dominants: par le rapport ambivalent a Aristote d’une part, et par les relations
internes entre la métaphysique et la politique d’autre part. D’une part, en
partant de données anthropologiques comme la tendance, le désir et le bon-
heur, Hobbes semble renouveler la méthode de ’éthique antique et inscrire sa
politique dans le cadre d’une éthique téléologique ou eudémoniste; en réalite,
il reprend les concepts de celle-ci pour les transformer en leur contraire, pour
substituer, finalement, le moyen a la fin, la conservation de soi et la puissance
au bonheur. D’autre part, ces theses politiques reposent sur la métaphysique
de Hobbes, ou plus exactement: I’aristotélisme ambivalent de sa politique

I Pour faire le bilan des conséquences anthropologiques et éthiques découlant de la
révision des bases ontologiques, il faudrait ajouter: 1. la transformation des qualités
éthiques, soumises au méme dynamisme de la volonté de puissance (les «vertus» ne
désignent plus des perfections en elles-mémes; elles sont appréciées en fonction de la
«supériorité» et reposent «sur une comparaison»: Léviathan, p. 64); 2. la transposi-
tion mécaniste des notions centrales de la psychologie morale (comme la délibération, la
décision, la volonté et la liberté: cf. Léviathan, chap. VI).



METAPHYSIQUE ET POLITIQUE CHEZ THOMAS HOBBES 61

renvoie a la maniére dont il modifie la métaphysique classique, modification
qui comporte I’élimination des causes et puissances internes, la réduction de
'ontologie a une théorie du mouvement, la substitution du mécanisme a la
téléologie substantielle. Sur le plan ontologique aussi bien qu’éthique, la phi-
losophie de Hobbes marque le point de passage de la tradition métaphysique a
la philosophie moderne. Elle se présente, en quelque sorte, comme figure de
transition, qui ne réussit ni a dépasser complétement les fondements dont elle
veut se détacher, ni a formuler d’une maniére cohérente les principes de la
pensée nouvelle. Les problémes et les difficultés de sa théorie tiennent, entre
autres, a cette position intermédiaire. Hobbes tente de formuler les principes
nouveaux, mais il le fait a I'aide de moyens conceptuels ressortissant a la
position qu’il dépasse. Pourtant, il serait bien faux de ne voir dans son systéme
que la déformation d’une philosophie qu’il juge lui-méme périmée. Dans ses
apories mémes, Hobbes expose pour ainsi dire les problémes et I’état de la
question de la philosophie moderne. Ce n’est qu’en faisant voir ce potentiel et
cette vérité historiques que la philosophie de Hobbes est appréciée a son juste
titre.

IV. La modernité de Hobbes

L’ceuvre de Hobbes contient I’ébauche d’une théorie moderne, voire d’une
théorie de la modernité. Elle refléte aussi bien la dissolution de I’ordre méta-
physique et religieux que la crise des structures féodales et corporatives. Le
principe de la liberté individuelle est réclamé comme fondement d’une société
qui ne trouve plus ses appuis dans un ordre cosmique universel. En allant
au-dela de son époque, Hobbes esquisse 'idée de la liberté bourgeoise, la
liberté du privé, de la propriété et de la concurrence, et il semble méme
anticiper des tendances sous-jacentes a I’essor de I’économie capitaliste. Sur le
plan de I’histoire des idées, il abandonne la vue essentialiste de ’homme et
s’achemine vers une conception de la subjectivité semblable a celle qui cons-
tituera le principe central de la philosophie moderne. Toutefois, c’est dans la
mesure méme ou il reste, malgré tout, attaché a la pensée métaphysique qu’il
ne parvient pas a élaborer les principes de la subjectivité moderne et que sa
conception se pervertit en naturalisme. Hobbes partage, pour ainsi dire, la
partie destructrice de ’affirmation de la modernité — la critique du substan-
tialisme — sans disposer pour autant des moyens conceptuels pour penser le
principe de subjectivité. Pour saisir aussi bien les perspectives ouvertes par
son projet que les imperfections de sa réalisation, il peut €tre utile de jeter un
coup d’ceil sur I’évolution de la théorie politique aprés Hobbes. Nous laisse-
rons de c6té les modifications qui ont trait aux institutions pour ne retenir que
des aspects concernant les fondements éthiques de I’Etat.

Chez Hobbes, éthique et politique ne forment qu’une discipline unique. La
philosophie morale est la doctrine du droit naturel, ou plus exactement de la



62 EMIL ANGEHRN

loi naturelle (De cive, Epitre dédicatoire), laquelle n’est rien d’autre que I’en-
semble des régles permettant d’atteindre le but primordial, la conservation de
la vie (De cive 2.1.), et qui de ce fait comprend elle-méme les prescriptions
portant sur la formation de I’Etat (2.2.). De cette convergence entre morale et
politique résulte I'identification de la moralité et de la légalité (De cive, Préf. et
passim). Mais en méme temps, Hobbes tient a ne pas tout soumettre a la
juridiction de I’Etat. Lui sont soustraits non seulement la conscience et la
conviction comme telles, mais encore tous les actes moralement indifférents
appartenant a la vie privée. Nos actes, dans la vie publique, sont soumis a des
normes, mais ils sont libres «dans le secret» (Léviathan, p. 385). Ce sont ces
théses qui annoncent la séparation de la conscience et de la politique, de
I’homme et du citoyen, et qui marquent le point de départ de I’éthique
moderne. Chez Hobbes, il est vrai, tout le domaine qui s’affranchit de la
compétence civile échappe en méme temps au tribunal moral. Ce n’est qu’en
approfondissant les distinctions avancées par Hobbes qu’il sera possible de
concevoir le sujet lui-méme, dans son for intérieur, comme base de la juri-
diction morale et de transformer I’état de séparation entre le prive et la vie
civile en état de tension et d’opposition radicale.

De cette évolution de la philosophie politique amorcée par Hobbes, on ne
retiendra ici que deux aspects qui mettent en évidence le probléme soulevé par
Hobbes; ils peuvent étre illustrés par les noms de Kant et de Hegel ou, plus
précisément, par I'idée d’'une morale autonome, d’une part, par la distinction
entre ’Etat et la société civile-bourgeoise, d’autre part.

Kant achéve la distinction proposée par Hobbes et en renverse 'ordre
interne. Il élargit le champ de la conscience privée, qui chez Hobbes figure
pour ainsi dire comme reste non-intégré de I’état de nature'?, et il en fait
I’instance d’une morale autonome qui revendique ses droits indépendamment
de la légalité et s’avére plus fondamentale que celle-ci. La réfutation de I’eu-
démonisme, principe d’hétéronomie, va de pair avec une autre légitimation
de I’Etat: ce n’est pas par rapport a la conservation de soi et comme appli-
cation de la raison pragmatique que 'institution de I’Etat s’impose. L’Etat,
condition de compatibilité de la liberté de tous, est une implication non de nos
fins naturelles, mais de la législation a priori de la raison pratique!3. L’état
naturel, parmi les individus aussi bien que parmi les sociétés, n’est pas un etat
instable et menacé, mais immoral au sens strict. D’autres modifications s’en-
suivent de cette justification plus exigeante de I’Etat, tels la division des
pouvoirs, la liberté de I’opinion non seulement privée, comme chez Hobbes,
mais publique, 'obligation du souverain a I’égard de I’Etat, les droits des

12 R. KOSELLECK, Kritik und Krise, Frankfurt a.M. 1973, p. 30.
13 Telle est la thése d’un chapitre qui porte le sous-titre « Contre Hobbes» (2¢ partie

du traité «Sur le lieu commun: ‘cela est bon en théorie, mais ne vaut rien pour la
pratique’ ».



METAPHYSIQUE ET POLITIQUE CHEZ THOMAS HOBBES 63

citoyens envers le souverain. Toutes ces modifications présupposent le prin-
cipe d’autonomie morale et la notion moderne de subjectivité; a leur lumiére,
la politique hobbésienne, malgré son anti-aristotélisme déclaré, parait encore
attachée a un style de pensée substantialiste. Ce n’est qu’en étant défini en
termes de subjectivité, et non de mouvement, que I'individu acquiert une
spécification éthique en lui-méme.

Il ’acquiert, 1l est vrai, chez Kant, au prix de ’exclusion de tout élément
eudémoniste. Si Kant en ceci nous présente ’antithése exacte d’Aristote et de
Hobbes, c’est la partialité propre de sa conception qui sera une des impulsions
de la philosophie pratique de Hegel. Des ses débuts, celle-ci est marquée par
I’effort de surmonter cette double partialité et de réconcilier les exigences
légitimes des deux positions. Une éthique adéquate doit pouvoir rendre
compte des deux: du postulat d’autonomie et de I’étre social et historique de
’lhomme. Telle est 'intuition centrale qui détermine la distinction célébre
entre la moralité et la vie éthique, distinction qui se reproduit en quelque sorte
a 'intérieur de la vie éthique elle-méme, ou elle revét la forme d’une oppo-
sition entre la société bourgeoise et I’Etat. Ce que Hegel veut mettre au point
par cette formule, c’est bien ce que Hobbes déja avait entrevu: la situation du
bourgeois s’affranchissant de la totalité organique de I’Etat, la naissance des
libertés civiles résultant de la dissolution de 'ordre féodal. Mais en radicali-
sant cette distinction, Hegel en vient a réorganiser completement la structure
de I’Etat hobbésien. Ce qui chez Hobbes constituait le fondement anthropo-
logique de I’Etat, les désirs et les besoins avec leur tendance immanente a
I'infini, Hegel le détache de I’Etat et le réserve au systéme social subordonné de
la société bourgeoise. Celle-ci est régie par le jeu des intéréts particuliers qui ne
connaissent ni critére ni mesure. A I’encontre des vues avancées par les
théories du droit naturel, Hegel estime que nul Etat ne peut se fonder sur un
pacte originel ou, plus généralement, sur la volonté et les intéréts des individus
associ¢s. A I'opposé d’un tel «atomisme» social, Hegel pense devoir recourir a
un autre principe, complémentaire de 'autonomie individuelle, au principe
d’une vie éthique précédant les individus et se réalisant dans I’histoire des
nations et des peuples.

On sait que ’opposition entre la moralité et la vie éthique constitue un des
points litigieux non seulement dans les discussions portant sur Hegel, mais
dans les controverses actuelles en philosophie morale. De méme, la distinc-
tion entre la société et I’Etat n’est pas restée le fondement incontesté de la
théorie politique!s. Mais méme si la conception hégélienne ne peut étre
considérée comme la solution définitive du probléme, toujours est-il qu’elle
met bien en évidence un des points critiques de la théorie de Hobbes. Si le

4 Alors que Marx, par exemple, dénonce cette opposition comme I’erreur capitale de
Hegel (dans sa Critique de la philosophie de I’Etat de Hegel), d’autres y voient I’ex-
pression d’une dualité transhistorique et inévitable (cf. p. ex. P. KosLowsk1, Gesells-
chafi und Staat. Ein unvermeidlicher Dualismus, Stuttgart 1982).



64 EMIL ANGEHRN

citoyen chez Hobbes ressemble au bourgeois hégélien en ce qu’il partage avec
celui-ci ce que Hegel appelle la «nullité politique» ', il en est en méme temps
radicalement distinct, parce qu’il n’a pas part, au-dela de son existence bour-
geoise privée, a la dimension complémentaire d’une vie fondamentalement
sociale et politique. Hegel reconnait dans I’émancipation du prive le prix de la
stabilisation de I’Etat; il reconnait, dans sa théorie de la société bourgeoise, la
valeur éthique relative du désir de bonheur et de I'intérét des particuliers —
ceci avec Hobbes et contre le rigorisme kantien. Mais en insérant le «systeme
des besoins» dans le cadre plus englobant d’une communauté éthique, il
limite le dynamisme des besoins et prévient I'inversion des moyens en fins, du
désir en volonté de puissance.

Hobbes n’arrive pas a synthétiser les deux cotés, parce qu’il n’arrive pas a
penser le concept moderne de subjectivité, c’est-a-dire a concevoir la subjec-
tivité comme étant a la fois individuelle ef universelle. Il adopte le point de
vue de la modernité en partant des droits de 'individu; mais il ne peut penser
I’universel que comme instance extérieure, non comme fin propre de 'indi-
vidu. Le concept de subjectivité n’est pas encore approfondi au point de
pouvoir servir de fondement a la détermination de I'universel lui-méme,
comme ce sera le cas dans la philosophie transcendantale. C’est par suite de ce
manque conceptuel que les droits de I'individu, base premiére du droit natu-
rel, dans I’Etat de Hobbes se voient abrogés ou soumis a un universel qui ne les
laisse pas subsister comme tels.

V. La vérité historique de Hobbes

La théorie de Hegel, comme celle de Kant, met en relief la position inter-
meédiaire qu’occupe la philosophie de Hobbes, a mi-chemin entre la pensée
traditionnelle, qu’elle veut dépasser, et les perspectives d’une philosophie
moderne, qu’elle tente de formuler, sans disposer pour cela de moyens
conceptuels appropriés. Vis-a-vis d’Aristote, elle nous apparait comme une
position réductrice, et ceci a plusieurs égards. En métaphysique, la théorie des
formes substantielles est remplacée par une physique universelle du mouve-
ment, la téléologie par le mécanisme; en anthropologie, la primauté du pra-
tique est supplantée par celle de la «poiesis», I’aspiration au bonheur par la
volonté de puissance; en politique, I’étre social de I’homme est évincé au
profit de individualisme égoiste, I’Etat, de fin qu’il était, devient moyen,
d’institution éthique, il est dégradé en instrument de survie. Si Hobbes se
distingue de ses contemporains et successeurs immédiats précisément en ce
qu’il semble reprendre les prémisses aristotéliciennes d’une ontologie générale
et d’une éthique téléologique, la transformation naturaliste qu’il fait subir a

15 Op. cit. (note 3), p. 458.



METAPHYSIQUE ET POLITIQUE CHEZ THOMAS HOBBES 65

ces fondements aboutit a faire de sa philosophie politique I’antithése exacte de
celle d’Aristote.

Pourtant, on aurait tort de ne retenir de ces transformations que le bilan
négatif. En se détournant délibérément de la philosophie traditionnelle, Hob-
bes nous fait voir en méme temps ce qu'on pourrait appeler la vérité histo-
rique de son ceuvre. On pourrait parler, plus précisément, d’une double vérité
historique de la philosophie de Hobbes.

On peut en parler d’abord en ce sens que cette philosophie exprime les
postulats de la pensée moderne, les droits de 1'individu et de la liberté sub-
jective. Elle exprime la conscience de la modernité, pour laquelle la concilia-
tion de I'universel et du particulier, de I'individu et de la société, n’est plus
assurée par une harmonie préetablie ou par un ordre cosmique. Hobbes rend
compte du probléme de la modernité, qui consiste justement dans le fait que
cette unité est devenue problématique. Et il essaie d’y répondre en concevant
I’Etat comme implication nécessaire de la volonté de survie individuelle. Si
toutefois sa théorie de I’Etat aboutit a la suspension de ces mémes droits de
I'individu, c’est parce qu’elle ne parvient a penser le principe de subjectivité
que sous la forme d’un individualisme naturaliste. Kant et Hegel ont indiqueé
les deux aspects sous lesquels I'universel, pour ainsi dire, doit étre réapproprié
par I'individu: comme universalité morale et comme nature sociale de I’hom-
me. S’il est vrai que la position de Hobbes forme le point de départ de la
politique moderne, ce n’est cependant qu’en passant outre a sa position qu’on
peut expliciter la vérité historique qu’elle contient. Les droits de I'individu
qu’elle réclame contre la politique antique ne sont reconnus a leur juste titre
que lorsque le concept de subjectivité est approfondi au point de contenir en
lui-méme le principe d’universalité. En ce sens, on pourrait donc voir la vérité
historique de Hobbes dans le fait qu’il exprime le probléme de la philosophie
politique tel qu’il se pose pour I’ére moderne: le probléme de l'unité de
I'individu et de la société au moment ou leur harmonie naturelle et la légiti-
mation transcendante de I’Etat se sont perdues. Son mérite serait d’avoir posé
le probléme, méme s’il ne parvient ni a ’expliquer en termes adéquats ni a le
résoudre d’une maniére satisfaisante.

On peut se demander, toutefois, s’il n’y a pas une autre vérité a déchiffrer
dans la philosophie de Hobbes, une vérité qui appartient a une autre couche
du méme probléme et qui se manifeste dans les lacunes et la partialit¢ mémes
de sa philosophie. Celle-ci, en effet, ne forme pas seulement le point de départ
de la politique moderne, elle est en plus le symptome de tendances imma-
nentes a la modernité. Elle nous fait voir "ambivalence de la modernité
elle-méme. Elle anticipe I’évolution partielle et unilatérale du nouveau prin-
cipe de subjectivité, partialité qui sera envisagée par la philosophie moderne
sous divers titres: comme rationalité restreinte de ’entendement, comme
raison technique et instrumentale, comme différenciation des sphéres cultu-
relles et désagrégation de I'unité substantielle. Au-dela des tendances unila-



66 EMIL ANGEHRN

térales de la raison subjective, il faudra mentionner les tendances destructrices
ou régressives provenant de cette hégémonie de la raison technique, du sub-
jectivisme, de la volonté de puissance. Ces tendances destructrices aussi se
trouvent en partie anticipées par Hobbes, que ce soit dans sa description de
I’état naturel ou dans la rigidité de son étatisme. Sa théorie porte ’empreinte
de tendances historiques qui en partie marquent le présent encore davantage
que le siecle de Hobbes. Le mécanisme que Hobbes érige en principe régula-
teur de ’ontologie aussi bien que de la vie sociale sera dénoncé par Schiller,
Hegel et Marx comme principe d’aliénation de la civilisation moderne. Que
’esquisse de ces tendances chez Hobbes ne soit pas présentée sur le méme ton
critique que chez ces auteurs, tient évidemment a sa position historique. Sa
philosophie n’entrevoit pas encore cette radicalisation du subjectivisme, qui
rendra manifestes les ambiguités internes de celui-ci; elle ne pergoit pas
encore cette inversion de I’émancipation en régression, du progres en
déchéance que, trois siécles plus tard, Horkheimer et Adorno décriront sous le
titre d’une Dialectique de la Raison. Pour discerner les tendances destructrices
comme le potentiel affirmatif de la modernité, il fallait aller au-dela de la
philosophie et du temps de Hobbes. Sa théorie reste le témoignage d’une
situation historique ou la continuité de la tradition métaphysique est rompue,
sans que les fondements de la pensée subjectiviste soient acquis ni ses impli-
cations rendues transparentes. Néanmoins, sous les deux aspects, sa théorie
contient un noyau de vérité historique: une veérité historique dans ce qu’elle
proclame et postule d’une part, dans ce qu’elle exprime et laisse entendre sans
en disposer et pouvoir le dire explicitement, d’autre part. C’est bien a ce
double titre que Hobbes peut étre compté parmi les initiateurs de la philo-
sophie moderne.



	Métaphysique et politique chez Thomas Hobbes

