Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 37 (1987)
Heft: 1
Artikel: Homo humanus : la signification de la distinction réformatrice entre la

personne et ses ceuvres, pour la fagon dont I'homme moderne se
comprend lui-méme

Autor: Jungel, Eberhard
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381324

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381324
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 119 (1987), P. 33-50

HOMO HUMANUS

LA SIGNIFICATION DE LA DISTINCTION REFORMATRICE ENTRE LA PERSONNE
ET SES (EUVRES, POUR LA FACON DONT L’HOMME MODERNE SE COMPREND
LUI-MEME*

EBERHARD JUNGEL

L

La doctrine de la justification de I’hnomme par la foi seule divise les esprits.
Avec sa conception de 'affirmation paulinienne fondamentale selon laquelle
’lhomme devient un homme juste par la foi seulement, sans les ceuvres exigees
par la loi, Martin Luther — «qui a peut-&tre davantage travaillé, souffert et
surtout prié, en cette affaire, que tous ceux qui ont veécu avant lui dans I’ére
postapostolique et que tous ceux qui sont venus apres lui»! — ne s’est pas
seulement opposé de front a d’importantes voix du passé. Il a également
provoqué la contradiction des époques ultérieures. C’est que dans le langage
de la théologie, un homme juste n’est rien d’autre qu’un homme droit, en
derniére instance — au jugement de Dieu. Or 'homme droit n’est autre que
I’homme humain. C’est pourquoi, comme I’affirme expressément Luther dans
sa Disputatio de homine (1536), la justification par la foi seule ne définit pas
seulement le chrétien, mais ’homme tout court2. Il appartient ainsi a I’hu-
manité¢ de ’homme de ne pas étre constituée par son activité. Si ’on veut
comprendre ce qu’est un homme humain au sens de Luther, il faudra donc
distinguer de fagon appropriée entre la personne de I’homme et son
activité.

Cependant, c’est justement cette distinction entre la personne et ses ceuvres
qui divise les esprits — aujourd’hui de fagon peut-étre encore plus aigué
qu’autrefois. Max Scheler s’est fait le porte-parole de beaucoup de ses contem-
porains en diagnostiquant dans la distinction, paralléle a celle-ci, entre
’homme intérieur et ’homme extérieur, la cause d’une banalisation irrespon-
sable de toutes les valeurs pondérables, qu’elles soient laiques ou religieuses:

* Conférence donnée a I'Université de Genéve le 3 février 1984, lors des «Journées
Luther» organisées par le département de philosophie avec 'appui de la fondation
Maria Gretler. Le texte allemand original a paru dans la revue est-allemande Die
Zeichen der Zeit 39 (1985), p. 35-43.

! Selon les mots du vieux Karl Barth, dont la lecture critique du Réformateur place le
témoignage au-dessus de tout soupgon (Dogmatique IV/1¥*, p. 176).

2 M. LUTHER, Disputatio de homine. 1536, WA 39/1, p. 176, 33-35 = G. EBELING,
Disputatio de homine. Erster Teil: Text und Traditionshintergrund, Tibingen, 1977,
p. 22: «Paulus Rom. 3: Arbitramur hominem iustificari fide absque operibus, breviter
hominis definitionem colligit, dicens, hominem iustificari fide.»



34 EBERHARD JUNGEL

«Dans les indicibles profondeurs de la pure intériorité, I'esprit, les idees, les
actes et I’état d’esprit, le sens du beau et la religion — le Christ lui-méme —
deviennent (...) tout simplement banals, irresponsables, insignifiants» 3. C’est
plus particuliérement la théologie de Luther, avec ses distinctions si péné-
trantes, que Scheler rend responsable de cette «maladie allemande». «Avec
Luther, I’esprit allemand renongait le premier, et sur le terrain des valeurs
suprémes, c’est-a-dire de celles qui forment toutes les autres valeurs, a I'inté-
gration de ce qui est intérieur au monde réel extérieur — a /’harmonie entre
lextérieur et l'intérieur»*. Contre la distinction entre la personne et ses
ceuvres, Scheler fait valoir que «ce n’est qu’au seuil de I'acte que les vécus
s’articulent et regoivent 'unité de la personne»s. Adoptant une position
similaire, Herbert Marcuse a accusé la distinction théologique entre la per-
sonne et ses ceuvres de «décharger» la personne «de la responsabilité de sa
pratique a un degré inconnu jusque-la (...). La séparation de I’agent et de l’acte,
de la personne et de la pratique pose déja le principe de la ‘double morale’ qui
constitue, en tant que séparation de la ‘fonction’ et de la ‘personne’, I'un des
piliers de I’éthique luthérienne»®. Voila pour ce qui est de I'objection formu-
lée par deux voix philosophiques, auxquelles on pourrait facilement joindre
tout un cheeur de théologiens contemporains.

Que dirons-nous donc? Faut-il rappeler que déja I’apotre Paul a di se
défendre contre le malentendu qui veut que le message de la grace de Dieu
justifiant le pécheur par la foi seule non seulement favorise, mais provoque
pour ainsi dire I’acte répréhensible (Ro 3,8; 6,1)? A ce point de nos réflexions
préliminaires, il suffira peut-étre de faire remarquer qu’avec sa distinction
entre la personne et ses ceuvres, Luther n’a précisément pas défendu la thése
d’une «séparation de la personne et de I’ceuvre», comme le voudrait Marcuse.
Au contraire, d’aprés Luther, 'ccuvre et la personne sont intimement
«conjointes, au point que 'une ne peut étre sans I'autre». Car la vie n’est
jamais totalement inactive, méme pendant le sommeil, si bien que «séparer la
foi des ceuvres, ce serait comme si quelqu’un voulait séparer le pouls des
arteres»’. Distinguer ne signifie en aucun cas séparer. «C’est pourquoi le
raisonnement suivant ne vaut rien: ‘ces choses sont distinctes entre elles, donc

3 M. SCHELER, « Von zwei deutschen Krankheiten», in: Schriften zur Soziologie und
Weltanschauungslehre, éd. par Maria Scheler (Gesammelte Werke, vol. 6), Berne/Mu-
nich, 21963, p. 208-209,

4 M. SCHELER, op. cit., p. 212.

5 M. SCHELER, op. cil., p. 211.

¢ H. MARCUSE, « Autorité et famille», in: Pour une théorie critique de la société, trad.
par C. Heim, Paris, 1971, p. 20.

" M. LUTHER, Disputatio circularis de veste nuptiali. 1537, WA 39/1, p. 282, 1-5:
«[persona et opus] sunt coniuncta, et ita, ut alterum sine altero esse non possit, (...)
quemadmodum vita ipsa, etiam cum dormimus, tamen agit etiam per somnia, nun-

quam quiescit, ergo idem est separare fidem ab operibus, ac si quis vellet pulsum ab
arteriis seiungere.»



HOMO HUMANUS 35

elles peuvent aussi étre séparées I'une de I’autre’» 8. Au contraire, la nécessité
de distinguer aussi rigoureusement que possible n’existe que 1a ou les réalités a
distinguer sont le plus étroitement conjointes. C’est preécisement le cas en ce
qui concerne la personne humaine et ses actes.

En nous proposant de mettre a nouveau en valeur la distinction réforma-
trice entre la personne et ses ceuvres dans le contexte de la question moderne
de ce qui rend ’homme humain, nous présupposerons toujours la conjonction
la plus étroite possible entre persona et opus. Car ce n’est pas pour détruire
cette conjonction, mais pour la réaliser d’'une fagon qui soit profitable a la
personne et a son activité, qu’une distinction correcte des deux est nécessaire.
Tel est le propos de ce qui va suivre. A cet effet, on prétera d’abord attention
(IT) a cette curieuse expression d’homme humain. Ensuite (III) on esquissera,
sommairement et dans la perspective de la question qui nous occupe, la fagon
dont ’homme moderne se comprend lui-méme, pour (IV) la confronter a la
distinction réformatrice de Luther, de maniére a pouvoir enfin (V) répondre a
la question de ’homme humain.

I

L’homme humain — curieux pléonasme!8* Rien n’est plus révélateur du
caractere problématique de notre existence que le fait étrange que, pour parler
de ’homme véritable, la simple expression /’homme ne suffise pas, mais qu’il
faille de surcroit attribuer spécialement a ’homme, par un curieux redouble-
ment, la qualité d’étre un homme Aumain. Cette maniére, apparemment
tautologique, de parler d’homme humain révéle qu’on peut manifestement
aussi dénier a ’homme le fait d’étre humain. Le curieux redoublement qui
apparait dans ’expression «I’homme humain» indique que ’homme peut
passer a coté de lui-méme, se fermer a la destination de son étre. Ce n’est
assurément pas le moindre des traits qui distinguent ’homme des autres
créatures que cette possibilité de contredire son étre d’homme et d’exister en
contradiction avec soi-méme. Et ce n’est qu’en tenant compte de cette pos-
sibilité — toujours réalisée — que I’on peut comprendre que, pour parler de
I’€tre véritable de ’homme, on répéte de maniere tautologique son concept a
titre de prédicat, en parlant d’homme humain. Cette nécessité — positive —
de parler d’homme humain est précisément le reflet de la réalité négative de

§ M. LUTHER, op. cit., p. 284, 3-5: « Non igitur valet argumentatio: Illa sunt inter se
distincta. Ergo possunt etiam ab invicem separari».

8 Ce pléonasme existe effectivement en allemand dans I'expression « Das ist aber
ein menschlicher Mensch!», qui équivaut en frangais a: « Ca, c’est un homme! ¢a, c’est
quelqu’un!» Notre langue connait un redoublement semblable lorsqu’elle parle de la
«personne humaine». L’usage bien précis que fait 'auteur du mot «personne» ne
permet cependant pas de recourir a cet équivalent, bien qu’il soit d’un genre plus
«neutre» que «I’homme». (N.d.t.)



36 EBERHARD JUNGEL

’lhomme qui manque a sa destination propre a ’humanité, la réalité de
’homme pécheur. 11 n’y a aucun sens a parler d'un animal animal. Ce n’est
qu’a propos de ’homme congu comme animal doué de raison, mais abusant
de sa raison, qu’il y a un sens a parler, avec Geethe et au comparatif, d’un €tre
plus animal que I’'animal: «Il 'appelle raison et ne s’en sert que pour étre plus
animal qu’aucun animal.»® A ce moment, I’homme aurait cependant cessé
d’étre un homme humain. Entre ’homme et son humanité, un abime peut
s’ouvrir. L’homo sapiens et I’homo humanus ne sont manifestement pas sans
autre identiques. Au contraire, I’homme doit d’abord trouver son humanité,
puis en refaire sans cesse la preuve. Ce n’est qu’en devenant humain qu’il se
trouve lui-méme. Et ce n’est que par son humanité qu’il s’affirme comme
homme.

Mais ou ’'homme peut-il trouver son humanité, se trouver lui-méme?
Qu’est-ce qui rend ’homme humain? A quelle définition dois-je correspondre
pour étre un homme humain, ou du moins le devenir?

Les réflexions qui suivent ont pour but d’approfondir ces questions en
revenant a I'intuition réformatrice fondamentale quant a la vérité de I’hom-
me. Or les intuitions fondamentales de la Réforme se comprennent comme
des découvertes qui remontent a une intuition plus ancienne et plus originelle:
Iintuition transmise par les textes bibliques. Les textes bibliques ne sont
cependant pas des sources abstraites d’information et de connaissance. Ils ne
communiquent leur message qu’en interpellant un individu ou une commu-
nauté pour leur faire découvrir quelque chose d’eux-mémes. Nous aurons a
nous souvenir de cette particularité herméneutique qu’est le pouvoir d’inter-
pellation des textes bibliques dans notre recherche d’une réponse a la question
de ce qu’est un homme humain. Car une partie de la réponse transparait déja
dans cette particularité qu’ont les textes bibliques de faire découvrir aux gens
quelque chose sur eux-mémes.

Ces textes ne renvoient cependant pas simplement ’homme a lui-méme:
ils lui font aussi découvrir autre chose. C’est 1a une indication décisive pour
bien comprendre ’humanité de ’homme. Pour atteindre vraiment le moi
humain, il ne faut pas tant le renvoyer a lui-méme que le conduire a quelque
chose d’extérieur a lui. ’homme humain est susceptible de découvrir plus que
son seul moi. Lorsqu’ils se font prédication, les textes bibliques font découvrir
a leur auditeur son étre véritable, I’étre de ’homme nouveau, humain.

Ainsi, la particularité herméneutique formelle des textes bibliques nous
conduit au seuil de ’enseignement théologique sur ’homme, que I’intuition
fondamentale des réformateurs remet en valeur dans la Bible. Ce qu’est
’homme en vérité, ce n’est pas lui qui en décide. L’homme ne se définit pas
lui-méme. Il est défini, comme I’a affirmé Luther, par ’action justificatrice de
Dieu et par la foi qui y répond.

*J. W. voN G&THE, Faust I, prologue dans le ciel.



HOMO HUMANUS 37

Dire que I’homme est défini par la justification par la foi seule et non par les
ceuvres de la loi, c’est affirmer avant tout qu’il ne devient homme que lorsqu’il
se sait reconnu comme tel par Dieu — de fagon définitive. Ce qui est ici décisif,
c’est que ’homme ne doit ni ne peut faire quoi que ce soit en vue de sa
reconnaissance définitive. Au contraire, vouloir gagner cette reconnaissance,
c’est déja courir le risque de contredire sa propre nature et de perdre son
humanité. Je vais brievement I’expliquer.

L’homme en mal — et donc en quéte — d’approbation, existe dans un tissu
de relations qui le portent au-devant d’autrui: c’est 1a, dessaisi de lui-méme,
qu’il se retrouve. Il lui est méme essentiel d’exister en relation avec d’autres
hommes et avec Dieu. Sinon il ne serait pas a ce point soucieux d’approbation.
L’homme est essentiellement «homme devant», «homme en relation». Il est
homme devant Dieu (coram Deo) et homme sur la scéne du monde (coram
mundo). Méme si, athée, il conteste I’existence d’une instance divine, son
existence n’en vise pas moins a établir des relations avec autrui et a en obtenir
I’approbation. C’est ainsi seulement qu’il fait ’apprentissage de la responsa-
bilité. Dans tous les cas, ’homme humain est donc le contraire d’un étre sans
rapports, sans relations. C’est un étre éminemment riche de relations, un étre
relationnel complexe. Aussi Luther veut-il que I’on énonce I’étre de '’homme
in praedicamento relationis.

Ce sont précisément ces relations constitutives de son humanité que le moi
menace de détruire lorsqu’il veut gagner par lui-méme I’approbation d’autrui.
Car il se met a rapporter tout ce qu’il fait a soi-méme et perd tout égard pour
I'autre, avec lequel il est pourtant en relation. L’homme qui veut faire de
I'estime d’autrui sa propre affaire devient un homo incurvatus in se, un
homme replié sur lui-méme, malgré la richesse des relations dont il est doté.
En mettant en ceuvre sa propre justice et I’approbation qu’elle mérite, il
compromet son humanité, il passe a coté de sa destination. Car ¢’est manquer
a sa destination d’homme que d’abuser de la richesse de ses relations pour s’y
réaliser soi-méme au mépris d’autrui, dans le seul but de se faire valoir. A ce
sujet, il ne faut pas penser uniquement a ceux qui détiennent un pouvoir dans
la société ou a ceux qui s’émancipent selon le principe de plaisir, pour ne citer
que ces deux cas. Le rigorisme moral peut lui aussi étre une variante de la
réalisation de soi au mépris d’autrui. Il y a une dictature de I’égocentrisme
moral forcené. En tout cas, la réalisation de soi au mépris d’autrui dégrade
toujours la richesse des relations dans lesquelles ’homme est vraiment hom-
me. Si dans toutes les circonstances de la vie, je cherche a me réaliser sans
égard pour autrui, je cours, que je le veuille ou non, a ’absence de relations. Et
la ou I’existence humaine s’isole, ol les relations se dégradent, c’est le régne de
la mort qui s’installe — au cceur de la vie. Car avec la mort survient I'isolement
complet 19,

1°Cf. E. JUNGEL, Tod, Stuttgart, 41977, p. 145ss.



38 EBERHARD JUNGEL

Et pourtant, ’homme moderne se comprend autrement. Il congoit la réa-
lisation de soi comme un privilége. C’est par son action qu’il décide de lui-
méme et se considére comme un homme humain. J’aborderai ce point par une
esquisse — sommaire — de la fagon dont ’homme moderne se comprend
lui-méme, que j'exposerai ensuite a un dialogue critique avec la fagon dont la
Réforme a compris 'homme comme une personne a distinguer de ses
euVvTesS.

1.

a) «L’homme? D’ou est-il?
Trop mauvais pour un Dieu; trop bien pour le hasard.»

Ce distique, qui ne manque pas d’esprit, est de la plume de Gotthold
Ephraim Lessing!!, mais il pourrait servir d’enseigne a ’homme moderne tel
qu’il se comprend lui-méme. Les sciences modernes de ’homme s’accordent a
penser qu’il est impossible de dire définitivement ce qu’est ’homme.
L’homme passe pour un étre indéfinissable.

Il n’en a pas toujours été ainsi. Autrefois, ce n’était pas I’homme, mais Dieu
qui passait pour étre indéfinissable: Deus definiri nequit. De ’homme par
contre, on savait alors trés bien dire quelle est sa nature: un animal doué de
raison — animal rationale — par exemple, mais aussi un étre politique —
Cdov moAttikoOv. Les sciences modernes de ’homme ne contestent pas de telles
indications. Mais elles contestent que ces indications décrivent ’homme en
entier. L’homme entier est devenu scientifiquement inaccessible. Nous
connaissons I’homme en détail et savons beaucoup de lui, plus méme que
nous n’aimerions. Mais ’homme entier est devenu pour la pensée moderne
une donnée a tous égards problématique. Plus que le seul produit du hasard, et
pourtant dénu¢ de toute nécessité supérieure — c’est ainsi qu’il existe, c’est
ainsi qu’il est homme. Dans son distique incisif, Lessing a anticipé ce que les
sciences humaines épellent a leur fagon: « L’homme? D’ot est-il? Trop mau-
vais pour un Dieu; trop bien pour le hasard.»

Lessing déja a mis un point d’interrogation au mot «’homme». Par pré-
caution. Il est vrai qu’on peut mettre un point d’interrogation a n’importe quel
mot. Mais nulle part il ne parait plus a propos, nulle part il ne semble plus
irrévocable que derriere «’homme» — cet étre qui non seulement peut poser
des questions, mais qui es/ une question a lui-méme, /a question. «C’est
précisément Lui, "Homme, qui me pousse a la question ultime et désespérée:
pourquoi y a-t-il quelque chose, pourquoi n’y a-t-il pas rien ?» — voila ce que
Schelling'? a formulé a la fin de la grande époque de la philosophie critique.

"' G. E. LESSING, Die Religion, in: Werke, éd. par H. G. Gopfert, vol. 1, Munich,
1970, p. 171.

12 F. W. J. SCHELLING, Philosophie der Offenbarung, vol. 1 (Simmtliche Werke, éd.
par K. F. A. Schelling, 2¢ section/vol. 3), Stuttgart/Augsbourg, 1858, p. 7.



HOMO HUMANUS 39

Les disciplines anthropologiques, qui étaient alors en plein essor, confirment
le caractére radicalement problématique du fait d’étre homme. Ce n’est pas
par hasard que ces «sciences humaines» apparaissent au pluriel. Par la elles
indiquent déja qu’il n’y a pas de science d’ensemble de ’homme. Leur plu-
ralité plus ou moins disparate est I'indice qu’une définition de I'homme dans
son entier semble devenue impossible. L’accroissement des connaissances
spéciales relatives a ’homme est sans doute énorme. Cependant, la question
de '’homme lui-méme — qui ou qu’est-il donc? — demeure sans réponse; a
moins qu’on ne veuille faire dire aux nombreuses connaissances positives plus
qu’elles ne peuvent dire. Pour la discipline qu’est ’anthropologie, ’homme est
«pour nous un étre obscur tant par son origine que par sa destination». Et
Plessner!? de se demander a juste titre: «un [tel] étre se laisse-t-il déterminer
de fagon définitive?» Il semble que, de par sa nature indéterminable aussi,
I’homme moderne ait pris la place de Dieu. Homo definiri nequit — c’est ce
que dit ’'homme lorsqu’il s’étudie et se comprend a 'aide de ses propres
sciences.

L’affirmation du caractére indéfinissable de 'homme — le fait que
I’homme moderne se comprend lui-méme comme un moi qui non seulement
a des questions, mais qui est & lui-méme une question dont il ne connait pas la
réponse — est en fait étroitement liée a la grande importance que l'acte
humain, I’activité humaine, I’ccuvre humaine ont prise dans la conscience
moderne. Que ce soit a la maniére idéaliste, matérialiste, existentialiste ou
positiviste, ’homme moderne se comprend immanquablement comme un
sujet qui agit. C’est en agissant qu’il acquiert sa /iberté, en travaillant et en se
dépensant qu’il devient son propre maitre, tant au point de vue économique
que moral. Tel est I'idéal moderne, parfois passé sous silence, mais en général
clairement exprimé, de ’homme humain: devenir son propre maitre, et cela
par sa propre action. Or cela concorde tout a fait avec le caractére indéfinis-
sable de I’étre de I’homme, c’est-a-dire 'impossibilité de le circonscrire logi-
quement. Car dans son activité, ’homme se dépasse constamment lui-méme,
allant au-dela de ce qu’il a déja atteint. Plus son activité est créatrice, pro-
ductrice, plus il élargit non seulement son horizon, mais aussi son propre étre.
S’il est vrai que ’lhomme se réalise dans son activité — comme on aime le dire
aujourd’hui —, la réalité de ’homme est effectivement indéfinissable. Car, a
chaque nouvel acte productif, il se transcende lui-méme. Mais comment
indiquer ce qu’est ’homme entier, la totalité¢ de I’existence humaine, si
’homme ne se laisse pas dé-finir? J’aimerais d’abord rappeler a quel point la
fagon dont ’lhomme se comprend lui-méme en tant qu’acteur se répercute sur
son rapport au monde, pour en venir ensuite au rapport qu’a chaque homme
avec lui-méme et qui décide de lui.

'3 H. PLESSNER, Art. « Anthropologie II. Philosophisch», RGG? 1, col. 411.



40 EBERHARD JUNGEL

b) L’homme moderne, ’homme de la technique et de la morale autonome, a
découvert de fagon quasi stupéfiante que, par son activité, il est peu a peu
devenu non seulement /a mesure de toutes choses, mais plus encore: /'instance
qui décide de tout. L’homme décide de ce qu’il advient du monde. «Nous
rendre comme maitres et possesseurs de la nature», tel est, selon la célebre
formule de Descartes, le but de la nouvelle philosophie pratique qu’il reven-
dique (a I’encontre de la philosophie spéculative!) 4. Autrefois, dans I’Anti-
quité et au Moyen Age, une telle phrase aurait été sacrilége. Aujourd’hui elle
parait inéluctable. Je voudrais d’abord mettre en lumiére le bien-fondé relatif
de cette phrase, pour déceler ensuite ’erreur qui s’y cache. Le bien-fondé
relatif qu’il y a & concevoir ’homme comme instance de décision concerne son
rapport au monde, alors que ’homme qui se considére jusque dans son rapport
a soi comme un sujet qui décide, commet une erreur d’orientation fatale.

Pour ce qui est de son rapport au monde, il y a I'appel biblique au domi-
nium terrae: soumettez la terre (Gn 1,28). Nous I’avons fait. Et a la différence
du monde ancien (dans lequel I'homo faber était également a I'ceuvre),
I’homme moderne a fait du monde "objet de son ceuvre non seulement ici et
1a, partiellement, mais systématiquement. Le monde dans son ensemble est
devenu le matériau de son activité. D’une fagon de plus en plus résolue et
intensive, notre monde devient un monde technique — ['euvre de ’homme.
Monde naturel et monde «fabriqué» se sont déja tellement interpénétrés que
méme la «nature» ne peut plus étre préservée dans son caractére naturel que
par le savoir-faire, la t€yvn, et donc ’ceuvre de ’lhomme. De plus en plus, la
«nature» n’est nature que par notre bon vouloir, réserve ou contrepoids que
’homme de I’ére technique se crée a lui-méme. De plus en plus, la nature
devient sinon un produit de la technique, du moins I’oasis artificiellement
conservée ou restituée par une technique qui se limite elle-méme.

Je constate cela sans le déplorer. Je tiens donc pour fausse la revendication
que ’on entend de plus en plus souvent aujourd’hui — en raison de la crise
ecologique et de I'incontestable probléme de I’environnement — et qui tend a
faire révoquer la vocation biblique a dominer la terre, étant donné ses consé-
quences problématiques (les «impitoyables conséquences du christianisme»,
selon Améry). Il n’y a pas de retour possible de la soumission de la nature au
pouvoir de 'homme a la soumission de ’homme au pouvoir de la nature. Il
n’y a que la possibilité pour I’homme de limiter de fagon sensée 1’exercice de
son pouvoir. Mais tout acte par lequel "homme se limite ne peut étre a son
tour que l'effet du pouvoir qu’il exerce — cette fois de maniére responsable.
L’homme devra continuer a domirner la terre, si elle doit rester ou redevenir
notre patrie. Il n’y aura pas de terre en paix sans dominium terrae. Discréditer
globalement et abstraitement les concepts de domination, de réussite, de

4 R. DESCARTES, Discours de la méthode, in: (Euvres de Descartes, éd. par C. Adam
et R. Tannery, vol. 6, Paris, 21965, p. 62.



HOMO HUMANUS 41

progres, etc., est une réaction erronée a une évolution erronée — et dangereuse
— de notre domination, de nos réussites et de nos progrés. Car on ne se rendra
pas maitre de cette évolution erronée en se résignant, en renongant au domi-
nium terrae, mais uniquement en apprenant a dominer la domination tout en
’exergant sur la terre. Une domination effrénée fait du monde ainsi dominé
un imperium. En revanche, une domination modérée, une domination qui sait
se maitriser, fait du monde un dominium. C’est précisément ce que I’homme
d’action doit a nouveau apprendre s’il ne veut pas que ses faits et gestes entrent
dans I’histoire comme des méfaits. Nous devons apprendre a maitriser la
domination et a dominer de telle fagon que I'imperium devienne dominium.
Nous ne saurions donc contester la fagon dont ’homme moderne se com-
prend lui-méme comme acteur, comme /e maitre d’euvre dans son rapport au
monde, sans mettre du méme coup ’existence du monde en question. Apreés
nous €tre avanceés si loin — en bien et en mal — dans ’art de dominer le
monde, il est au moins aussi dangereux pour notre survie de faire un pas en
arriére qu’un pas de plus dans la fausse direction.

¢) Cependant, ce qui peut étre juste pour le rapport de ’homme au monde ne
I’est plus du tout pour ce qui est de son rapport a soi. Que I’homme soit un
sujet essentiellement actif et a ’ceuvre ne vaut pour sa propre existence qu’en
un sens restreint, tout a fait secondaire. Or ¢’est précisément ce que I’homme
moderne a perdu de vue. Dans son rapport a soi, il se comprend exactement
sur le modéle de son rapport au monde: comme un sujet qui décide de
lui-méme par son action — serait-ce celle de nier la vie humaine.

Chez Giambattista Vico, la conception de ’homme comme sujet créateur
est encore limitée a son rapport au mondo civile, ou mondo delle nazioni, de
sorte que, par rapport au monde historique, I’homme est créateur d’une fagon
analogue — mais analogue seulement — a celle de Dieu par rapport au mondo
naturale's. Le critére du vrai (et donc de la connaissance) pour Vico, c’est de
«l’avoir fait soi-méme» — «veri criterium [est] id ipsum fecisse» —, le
primum verum ayant son lieu en Dieu, parce qu’il est le primus Factor'®. La
conception de ’homme comme sujet créateur ne devait cependant pas rester
limitée a son rapport au mondo civile. «Sans tenir compte de la science pieuse

15 G. B. Vico, La scienza nuova, giusta 'edizione del 1744, éd. par F. Nicolini, vol. 1
(Opere, vol. 1V/1), Bari, 1928, p. 117-118 (§ 331); cf. Principes d’'une science nouvelle
relative a la nature commune des nations, trad. par A. Doubine, Paris, 1953, p. 101-
102,

16 G. B. VIco, De antiguissima italorum sapientia, cap. 1, in: Le orazioni inaugurall,
il De italorum sapientia e le Polemiche, éd. par G. Gentile et F. Nicolini (Opere, vol. 1),
Bari, 1914, p. 141; cf. aussi p. 131-132: «verum esse ipsum factum; ac proinde in Deo
esse primum verum, quia Deus primus Factor». Sur ce probléme, cf. K. LOWITH, Vicos
Grundsatz: verum et factum convertuntur. Seine theologische Prdmisse und deren sdku-
lare Konsequenzen, Heidelberg, 1968.



42 EBERHARD JUNGEL

de Vico et de la prémisse théologique de son principe, le principe de la
réciprocité du vrai et du fait a été par la suite de plus en plus accentué et mis en
application d’une maniére qui fait de ’homme, en tant qu’homo faber, le
maitre de la nature et du méme coup de I’histoire; car la domination sur son
environnement naturel le rend également capable de modifier son environ-
nement social. Le ‘mondo civile’ est aussi peu séparé du ‘mondo naturale’ que
ce dernier ne I’est des sciences modernes de la nature, dont les progreés tech-
niques ne sont pas sans transformer le monde de ’homme.»!” Et si I’on suit
I’affirmation de Kant selon laquelle «nous ne comprenons en son fond que ce
que nous pouvons faire nous-mémes» '8, jusque dans le domaine du rapport
de ’'homme a soi, celui-ci ne pourra se comprendre «en son fond» que s’il s’est
fait lui-méme. C’est en ce sens que Marx loue Hegel d’avoir congu «1’auto-
création de ’homme (...) comme un processus» ! — a ceci pres justement que,
selon Marx, ce processus doit étre congu comme étant celui du travail: c’est en
travaillant que ’homme se trouve lui-méme, si du moins il surmonte égale-
ment ’aliénation due au processus du travail dans le capitalisme. La philo-
sophie existentialiste offre une variation de la méme idée, dont la version
exacte est désormais: «Je suis mon acte».

C’est a cet endroit précis qu’intervient la distinction réformatrice entre
personne et ceuvre, pour corriger la fagon dont 'homme moderne se com-
prend lui-méme. Aussi nous faut-il maintenant considérer de plus prés la
signification de cette distinction.

IV.

a) C’est une des intuitions réformatrices fondamentales de Luther que d’avoir
affirmé que la personne humaine n’est pas constituée par ses actes, mais au
contraire en excluant rigoureusement toute tentative de se réaliser soi-méme.
«Opus non facit personam, sed persona facit opus: ceuvre (que je fais) ne fait
pas la personne (que je suis), mais c’est la personne (que je suis) qui fait
I’ceuvre», affirme le vieux Luther dans une dispute de 153729, Il contredit ainsi
un courant de tradition aux effets considérables, qui avait déja trouvé son
expression classique chez Aristote, mais qui n’a acquis sa validité quasi illi-
mitée qu’a I’époque moderne. L’opposition réformatrice a cette tradition se
rencontre déja chez le jeune Luther. Dans la Controverse contre la théologie

17 K. LOWITH, op. cit., p. 19.

18 E. KANT, lettre a Johann Pfliicker du 26.1.1796, in: Kant’s Briefwechsel, vol. 3:
1795-1803 (Kant's gesammelte Schriften, éd. par la Koniglich-Preussische Akademie
der Wissenschaften, vol. 12), Berlin, 21922, p. 57.

19 K. MARX, «Ebauche d’une critique de I’économie politique», in: Economie et
philosophie (manuscrits parisiens) (1844), in: (Euvres, éd. par M. Rubel, vol. 2: Econo-
mie 11, Paris, 31979, p. 125-126.

20 M. LUTHER, Disputatio circularis de veste nuptiali. 1537, WA 39/1 p. 283.9.



HOMO HUMANUS 43

scolastique de 1517, il I’a formulée avec la plus extréme vigueur: « Non effi-
cimur iusti iusta operando, sed iusti facti operamur iusta: non pas ‘nous
devenons justes en faisant ce qui est juste’, mais c’est une fois justifiés (rendus
justes) que nous faisons ce qui est juste» 2!, L’année d’avant, dans une lettre a
Spalatin, Luther avait désigné nommément ’autorité qui était la cible de son
antithése: « Non enim, ut Aristoteles putat, iusta agendo iusti efficimur, nisi
simulatorie, sed iusti (ut sic dixerim) fiendo et essendo operamur iusta. Prius
necesse est personam esse mutatam, deinde opera: ce n’est pas, en effet,
comme le pense Aristote, en faisant ce qui est juste que nous devenons justes
— sinon de fagon hypocrite —, mais c’est en devenant et en étant, si je puis
dire, des justes, que nous faisons ce qui est juste. Il faut d’abord transformer la
personne, et ensuite agir.» 22

La these a laquelle s’oppose Luther se trouve dans I’ Ethique a Nicomaque
d’Aristote: ta pev dikaia mpdttovteg dikalotl yivoueda??, Elle exprime une
opinion courante dont personne n’aurait sans autre I'idée de contester la
plausibilité. Il semble évident, en effet, que nous sommes ce que nous faisons
de nous. Et de fait, Luther n’a pas contesté que, in foro philosophico et mundo,
la these aristotélicienne soit plausible??. Ce qu’il conteste en revanche, c’est
que I’étre véritable de la personne humaine puisse étre établi par une quel-
conque instance du monde. L’homme que je suis en vérité, aucune instance au
monde ne peut en décider. Méme moi, je ne le puis. Juger de I'étre de la
personne échappe a toutes les personnes et instances terrestres. Car seul celui
qui fait de la personne une personne est compétent pour juger de I’étre de la
personne. Et c’est Dieu seul. Aussi plausible soit-il d’affirmer que I’homme, la
personne humaine, peut faire quelque chose de lui-méme, il n’en faut pas
moins contester que la personne puisse se faire, se constituer elle-méme. Ce
que la personne humaine fait d’elle-méme est autre chose que ce qui fait de la
personne une personne. C’est pourquoi, ce qu’il y a de plausible a juger, avec le
monde, que I’homme est ce qu’il fait de lui-méme, n’est plus valable lorsque
c’est I’étre de la personne qui est en cause. Dans ce cas, lorsqu’il en va de ce qui
rend ’homme humain, seul le Créateur de la personne est compétent pour
juger. Et en parlant de Créateur, on a déja nié que la personne humaine puisse
se constituer, se faire elle-méme. Certes, il se peut qu’aux yeux d’autrui, je sois
ce que je fais ou ai fait de moi-méme. Il se peut méme que je m’apparaisse a
moi-méme comme le produit de mes actes. Mais devant Dieu, je ne suis tout
simplement pas en mesure de faire quelque chose de moi-méme. C’est pour-

2l M. LUTHER, Disputatio contra scholasticam theologiam. 1517, WA 1, p. 226,8; cf.
trad. in Euvres, vol. 1, Genéve, 1957, p. 98 (thése 10).

22 M. LUTHER, lettre a Spalatin du 19.10.1516, WA.B 1, p. 70,29-31; cf. trad. in
uvres, vol. 8, Genéve, 1959, p. 12.

3 ARISTOTE, Ethique a Nicomagque, 1103a 34-b 1.

2 M. LUTHER, Disputatio circularis de veste nuptiali, WA 39/1, p. 282,10: «Haec
valent in foro philosophico et mundo».



44 EBERHARD JUNGEL

quoi Luther ajoute abruptement a la phrase dans laquelle 1l admet ce que la
fagon de juger du monde a de plausible: «... sed non sic fitapud Deum: mais il
n’en va pas ainsi devant Dieu» 2.

b) Ce commentaire abrupt n’est toutefois pas dirigé contre ’homme. Que
devant Dieu il n’en aille pas selon les critéres de jugement du monde, cela tient
plutdét d’apreés Luther au fait que, dans le contexte du monde, 'homme
demeure exposé a ’Tambivalence entre étre humain ef inhumain, entre trouver
et manquer la vérité de son étre. L’homme ne peut pas échapper de lui-méme a
cette ambivalence. Il ne peut pas mettre lui-méme son €tre a I'unisson. L’am-
bivalence qui affecte 'emprise de 'homme sur lui-méme est le signe que sa
personne est aliénée d’elle-méme, qu’elle est — comme le dit Luther avec la
tradition — une natura corrupta® ou, pour parler le langage biblique, que
nous sommes pécheurs. Aussi est-ce urn bien pour la personne humaine qu’elle
ne puisse pas disposer d’elle-méme. L’homme est soustrait a lui-méme pour
son propre bien.

c) Luther n’a cependant pas abordé cette question par rapport a I’énonce de la
création, mais a celui de la justification. Son antitheése a la formule aristote-
licienne selon laquelle nous devenons justes en faisant ce qui est juste I’indi-
quait d¢ja. Traiter la question de I’étre véritable de ’homme dans le contexte
de la doctrine de la justification révéle un sens aigu de la réalité. Car la réalité
de I’homme comporte bel et bien le désir de se réaliser soi-méme et de décider
de son propre étre par sa propre activité. Pour parler comme la Bible, c’est la
réalité du péché qui, en affectant ’ensemble de la vie humaine, rend ’homme
non pas simplement mauvais — ce serait le malentendu moraliste du péché —,
mais victime de I'illusion de pouvoir se rendre bon par lui-méme. A une telle
illusion, I’énoncé de la justification oppose cette veérité: «la personne (...) a €té
faite par Dieu». Et Luther ajoute: «per fidem»?. Cette précision ne doit
toutefois pas étre mal comprise, au sens ou I’homme constituerait tout de
méme son €tre de personne par son propre acte ou sa propre performance —
’acte ou la performance de sa foi. Au contraire, pour Luther, la foi est I'in-
terruption radicale de ’enchainement des actes et des performances de notre
vie. Dans la foi, ’homme s’en remet entiérement a I’acte de Dieu, a sa parole
active et créatrice. Et c’est précisément a cette parole créatrice que la personne
humaine doit son étre. La foi n’y ajoute rien, elle rend hommage a la vérite de
Dieu. Aussi Luther peut-il dire dans un raccourci saisissant: «Fides facit
personam: la foi constitue la personne» 28, C’est la foi qui fait de la personne

25 M. LUTHER, op. cit., p. 282,10-11.

26 M. LUTHER, op. cit., p. 282,27-28.

2T M. LUTHER, op. cit., p. 283,13-16: «Paulus igitur quaerit, unde habeamus perso-

nam. Hic respondet Iudaeus et papa: Ex fructu, fac hoc et hoc, et eris persona sancta et

iusta. Jha hinter sich. Sed Paulus negat et dicit, quod persona sit facta per fidem a
Deo (...)».

28 M. LUTHER, op. cit., p. 283,1.



HOMO HUMANUS 45

une personne, parce que la foi ne fait — d’abord — rien d’autre que de laisser
agir Dieu. Ainsi la foi tire-t-elle ’homme de I'ambivalence d’un étre déter-
ming par sa propre activité pour le faire accéder a I'unité de son étre véritable
aupres de Dieu. Luther a formulé de la fagon suivante ce ponere nos extra nos a
la fin de son Traité de la liberté du chrétien: «un chrétien ne vit pas en
lui-méme, mais dans le Christ et dans son prochain, dans le Christ par la foi,
dans son prochain par I’'amour; par la foi, il s’éléve au-dessus de lui-méme en
Dieu, de Dieu il redescend au-dessous de lui-méme par I’amour, et reste
pourtant toujours en Dieu et dans son amour»?®. C'est 13, en dehors de
lui-méme, qu’il est et reste «un libre seigneur de toutes choses, qui n’est
soumis a personne» 3,

V.

a) Devenir le seigneur de toutes choses et n’étre soumis a personne, I’homme
moderne pense y parvenir justement en prenant possession de lui-méme. Sur
ce point, interprétation réformatrice de I’Evangile de la justification du
pécheur s’oppose aussi résolument a la fagon dont ’homme moderne se
comprend lui-méme qu’elle ne conteste la thése aristotélicienne selon laquelle
’homme devient juste, et donc humain, en faisant ce qui est juste. A vrai dire,
la contradiction porte sur la fagon concrete, existentielle, dont chacun se
comprend lui-méme, bien plus que sur une maniére générale, et donc un peu
facile a contester, que les hommes auraient de se considérer. C’est pourquoi le
débat théologique avec certains axiomes philosophiques modernes culmine
dans la proclamation de ’Evangile qui interpelle directement ’homme. Si la
théologie ne se transforme pas elle-méme en proclamation, c’est qu’elle est
tributaire du modus loquendi discursif propre a ’argumentation scientifique.
Mais elle ne se détourne pas pour autant du genre propre au langage kéryg-
matique. Au contraire, la théologie a pour but la prédication. L’aptitude a
devenir pratique est le «fondement réel» — pour parler comme le comte
d’Yorck — non seulement de la science en général3!, mais aussi, en un sens
tout particulier, de la science théologique. On ne se trompera donc pas si I’on
croit percevoir dans les réflexions plutot abstraites qui vont suivre une parente
avec la prédication. Ce que ’ap6tre a jugé bon de dire a son propre sujet n’est
pas moins vrai — espérons-le — du théologien: «Je n’ai pas honte de I’Evan-
gile» (Ro 1,16). C’est en définitive ’Evangile de la justification du pécheur par
la foi seule, sans les ceuvres de la loi, qui qualifie de mensonge (cf. Ro 3,4) la
conception selon laquelle ’homme pourrait se constituer comme personne

2 M. LUTHER, Von der Freiheit eines Christenmenschen. 1520, WA 7, p. 38,6-10; cf.
trad. in Luther. Les grands écrits réformateurs, par M. Gravier, Paris, 1944, p. 301
(§ 30).

3 M. LUTHER, op. cit., p. 21,1-2; trad. p. 255 (§ 1).

31 Cf. W. DILTHEY, Briefwechsel zwischen Wilhelm Dilthey und dem Grafen Paul
Yorck von Wartenburg 1877-1897, Halle, 1923, p. 42.



46 EBERHARD JUNGEL

par sa propre activité et devenir un homme libre en prenant possession de
lui-méme.

b) Explicitons théologiquement 'intervention kérygmatique a partir de I'idée
de possession. Que par son activité, par ses ceuvres, ’homme veuille acquérir
les biens nécessaires a vivre, personne ne le conteste. Toutes les théories
philosophiques et théologiques sérieuses s’accordent a dire que ’homme doit
avoir quelque chose pour pouvoir vivre de fagon humaine. S’il y a controverse,
ce n’est que sur le plus ou le moins, et sur le comment. Mais il est incontestable
que '’homme ne doit pas avoir trop peu: plutdt un peu plus que pas assez.

Le désir humain de posséder ne devient théologiquement problématique
que des le moment ou I’homme ne veut pas seulement posséder quelque chose
— serait-ce méme beaucoup —, mais se posséder lui-méme. Et c’est précisé-
ment ce que veut ’homme moderne. Son idéal, c’est de mettre la main sur
lui-méme, de se posséder complétement. Par cet idéal, il se révele ’héritier de
la tradition métaphysique qui a tenté de comprendre I'individualité de I’étre
pensant sur le mode¢le de I’'avoir ou de la possession et qui, en conséquence, a
pensé I’étre de Dieu comme possession parfaite de soi (possessio sui). De ce
point de vue aussi, ’homme moderne semble avoir pris la place de Dieu. Je
me contenterai de deux exemples.

De nos jours, Ernst Bloch a commencé son Introduction a la philosophie
par ces phrases monumentales: «Je suis. Mais je ne me posséde pas. C’est
pourquoi nous devenons seulement.»3? Le passage de la premiére personne
du singulier — «Je suis. Mais je ne me posséde pas» — a la premiére personne
du pluriel — «C’est pourquoi nous devenons seulement» — fait clairement
apparaitre que Bloch congoit la possession que ’homme prend de soi comme
une possession collective, qui constitue un idéal a atteindre par un effort
commun, celui de la lutte des classes. Dans une perspective différente, expres-
sément orientée sur I’éthique individuelle, Emmanuel Kant avait déja
exprimé la méme idée. L’homme vertueux, c’est-a-dire ’homme caractérisé
par «la force morale de la volonté (...) dans I’'accomplissement de son devoir,
est selon Kant le seul a étre «libre, sain, riche, roi, etc. et a ’abri du hasard ou
du destin; c’est qu’il se posséde lui-méme» 33. L’homme se posséde lui-méme
dans la mesure ou la volonté humaine se donne a elle-méme ses propres lois et
s’y soumet. Selon Kant, la personne humaine n’est en effet «soumise a d’au-
tres lois qu’a celles qu’elle se donne elle-mémex»34. C’est en observant ces lois,
et donc sur la base de son activité morale ou du moins — au cas ou I’activité

32E. BLOCH, Ttibinger Einleitung in die Philosophie (Gesamtausgabe, vol. 13),
Francfort, 1970, p. 13.

33 E. KANT, Métaphysique des maurs (2° partie: Doctrine de la vertu), trad. par
A. Philonenko, Paris, 1968, p. 77-78.

3 E. KANT, Métaphysique des maurs (1 partie: Doctrine du droit), trad. par
A. Philonenko, Paris, 1971, p. 98.



HOMO HUMANUS 47

morale est involontairement entravée — sur la base de sa bonne volonté que la
personne acquiert sa liberté, qu’elle prend possession d’elle-méme.

A P’encontre de cette conception, la distinction théologique entre la per-

sonne et ses ceuvres a pour tache de faire valoir que déja la tentative de
comprendre I’homme sur le modéle de la possession est erronée. L’homme
doit avoir quelque chose, mais non se posséder [ui-méme. Par rapport a
lui-méme, ’homme est au contraire dépouillé. Dans la foi, il s’abandonne,
pour s’élever au-dessus de lui-méme et se fonder en Dieu. Dans I’amour en
revanche, il se donne a autrui, s’abandonne donc une nouvelle fois, mais d’une
autre maniére. Se possédant lui-méme, ’homme serait a lui-méme son pro-
chain. Croyant et aimant, «prenant, comme transcendance exsistante, son
essor en possibilités», il est par rapport a lui-méme «un étre du lointain». Et ce
n’est que par le biais de tels «lointains originels (...) que grandit en lui la vraie
proximité des choses» 3%, C’est parce que la personne humaine ne peut pas se
constituer elle-méme, ni par conséquent se posséder, qu’elle est marquée par
I’¢loignement de soi. Elle vit de la parole créatrice que Dieu lui adresse et se
recoit ainsi de loin en loin.
c) En revanche, ’homme qui veut prendre possession de lui-méme par son
propre faire s’expose, selon la conception de la Réforme, a 'intervention de la
parole de Dieu. Car il serait préjudiciable a ’homme de se posséder lui-méme
au point d’en devenir intouchable. Il en serait alors réduit a étre la somme de
ses actes — dont pas un seul ne devrait parler contre lui. Etant donné que c’est
impossible, le Dieu qui pardonne les péchés distingue entre notre étre comme
personne et nos ceuvres — et fait prévaloir cette distinction en interpellant
’homme. C’est ici qu’intervient une autre distinction caractéristique de la
théologie de Luther: la distinction entre la loi et ’Evangile. Les deux doivent
étre correctement différenciées et rapportées I'une a I'autre.

o) L’homme peut étre interpellé par /a loi de Dieu, qui exige quelque chose
de lui. II est alors mis en demeure d’agir. Il doit regarder a son activité et
montrer ce dont il est capable. Mais il doit aussi regarder ses défaillances, ses
échecs, ses fautes — qu’il peut trés bien avoir commises par un comportement
juste. Car le sort ne s’attache pas seulement a la mauvaise action; il y a aussi
une sorte de fatalité de la bonne action, «perpétuellement condamnée a don-
ner naissance au mal»36, L’une des fautes les plus graves que commette
’homme aux yeux de la Bible, c’est justement de vouloir se réaliser lui-méme
par ses bonnes actions, par un comportement juste — qu’il le soit d’un point de
vue légaliste seulement, ou aussi moral. La notion, si prisée aujourd’hui, de
réalisation de soi équivaut donc plutdt pour la conception biblique a la quin-
tessence du péché. Car la loi de Dieu n’exige justement pas de ’homme qu’il se

3 M. HEIDEGGER, «Ce qui fait I’étre-essentiel d’un fondement ou ‘raison’ (Vom
Wesen des Grundes)», in: Questions I, trad. par H. Corbin et alii, Paris, 1968,
p. 158.

36 Cf. F. SCHILLER, Die Piccolomini, acte 5, scéne 1.



48 EBERHARD JUNGEL

réalise lui-méme. Se réaliser signifie se faire valoir. L’ap6tre Paul dit: vouloir
ériger sa propre justice. On se glorifie de ses actions justes et on se comprend
soi-méme comme étant leur produit. Qui fait le bien est bon, c’est une per-
sonne bonne. Et inversement: qui fait le mal est mauvais, c’est une personne
mauvaise. De méme, la loi déclare juste celui qui agit justement — et coupable
le malfaiteur. Selon ses actes, ’homme est désormais quelqu’un d’estimé ou
de réprouvé.

B) C’est sur ce point précis que /’Evangile contredit la loi, ou plus exacte-
ment la compétence exclusive de la loi. L’Evangile restreint la loi a la seule
fonction d’exiger quelque chose de 'homme et d’en mesurer I’action (mais
’action seulement, et non I’étre) a ses exigences. Quant a la personne, c’est-
a-dire a ['étre de ’homme, il n’appartient pas a la loi d’en juger. Car nos actes
ne peuvent pas décider de notre €tre, ni en bien ni en mal. Seul décide de notre
étre celui qui décide de I'étre et du non-€tre. Ainsi, I’Evangile interdit par
exemple d’inférer que I'auteur d’actes inhumains est une personne inhumaine.
La catégorie de I'inhumain, du «monstre», est elle-méme une catégorie inhu-
maine, en tout cas dans la perspective d’un jugement guidé par ’Evangile. Car
I’Evangile, en tant que pardon des péchés, confére le pouvoir d’interpeller
’lhomme de telle fagon que sa personne se laisse distinguer de ses actes.
L’Evangile est la promesse qui prévient toutes les tentatives humaines de
réalisation de soi et annonce que I’homme est une personne déja reconnue,
définitivement reconnue par Dieu. Toutes les tentatives de juger qui ou ce que
nous sommes réellement en identifiant ’homme avec ses performances ou ses
défaillances conduisent a un abus de la loi, a un usage pour ainsi dire /égaliste
de la loi, auquel la foi chrétienne oppose un usage évangélique de laloi. L'usage
légaliste de la loi fait des charges qu’elle implique une formidable surcharge.
C’est une surcharge pour ’homme que de devoir décider définitivement de
lui-méme par ses actes. L’Evangile ne conteste pas 1’exigence de la loi, mais
bien son surcroit d’exigences; il le fait en proclamant la justification du
pécheur et par la la distinction entre personne et ceuvre.

d) Ilen vadudestin de la foi chrétienne qu’elle ose voir dans la personne — en
dépit de tout ce qui la lie a ses actes — plus que I'auteur de ceux-ci: un moi
humain qui vit d’étre reconnu comme tel par Dieu. C’est cela, la justification
du pecheur. Elle interdit d’identifier tant la meilleure action que la pire avec le
moi qui en est I'auteur. De méme qu’il n’y a pas d’occasion de gloire devant
Dieu, parce qu’il se refuse a assimiler ’homme a ses réussites, ainsi défend-il
dans le cas contraire d’étendre la catégorie d’acte manqué ou inhumain a
'auteur d’un tel acte. L’Evangile I’interdit méme lorsque la personne concer-
nee s’identifie elle-méme avec son action au point de souhaiter s’y réduire —
ce qui est notoirement le cas de toutes les formes de propre justice, mais aussi,
curieusement, d’un certain nombre de malfaiteurs. L’Evangile s’adresse a
’auteur comme a une personne distincte de ses actes, méme lorsque celui-ci
s’y refuse. Car il a quelque chose de bon a communiquer a ’homme, quelque



HOMO HUMANUS 49

chose qui n’est pas de I’ordre du faire: sa reconnaissance par Dieu. C’est elle
qui fait de la personne humaine une «valeur en soi» par rapport 4 ses actes et a
ses performances.

e) Ce qui vient d’étre dit a des conséquences jusque dans le domaine de ce que
I'on appelle le mode de vie. Car en tant que personne, je suis d’abord, et avant
toutes mes activités, quelqu’un qui regoit: un moi qui ne recoit pas seulement
quelque chose, mais qui se regoit surtout lui-méme. Dans les actes élémen-
taires de la vie déja, je suis appelé a recevoir avant méme de pouvoir donner et
agir. Nul ne peut parler de lui-méme. Il doit d’abord entendre et capter avant
d’émettre. Nul ne peut aimer de lui-méme. Il doit d’abord étre aimé et rece-
voir de ’affection. Nul ne peut avoir confiance par lui-méme. Il doit d’abord
rencontrer de la confiance pour sortir a son tour sans crainte de lui-méme, se
détacher de soi et faire confiance a quelqu’un d’autre. Ainsi I’homme ne
devient-il pas non plus Aumain de lui-méme — en tout cas pas par sa propre
activité. L’homme humain, c’est au contraire celui qui est capable de s’ac-
cepter lui-méme, de recevoir toujours a nouveau son existence comme un
don. L’homme humain, c’est 'homme riche, non pas de quelques avantages,
mais de lui-méme.

Pour apprendre a se connaitre comme tel, comme un homme riche de
lui-méme, le moi inlassablement actif et dynamique de ’homme de produc-
tion doit cependant se laisser interrompre de fagon radicale dans son activité.
Et comme le moi individuel, 1a société de production devra aussi admettre de
telles interruptions radicales, qui la tirent de ses activités et la plongent dans
une passivité éminemment vivante et intense — une passivité créatrice. La
semaine de travail vit, en un sens trés profond, du repos sabbatique, du repos
createur dans lequel, de possédants et d’actifs que nous sommes, nous rede-
venons simplement des existants: des €tres qui ne cessent de s’étonner et de se
rejouir du fait primordial et inoul qu’ils existent plutét que de ne pas étre.
L’homme humain sait que ce n’est pas a lui-méme qu’il doit son existence.
C’est pourquoi il sera une personne reconnaissante.

L’homme qui s’oppose a Dieu, c’est ’homme ingrat qui ne veut rien se
laisser donner, qui ne veut rien recevoir. Il veut se réaliser lui-méme. Aussi
vit-il sous la dictature d’impératifs qu’il se laisse en partie dicter par autrui et
se fixe en partie lui-méme. Ce qui lui manque cependant, c’est 1'oasis de
indicatif qui le laisse n’étre rien que lui-méme: une personne humaine — et
de ce fait, une personne qui corresponde a Dieu. Seul correspond a Dieu
'’homme qui, d’ordinaire actif, sait se laisser interrompre radicalement par
Dieu dans son activité pour se recevoir de fagon nouvelle, au lieu de se réaliser
lui-méme. Cela détend. Cela rend libre — pas seulement spirituellement! Or
’homme libre est 'homme qui correspond a Dieu. Il connait Dieu comme
celui qui donne et lui-méme comme celui qui peut recevoir: non seulement
recevoir quelque chose, mais surtout se recevoir lui-méme. Certes, il y a plus
de bonheur a donner qu’a recevoir. Mais il y en a plus a savoir recevoir qu’a



50 EBERHARD JUNGEL

pouvoir donner. Celui qui sait recevoir, qui peut se recevoir lui-méme sans
géne est, ce «faisant», un étre de gratitude et par la, humain. Cela aura
également des répercussions sur sa maniére d’agir, dans ses actions et dans ses
ceuvres.

L’humanité de ’homme congue comme gratitude devra se manifester dans
les relations qu’il a avec ses semblables, et surtout avec ceux d’entre eux qui
sont moins productifs ou qui ne le sont plus du tout. C’est avant tout dans ses
rapports avec les enfants et les vieillards que notre société axée sur la pro-
ductivité devra faire la preuve qu’elle reconnait a quelqu’un la qualité
d’homme du simple fait qu’il existe. Car ils incarnent de fagon naturelle la
priorité absolue de la personne sur ce qu’elle produit. L’enfant et le vieillard
sont en premier lieu des étres qui regoivent. Seule une société qui pergoit
comme un bienfait ceux qui ne peuvent pas encore ou qui ne peuvent plus
contribuer a leur existence et reconnait ce que lui apportent ceux qui regoivent
pourtant tout d’elle, a le droit de s’appeler humaine. Nous avons dans les
rapports avec la personne qui n’est pas encore ou qui n’est plus capable de
produire un critéere de ’humanité de notre société. En effet, du respect que
nous portons a la dignité de la personne incapable de produire — et donc a
I’humanité de la personne indépendamment de ses ceuvres —, une lumiere
rejaillit sur notre comportement, nos activités et les institutions qui les réglent.
Elle seule autorise a parler aussi d’une maniére humaine d’agir, d’euvres
humaines et méme d’institutions humaines. Leur humanité n’est cependant
jamais qu’une humanité relative, par rapport a la dignité absolue de la per-
sonne. Elle est donc susceptible par principe de croitre.

En résumé: 'homme humain, c’est la personne définitivement reconnue
comme telle par Dieu et qui ne peut donc étre discréditée par rien ni personne
— par elle-méme non plus —, mais qui, du fait de cette reconnaissance
irréversible, est libérée pour une activité toujours plus humaine. Dont le degré
d’humanité croitra d’ailleurs en régle générale dans un rapport inversement
proportionnel a son degré de publicité. Se comportera le plus humainement
celui qui fait ce qui va, ou devrait aller, de soi — aussi anodin que cela paraisse.
Tout comme le Dieu éternel et tout-puissant prend plaisir, a en croire Luther,
a voir un visage gai et un sourire aimable, susceptibles de réconforter quel-
qu’un de tourmenté — et méme a entendre de temps a autre un bon mot qui
réjouit I’entourage et chasse au diable son inquiétude?3’. Aussi n’est-ce pas la
moindre des caractéristiques de ’homme humain que d’étre capable de nous
rendre un peu plus joyeux, nous qui ne sommes que trop souvent abattus et
tristes — serait-ce méme, de la part de Dieu, par une boutade!

(Traduit de I'allemand par Léo Freuler et Jean-Philippe Bujard)

3 M. LUTHER, Operationes in Psalmos. 1519/21, WA 5, p. 399,20-23: «certe credere
te oportet, deo etiam placere, si fratrem hilariore vultu alloquaris, blandiusculo risu
invitaris, nonnunquam et facetulo aut arguto dicterio delecteris.»



	Homo humanus : la signification de la distinction réformatrice entre la personne et ses œuvres, pour la façon dont l'homme moderne se comprend lui-même

