
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 37 (1987)

Heft: 1

Artikel: Luther et le langage de la théologie : l'écriture, les pères, la tradition

Autor: Fraenkel, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381323

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381323
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 119 (1987), P. 17-32

LUTHER ET LE LANGAGE DE LA THEOLOGIE:
L'ÉCRITURE, LES PÈRES, LA TRADITION*

Pierre Fraenkel

1. Le cadre contemporain

On sait que parmi les nombreuses modifications que le XVIe siècle a

apportées à la culture européenne, plusieurs se situent dans le domaine du
langage et des langues: promotion et uniformisation des langues vivantes;
renouveau des études grecques et hébraïques; renouveau du latin lui-même.
On sait aussi qu'une part, dans ces développements, revient à Luther, de par
son œuvre de traducteur de la Bible en allemand, et plus généralement de par
son activité littéraire1.

C'est pourtant sur un terrain plus technique, peut-être moins connu, que je
voudrais vous prier de me suivre: celui du langage spécifique de la théologie,
ou, pour le dire plus clairement, celui de la terminologie technique et de
l'attitude de Luther envers elle.

Ici, il conviendra en premier lieu de ne pas isoler Luther. Son époque était
si peu satisfaite de son héritage dans le domaine de la langue et de la langue
religieuse entre autres que partout on faisait des tentatives de redressement :

pensons aux efforts des Frères de la Vie Commune, qui dans leurs écoles
faisaient lire les lettres de S. Jérôme, afin d'enseigner ainsi à leurs élèves à la
fois une latinité élégante et la vraie piété ancienne2. Pensons aux célèbres
Epîtres des Hommes Obscurs, dans lesquelles le chevalier Ulrich von Hütten
et ses amis ridiculisaient les dominicains de Cologne et à leur tête l'inquisiteur
Jacques van Hoogstraten et son ami Hardouin de Graës, ennemis de Reuchlin
et de ses efforts pour favoriser les études hébraïques. Dans sa caricature des

Colonois, cette satire visait à la fois leurs personnes et leurs mœurs, leur
théologie scolastique, mais surtout leur latin barbare et cela pour mettre non
seulement les rieurs mais aussi les esprits élégants du côté de Reuchlin.

A eux seuls, ces exemples peuvent nous montrer à quel point la recherche
d'un renouveau de la langue et des questions concernant la foi, voire la
théologie elle-même, étaient liées dans l'esprit des gens de cette époque. Un

* Conférence donnée dans un cycle de cours sur Luther, Genève, février 1984.
1 V. p. ex. dans Heinrich Bornkamm, Luther. Gestalt und Wirkungen SVRG,

no 188) Gütersloh 1975; l'essai Luther als Schriftsteller, pp. 39-64, ainsi que W.J.
Kooiman, Luther en de bijbel, Baarn s.d. [ca. 1960] en part, les chap. 8-15.

2V. inf. n. 10.



18 PIERRE FRAENKEL

exemple bien moins célèbre viendra le confirmer: en 1504, Paolo Cortese,
secrétaire à la Curie romaine, publia à Rome un commentaire des Sentences

de Pierre Lombard3, c'est-à-dire un manuel de théologie dogmatique dont les

exposés suivaient ceux du livre que le Lombard, professeur à Paris puis
évêque de la capitale française, avait tirés des «opinions» des Pères de l'Eglise
au XIIe siècle. Cortese était un théologien sans envergure: «inhaltsarm» —

«sans consistance» — peut-on lire dans l'article d'un dictionnaire théologique4,

mais il sut habiller son exposé d'un latin cicéronien, allant jusqu'à éviter
les mauvais héllénismes du latin des chrétiens (le «franglais» de la théologie,
pourrait-on dire) en substituant «lustratio» (purification) à «baptismus»,
«flamen» (le prêtre antique) à «presbyterus», «senatusconsultum» à

«canon» et j'en passe. Plus frappante encore fut la tentative, faite à la demande du

pape Léon X par l'évêque Zaccaria Ferreri, de réécrire en hexamètres classiques

des hymnes du bréviaire: la sainte Trinité s'y trouvait invoquée comme
«divinité triforme de l'Olympe — triforme numen Olympi», et ce n'était pas
tout5.

Notre époque, habituée à l'étude du latin de basse époque, du latin des

chrétiens, du latin médiéval, serait tentée de sourire. Mais on peut aussi voir
dans de tels efforts des tentatives d'ouvrir l'accès de la théologie et de la prière
à de beaux esprits pour qui seul était acceptable ce qui se conformait aux
canons — au demeurant fort pédants — d'une esthétique antiquisante. Ne

s'agit-il pas — du moins en partie — d'un effort visant à trouver un langage

approprié à celui qui le reçoit: d'une recherche d'adéquation du langage
religieux à son public? L'écho positif que l'ouvrage de Cortese trouva chez des

humanistes chrétiens tels Beatus Rhenanus ou le réformateur Bucer de
Strasbourg, pourrait nous en persuader6.

Il existait pourtant à l'époque un autre souci d'adéquation du langage
théologique : celui de trouver un modus loquendi approprié à son origine, à sa

source d'une part, et à son contenu d'autre part. Et c'est encore l'humanisme
chrétien qui nous en fournira le meilleur exemple à travers le chefde file même
de ce mouvement, Erasme de Rotterdam. On sait le rôle primordial que joue,
dans sa vaste production, la recherche d'une langue à la fois élégante et
appropriée à la tâche de pédagogie chrétienne qu'il s'assignait. La «Manière

3 Theologoumenon super quatuor libros sententiarum, Rome (Eucharius Silber)
1504.

"L. Th. K. (éd. R. Bäumer) s.n.
5 Leiturgia, éd. K. F. Müller et al., Kassel 1954- t. 3, p. 173 avec d'autres

exemples.
6 Voir J. Rott (éd.), Correspondance de Martin Bucer, t. 1 Studies in Medieval and

Reformation Thought, t. 25) Leiden 1979, pp. 45 et 49, concernant un exemplaire ayant
appartenu à Bucer. Mme I. Backus, éditrice du commentaire de Bucer sur l'Evangile de
Jean, m'informe que de tels usages se retrouvent aussi chez le réformateur strasbourgeois.



LUTHER ET LE LANGAGE DE LA THÉOLOGIE 19

d'Ecrire des Lettres», les «Colloques», les Antibarbari, en témoignent autant
que les préfaces, les Paraphrases du Nouveau Testament, sa nouvelle traduction

annotée et ses éditions commentées des Pères de l'Eglise7.
Nous devrons nous contenter d'en présenter un seul aspect, dont nous

retrouverons des équivalences, voire des échos, chez Luther: la polémique
contre le langage scolastique au nom de la simplicité et de la transparence du
langage biblique.

C'est dans les trois pièces liminaires qui accompagnaient les premières
éditions du Nouveau Testament que nous la trouverons: l'Exhortation (Pa-
raclesis), la «Méthode» et l'«Apologie» qui justifie la nouvelle traduction
latine. Ces textes, et bien d'autres encore, sont unanimes à contraster la
simplicité, la limpidité et le naturel du langage biblique avec l'obscurité, la
complexité et l'artifice de la scolastique. Trois citations nous serviront d'échantillons

représentatifs : «Je ne pense pas — écrit Erasme — qu'on ait le droit de

se dire chrétien du simple fait qu'on sait disputer des instances, des relations»,
c.-à-d. entre les personnes de la Trinité, «des quiddités et des formes,
employant pour cela une terminologie épineuse et confuse. Il faut bien plus
tenir et reproduire ce que le Christ a enseigné et transmis»; et plus loin: «On
ne peut tirer cette pure et authentique philosophie du Christ» — c'est ainsi
qu'Erasme appelle à l'accoutumée la foi chrétienne — «d'aucune source
meilleure que les livres évangéliques et les lettres des apôtres»8. Et encore,
parlant des vœux baptismaux, Erasme souligne que nous les formulons grâce
aux «verba Christi», aux paroles mêmes du Christ9. Ailleurs, notre auteur
englobe dans ses reproches aussi bien la scolastique que la nouvelle mode de la

rhétorique antique : «De nosjours, tout est plein de termes comme première et
seconde intention, ampliation, restriction, formalité, quiddité, haeccéitê...

7 V. p. ex. Roland Bainton, The Paraphrases of Erasmus, in: A.R.G. 57, 1966,
pp. 67-76. Albert Rabil, Erasmus and the New Testament: The Mind ofa Christian
Humanist, San Antonio 1977, en part, les chap. 3, 5 et 6. Marjorie O'Rourke Boyle,
Erasmus on Language andMethod in Theology, Toronto 1977. — Pour les influences de
l'humanisme biblique sur le jeune Luther v. p. ex. Helmar Junghans, Luther als
Bibelhumanist (in: Luther, 53, 1982, pp. 1-9 en part. p. 3).

8 Paraclesis, in: Erasmus von Rotterdam, Ausgewählte Schriften t. 3, p. 26: «Ne-
que enim ob id, opinor, quisquam sibi Christianus esse videatur, si spinosa molestaque
verborum perplexitate de instantibus, de relationibus, de quidditatibus ac formalitati-
bus disputet, sed si quod Christus docuit et exhibuit id teneat exprimatque. [...] puram
ac germanam illam Christi philosophiam non aliunde felicius hauriri quam ex evan-
gelicis libris, quam ex apostolicis Uteris.»

9 lb. p. 34 et cf. supra pp. 32-34: «Ioannes quod e sacrosancto ilio pectoris fonte
hauserat, id suis expressit litteris. Quid, quaeso, simile in Scoto... in Thoma?» Cf.
C. B. Winkler, Erasmus von Rotterdam und die Einleitungsschriften zum Neuen
Testament RSTt. 108) Munster-en-W. 1973, pp. 48-56 sur l'imitation du discours divin
et Marjorie O'Rourke Boyle, op. cit. pp. 42-54 et 90-98.



20 PIERRE FRAENKEL

chez saint Paul on n'en trouve pas un mot»10. Tout au contraire, le lecteur de

la Bible doit être attentif à la spécificité du langage théologique, car l'Esprit
saint a un langage bien à lui. Mieux vaut ignorer Aristote, qu'ignorer les règles

(decreta) données par le Christ".
Erasme admet pourtant que les docteurs scolastiques ont conservé bien des

éléments hérités des Pères, mais «mutilés et tronqués». D'ailleurs, ces

docteurs se contredisent mutuellement12. Et de toute façon, nous devons préférer
les enseignements (dogmata) du Christ non seulement aux préceptes (placita)
de Platon, mais encore aux placita de S. Thomas, aux decreta de Duns Scot et

aux lois pontificales13.
On le voit : que ce soit dans le domaine de la métaphysique, dans ceux de la

rhétorique, de la morale, ou de la législation ecclésiastique, ou de la foi
chrétienne elle-même, partout Erasme range l'Ecriture sainte, et plus particulièrement

le Nouveau Testament, du côté de la simplicité, de la limpidité, de

l'adéquation des mots aux choses, et de la certitude, contre l'obscurité, la

complexité, l'artifice, l'incertitude, voire le dogmatisme arbitraire et
contradictoire qu'il croit déceler chez les philosophes, les docteurs médiévaux et
même chez les Pères de l'Eglise14. Des écrits de ces derniers, il se plaît à relever
la règle de S. Augustin — que nous retrouvons chez Luther — selon laquelle
seules les Ecritures sont certaines, tout autre écrit devant leur être subordonné15.

2. Luther jeune

Nous voici donc ramenés à Luther. On sait depuis longtemps que lui aussi

— tout autant que ses collègues de la Faculté de Wittenberg16 — recomman-

10 Methodus, éd. cit. p. 54 : « Ubi primarum et secundarium intentionum ubi amplia-
lionum et restrictionum, ubi formalitatum aut quidditatum aut etiam ecceitatum ulla
mentio [se. apud Paulum] quibus nunc differta sunt omnia?» Cf. Winkler, op. cit.,
pp. 3-88 qui fait remonter cette orientation aux Frères de la Vie Commune. Elles

peuvent aussi refléter l'influence de Valla: v. p. ex. J. Chomarat dans l'introduction
(pp. 12-15) de son édition de Lorenzo Valla, Dialogue sur le libre arbitre Textes et
Documents t. 5), Paris 1983. Je remercie Mme I. Backus d'y avoir attiré mon attention.

11 Methodus, pp. 62 s., en part. 64: «Nam habet spiritus ille divinus suam quendam
linguam et scriptores illi sacri...» Ratio, p. 488.

12 Methodus. pp. 70s.: Les «neoterici» enseignent beaucoup de choses qu'il faut
ensuite désapprendre. «Deinde, si quid inest recti, id ex veteribus haustum comperies,
sed mutilum ac decurtatum...» Ratio, p. 204.

13 Ratio, pp. 172; 202; 188-200. Boyle, chap. 3, en part. pp. 64-68.
14 Winkler, op. cit. p. 224 et renvois ib. Cf. Franz Bierlaire, Les colloques d'Erasme:

réforme des études, réforme des mœurs et réforme de l'Eglise au XVIe siècle Bibl.
de la Faculté de phil. et lettres de l'Univ. de Liège, fase. 222) Paris 1978, p. 54, sur la
correspondance des mots et des choses.

15 Paraclesis. p. 32.
16 V. Karl Bauer, Die Wittenberger Universitätstheologie und die Anfänge der

deutschen Reformation, Tubingue 1928, pp. 18-30, et cf. P. Fraenkel, Revelation and



LUTHER ET LE LANGAGE DE LA THÉOLOGIE 21

dait avec insistance, durant ces mêmes années 1515-1520, de libérer le langage
de la théologie de tout apport philosophique qui risquait de le dénaturer: et
cela en retournant à l'Ecriture et aux Pères. Certes, il y a chez Luther un accent
théologique qui manque chez Erasme. Là où Erasme pense à l'éthique, à la

«philosophie du Christ», Luther pense à l'enseignement de la foi, à la doctrine
du salut. A la place du Christ maître et modèle qu'Erasme a trouvé chez

Lactance17, Luther met le Christ rédempteur qu'il a appris à connaître chez
S. Augustin18.

Mais cette différence, que la querelle du SerfArbitre allait révéler (en 1524)

comme fondamentale, peut elle-même nous permettre de voir des analogies
dans la démarche des deux hommes.

Depuis bientôt un demi-siècle, de nombreux ouvrages ont décrit «la lutte
de Luther pour libérer la théologie de l'emprise de la philosophie» — titre d'un
ouvrage paru en 1940 ". Ces ouvrages, pour la plupart, se concentrent sur des

questions de catégories de la pensée plus que sur celles du langage20. Deux
publications récentes du Père Yves Congar font cependant exception. Il y
attire l'attention sur la Disputatio contra scolastlcam theologiam de 1517, dont
il pense qu'elle est au moins aussi importante que celle qui, vers la fin de la
même année, mettra en cause les indulgences21. Tirons de Congar deux
citations du cours que Luther professa en 1515-1516 sur YEpître aux Romains:
«Il est clair que l'Apôtre ne parle pas de la Loi de façon métaphysique ou
morale, mais de façon spirituelle et théologique...»; et «La manière de parler
de l'Apôtre et la manière métaphysique et morale sont contraires». Et en voici
une autre, tirée des annotations que Luther avait faites — un peu avant cette
date — à Pierre Lombard: «Il faut croire que la foi s'exprime dans les termes
de l'Ecriture et qu'il convient d'y adapter son discours plutôt que de les

adapter aux nôtres»22. Quant aux thèses de 1517, rédigées par Luther en sa

qualité de doyen de la Faculté pour François Günther, candidat au degré de

Tradition (in Studia Theologica t. 13, Copenhague 1959, pp. 97-133, ch. Res et verba,

pp. 100 ss.
17 Winkler, op. cit. pp. 56-65.
18 Heiko Oberman, Luther. Mensch zwischen Gott und Teufel (Berlin, 1981)

pp. 167 ss.
19 W. Link, Das Ringen Luthers um die Freiheit der Theologie von der Philosophie,

Munich, 1940 (et rééds).
20 C'est le cas, notamment, des deux ouvrages fondamentaux de Leif Grane, Contra

Gabrielem. Luthers Auseinandersetzung mit Gabriel Biel in der Disputatio contra scho-
lasticam theologiam (=Ada theologica Danica t. 4), Copenhague 1962, et Modus
loquendi theologicus. Luthers Kampf um die Erneuerung der Theologie (1515-1518)

série cit. t. 12), Leiden 1975: v. cependant ici pp. 174 ss.
21 Martin Luther. Sa foi, sa réforme. Etudes de théologie historique Cogitatio fidei

t. 119), Paris 1983 en part, les pp. 41 -49 ; et : Novo et miro vocabulo et theologico. Luther,
réformateur de la théologie (in: RHPR 63, pp. 7-15).

22 Luther, p. 34, citant et traduisant WA 56, 334. Novo et miro p. 8 citant WA 9,84.
Ibid. p. 9, citations des thèses 41-44 de 1517.



22 PIERRE FRAENKEL

bachelier biblique, seules les thèses nous sont parvenues; du débat académique

lui-même, nous ignorons tout. Citons-en quelques-unes à notre tour23:

«Aucune sorte de syllogisme n'est applicable aux termes divins. Il ne s'ensuit

cependant pas que la vérité de l'article de la Trinité répugne au syllogisme. Si

les syllogismes étaient applicables aux choses divines, l'article de la Trinité
serait objet de connaissance, non de foi. En bref: tout Aristote est à la théologie
ce que les ténèbres sont à la lumière. Il est fort douteux que les latins aient

compris Aristote.»
Terminons cette partie de notre exposé par deux remarques. D'une part, il

était entendu depuis toujours et chez tous les docteurs de l'Antiquité et du

Moyen Age, que seul le sens littéral d'un passage scripturaire était apte à

fonder un énoncé théologique24; encore fallait-il savoir où résidait ce sens et

en quoi il consistait. D'autre part, en mettant en avant l'idée que l'Ecriture
sainte et la théologie emploient un vocabulaire et un langage bien à elles, bien
distincts de ceux de la morale et de la métaphysique, Luther — qui maintiendra

ce point de vue durant toute sa vie25 — ne fait pas seulement écho à ses

contemporains humanistes: il recueille aussi, et de manière consciente,
l'héritage des «terministes», parmi les docteurs médiévaux26.

3. Luther et Latomus

Pour découvrir plus de détails et pour trouver chez Luther une réflexion
encore plus concentrée sur des questions du langage, suivons-le à la Wartburg,
où son souverain et protecteur, le duc-électeur de Saxe, le tint caché pendant
10 mois, après avoir mis en scène un enlèvement, le 4 mai 1521, alors que
Luther revenait de Worms.

Un des premiers ouvrages que Luther y rédigea fut une réponse à Jacques
Masson — Latomus — de Louvain. Ce professeur de théologie, né en 1475 et

donc un peu plus âgé que Luther, élève du Collège Montaigu à Paris, puis
Régent du Collège Stricte de la Faculté de théologie de Louvain, restera dans la

mémoire de Luther comme un de ses adversaires les plus doués27.

En automne 1519, Latomus avait pris une part active aux réunions de sa

Faculté qui aboutirent à une censure de certaines propositions de Luther,

23 WA 1, 226 nos 47-50. Notre traduction ne coïncide pas avec la traduction dans
Martin Luther, Œuvres. Trad, française...

24 Ceslas Spicq, Esquisse d'une histoire de l'exégèse latine au moyen âge Bibliothèque

thomiste t. 26), Paris, 1944, pp. 279 ss.
25 Les deux ouvrages cités de Congar contiennent des témoignages tardifs aussi bien

que ceux de la première période, que nous avons relevés.
26Oberman, op. cit. pp. 178 ss.
27 Voir Joseph E. Vercruysse, Jacobus Latomus und Martin Luther (in : Gregoria-

num 64. 1983, pp. 515-537 et en part. 522 ss.). L'article du P. Vercruysse reprend tout
comme le nôtre des matières présentées d'abord au séminaire sur VAntilatomus organisé
par M. L. Grane au Congrès des études luthériennes à Lund en 1977.



LUTHER ET LE LANGAGE DE LA THÉOLOGIE 23

promulguée le 7 novembre. Dès lors suivit un véritable échange de tirs rapides

: la Condemnatio parut en commun avec celle rédigée à Cologne et une
préface du Cardinal Adrien Floris (le futur pape Adrien VI) en février 1520 à

Louvain. En mars, Luther fit réimprimer ces textes à Wittenberg avec une
réponse de son cru. Cette réponse provoqua une réplique de Latomus : la Ratio
ou « Raison » (nous dirions « les motifs de la condamnation ») publiée à Anvers
le 8 mai 1521. Luther savait, avant de partir pour Worms, que ce traité assez

volumineux était sous presse. Arrivé à la Wartburg le 4 mai, il reçut l'ouvrage
imprimé le 26 et termina sa duplique, Rationis Latomianae confutatio, le
8 juin.

Entre autres matières, Louvain avait censuré le célèbre «simul peccator et
iustus», l'idée que nous sommes à la fois pécheurs quant à nous-mêmes et
justes grâce au pardon divin, en la formulant ainsi : « Une bonne œuvre, même
la meilleure, est un péché véniel» (c.-à-d. un péché que Dieu pardonne)28.
Luther avait relevé cette censure et elle revient dans la discussion entre
Latomus et lui : s'il est vrai que nous faisons toute notre vie et le bien et le mal
— ce que S. Augustin enseigne contre les Pélagiens en les mettant au défi de

montrer celui qui n'a pas besoin de prier tous les jours «pardonne-nous nos
offenses» — si cela est vrai, est-ce à dire que nos bonnes et mauvaises actions
alternent constamment — ainsi Latomus — ou que le mal se trouve pour ainsi
dire diffus dans toutes nos œuvres, même dans les bonnes, et que dans tout
Dieu pardonne les offenses?

Cette question en entraîna une autre: le chrétien baptisé est-il amélioré
dans le baptême d'une manière qui est sensible aussi bien à l'homme qu'à
Dieu, ou reçoit-il le pardon divin? En d'autres termes, le péché est-il ponctuel
ou diffus? Et qui le surmonte? Nous-mêmes ou Dieu seul?

Pour nous rendre compte du poids que de telles questions pouvaient avoir
pour Luther, il convient de nous rappeler ses idées sur les maux dont souffrait
l'Eglise et les remèdes que l'on devait y apporter. Contrairement à ce qui sera
souvent le cas ailleurs (à Zurich et à Strasbourg par exemple, plus tard à

Genève ou en Angleterre), Luther et ses partisans ne croyaient pas que les

maux dont souffrait l'Eglise de leur temps provenaient en premier lieu d'une
corruption des mœurs, ni d'une mauvaise organisation ecclésiastique, ni d'une
religiosité formaliste et quasi mécanique. Ils attribuaient l'origine de ces maux
bien plus au fait que les hommes s'attribuaient une part à l'œuvre du salut,
salut dont nous étions redevables au seul Christ. L'hérétique Pelage, pensait
Luther, l'avait emporté sur saint Augustin, docteur de l'Eglise29.

28 WA 6, 176, « Opus bonum optime factum est peccatum veniale. » Tiré du Sermon
sur la pénitence, 1518, WA 1, 322 s. (citant Ps. 142,2) et Les Dix Commandements,
1518, ib. p. 428 (citant Rom. 3,11 ss.).

29 V. p. ex. Harry McSorley, Luthers Lehre vom unfreien Willen Beiträge z.
oekum. Theologie, t. 1), Munich 1967, pp. 280 s. — Le fait de la lutte antipélagienne
forme le fond commun des interprétations très divergentes quant à la voie qui a mené



24 PIERRE FRAENKEL

4. Les verba De/'30

Dans sa réponse à Latomus, Luther doit, entre autres, répondre aux
arguments de son adversaire concernant l'interprétation de Romains 7:19 ss. : «Ce

n'est pas le bien que je voudrais faire que je fais, mais le mal que je ne voudrais

pas; ce n'est d'ailleurs pas moi qui effectue cela, mais le péché qui habite en

moi... » et: «j'aime la loi de Dieu selon mon homme intérieur, mais je vois une
autre loi dans mes membres».

Contre l'idée que cet état puisse décrire le chrétien comme pécheur qui ne

vit que du pardon, Latomus avait fait appel à l'idée augustinienne que les

sollicitations de la concupiscence — au sens théologique de ce terme — ne

jouent pas le même rôle selon que l'on y résiste ou non. Mais Latomus propose
encore d'autres solutions: S. Paul aurait parlé «en la personne d'un homme
vivant sous la loi, non justifié par la grâce»31. Ou encore: S. Paul aurait bien
parlé en son nom propre et en la personne des croyants en général, pour
illustrer le conflit entre la grâce et le péché que révèle la loi, de manière à

montrer que ceux qui suivent les impulsions de la grâce ne sont plus sujets à la
condamnation32.

Tout dépendrait donc d'une part du baptême qui enlève les péchés passés,

et d'autre part de la résistance que l'homme oppose à la concupiscence, afin
qu'elle ne l'entraîne pas au péché. Le «vitium» qui existe dans le baptisé n'est
donc péché ni chez les enfants encore privés de raison, ni chez les adultes qui
résistent à ce «vitium».

C'est ici surtout qu'intervient la réplique de Luther: il proteste contre la
tentative de son interlocuteur de comprendre S. Paul comme s'il employait les

termes àç péché, chair, charnel, œuvredans un sens impropre ou figuré pour ne

désigner qu'un aspect partiel de la situation humaine, et il plaide pour l'idée

que chez l'apôtre les mots et les choses correspondent parfaitement les uns aux
autres: cas qu'Erasme avait envisagé dans son traité De l'abondance des mots
et des choses, qui enjoint aux orateurs de choisir leurs mots avec le plus grand

Luther (et d'autres professeurs de Wittenberg) à reprendre pour leur époque le combat
de S. Augustin contre les Pélagiens: tradition universitaire, tradition de l'ordre, tradition

augustienne transmise par Grégoire de Rimini ou redécouverte personnelle de
S. Augustin. Cf. Manfred Schulze, Via Gregorii in Forschung und Quellen in : Gregor
von Rimini. Werk und Wirkung bis zur Reformation, éd. H. A. Oberman Spätmittelalter

und Reformation, t. 20), Berlin et New York 1981, en part. chap. 8, pp. 100-
126.

30 De l'ensemble de la controverse, nous ne relevons que les sujets germains à notre
enquête particulière. Vercruysse analyse la Ratio et la Confutatio dans leur ensemble,
pp. 526 ss. et 529-532. Notre sujet est mentionné p. 536.

31 Ratio, sign eij r., alléguant Origene et S. Ambroise.
32 Ibid. eij r.-fïj r. alléguant S. Augustin.



LUTHER ET LE LANGAGE DE LA THÉOLOGIE 25

soin, afin de donner la meilleure image des choses, car: «il n'existe aucun
terme qui ne soit le plus apte en quelque cas»33.

Se fondant de toute évidence sur de telles idées, Luther dit ici34: «Quant à

nous, nous ne pensons pas... que des mots aient fait défaut à saint Paul, «cet
instrument de choix» [Act. 9:15], prévu pour parler en des termes soigneusement

choisis et aptes». L'homme ne saurait «parler lui-même plus clairement

ou plus sûrement que Dieu n'a parlé de sa propre bouche»35.

Il n'est ni utile ni nécessaire de citer ici tous les passages de notre traité où
paraissent de telles idées ou de telles formules. Essayons plutôt de les résumer
à l'aide de quelques-unes d'entre elles : d'une part, c'est Dieu, plus précisément
l'Esprit saint, qui exprime dans les saintes Ecritures des choses divines; cela

reste vrai aussi pour les passages comme celui que nous venons de citer, où il
est question de la personne des écrivains sacrés eux-mêmes. D'autre part, il y a

adéquation parfaite entre la matière dont il s'agit (la res) et le langage que ces

écrivains, mus par l'Esprit, emploient pour l'exprimer. D'ailleurs, cela n'est
pas vrai de l'ensemble des discours seulement, mais aussi des termes mêmes
qui les composent: «Comme si l'Esprit saint ignorait les termes (verba) qui lui
permettent de parler des choses qui le concernent (de rebus suis) sans
danger»36 — c'est-à-dire, sans risque d'être mal compris. En somme: «les termes
employés dans le saint canon [des Ecritures] sont ceux du Saint-Esprit»37.

Dans tout cela, rien qui soit nouveau ou particulier. C'est ainsi que les

théologiens chrétiens avaient toujours enseigné. Mais Luther y ajoute que les

énoncés divins sont cohérents38, et que l'Ecriture elle-même (I Tim 6:20)
interdit aux théologiens d'employer des «termes nouveaux et profanes». C'est
précisément ce dont il accuse son adversaire de l'heure : il aurait introduit dans
sa théologie des «vocables nouveaux».

Or, pour être univoque, adéquate et certaine — la foi chrétienne n'a que
faire de probabilités et d'approximations —, la théologie doit, elle aussi,

employer cette terminologie scripturaire; sinon, l'adéquation des mots aux
choses se perd. C'est ce qui est arrivé à Latomus qui, en Esaïe 64:6 («nous
sommes tous devenus immondes et toutes nos justifications sont comme un
linge souillé»), propose de comprendre tous et toutes comme certains et
certaines; ou encore, en Romains 7, d'entendre le terme de péché comme
désignant autre chose que le péché lui-même. Or, il n'incombe pas au théologien,

"De duplici copia verborum ac rerum, livre 1, ch. 11, LB1, 9B: «Nullum enim
verbum est, quod non alicubi sit optimum». Cf. Luther WA 8, 89, 1.16: «Quasi
spiritus sanctus minus providus fuerit aut verba ignorarit quibus sine periculo de rebus
suis loqueretur...»

34 WA 8, 91,1. 15 ss. : «Nos enim non credimus... Paulo defuisse verba, qui sit <vas
electionis) electis et propriis verbis locutus praevisus...»

35 WA 8, 118, 1. 2-9.
36 P. 98, 1. 24; cf. p. 9, 1. 10; 61, 1. 36.

"P. 61,1.20.
38 P. 60,1. 25 et 36; p. 61, I. 3 ss. et 11 ss.



26 PIERRE FRAENKEL

fût-il le grand Latomus, d'affirmer ce qui peut être dit de telle ou telle manière,
mais ce qui doit nécessairement être dit ainsi39.

Celui qui ignore cette règle tombera tôt ou tard dans la «Babylone» des

langues et des mots — allusion transparente à l'histoire de la Tour de Babel

que la Glose ordinaire avait déjà expliquée dans le sens visé ici par Luther:
chez les bâtisseurs, il y aurait eu divorce entre le son et le sens du langa-

5. Les Pères et la Tradition

Pour soutenir une théologie dans laquelle certains actes humains étaient
des péchés et d'autres des actes vertueux, et où la concupiscence était comprise
comme une tentation resistible, Latomus avait fait une large place aux témoignages

des Pères de l'Eglise retenus par l'Ecole. Certes, sur un point très

essentiel, il avait eu la main malheureuse, citant comme provenant de S.

Jérôme le dicton: «Que soit anatheme celui qui dit que Dieu commande
l'impossible» — alors que ce dicton était de l'hérétique Pelage — et Luther ne

manquera pas de verser sur ce «decretellum» les flots de son mépris41. Mais
dans leur ensemble, les dossiers patristiques rassemblés par Latomus sont
suffisamment imposants pour obliger Luther — qui, lui aussi, se réclame des

Pères — à prendre position.
Il le fait en quatre étapes. D'abord il rappelle qu'il peut, lui aussi, citer les

opinions des Pères. Si Latomus pense avoir pour lui toute la terminologie des

Pères, qu'il la suive s'il le veut; Luther, lui, s'en tiendra à celle de S. Paul:
«S. Paul appelle péché ce qui reste en nous après le baptême, les Pères ne
l'appellent pas péché mais infirmité ou imperfection: mais Augustin doit
être considéré à part, car lui l'appelle sans ambages <vice> et <iniquité>»42.

D'ailleurs, poursuit Luther, ce qu'enseigne Latomus, il l'a peut-être trouvé
chez tel Père que je n'ai pas encore lu, mais que l'on ne vienne pas s'opposer à

«P. 62, 1. 14.
40 P. 63, 1. 30 ff. v. Glossa marginalis ad loc. in: Biblie iampridem renovate pars

prima... [-sexta]... éd. Sébastien Brant, Bâle 1501-2.
41 P. 53, 1.17. Cf Pelage, Libellus fidei par. 20, PL45, 1718: «Exsecramus etiam

eorum blasphemiam qui dicunt impossibile aliquid homini a Deo praeceptum esse».
Erasme avait déjà rangé cette pièce parmi les faux dans son édition des Opera de
S. Jérôme 1516, t. 1, sign y 3 v. Le texte est courant chez les scolastiques (v. p. ex.
J. Altenstaig, Lexicon theologicum [1517] Anvers 1575 s.v. impossibile. De bons
patristiciens comme John Fisher l'acceptent: Assertionis lutherianae confutatio,
art. 31. Opera (Würzburg 1597) col. 612. Latomus : Ratio f. [bij] v. medio prétend même
qu'il s'agit d'une loi canonique: - WA 8, 53, 1. 17; 9, I. 3, etc.

42 WA 8. 100; cf. ib. p. 89; S. Augustin, Ep. 153 chap. 4, par. 15, CSEL 44, 412
(peccatum); De peccatorum meritis et remissione livre 2, ch. 19, par. 33; ch. 4 par. 4;
CSEL 60, 104 et 73 s. (vitium etc.) et surtout Ep. 167 chap. 3 s., par. 10-116, CSEL 44,
596-603.



LUTHER ET LE LANGAGE DE LA THÉOLOGIE 27

moi au sujet d'Augustin, de Jérôme, d'Ambroise, de Grégoire ou de Bernard,
qui sont tous des auteurs que je connais bien et dont je suis la doctrine : si l'une
ou l'autre fois ils se sont exprimés comme le dit Latomus, il ne faut pas en faire
des articles de foi43.

Luther rappelle ensuite que les Pères eux-mêmes, saint Augustin en tête,
ont voulu que l'on n'accepte leurs opinions que dans la mesure où elles

s'accordaient avec les Ecritures. Nous avons déjà rencontré cette idée chez

Erasme. Elle était d'autant plus familière aux hommes du XVIe siècle qu'elle
faisait l'objet d'un recueil de passages inséré dans la plus courante des collections

canoniques, le Décret de Gratien (distinction 8). Maître Gratien de

Bologne y avait exploité des textes dans lesquels S. Augustin s'oppose à l'usage

que les schismatiques donatistes de son temps faisaient de la coutume. Il y fait

remarquer que le Christ n'a pas dit: «je suis la coutume (consuetudo)», mais
(Jn 14:6) «Je suis la Vérité». Luther écrit à ce sujet: «Tu diras: ne crois-tu
donc pas aux dires des Pères? Je réponds: y croirais-je? Qui l'a commandé?
Où Dieu nous a-t-il donné un tel précepte? Pourquoi eux-mêmes — c'est-
à-dire les Louvainistes — n'y ont-ils pas cru? Surtout à saint Augustin qui
voulait être libre et commandait à tous de rester libres dans les jugements
qu'ils portaient sur les écrits humains44?»

Cette étape est suivie par une autre. Les Pères, dit Luther, sont allés

beaucoup plus loin : tout comme S. Paul a interdit les «nouveautés profanes»,
S. Hilaire de Poitiers, dans son livre Sur la Trinité, «a correctement estimé

qu'il ne fallait rien affirmer en dehors de ce que nous prescrit le Ciel »45. Il vaut
la peine de citer les deux passages bien plus rhétoriques de S. Hilaire, que
Luther résume ici sous forme de règle, exprimée en termes quasi juridiques:
«Le meilleur lecteur [des Ecritures] est celui qui comprend le sens de ses

énoncés à l'aide de ces énoncés mêmes, plutôt que de leur en imposer un
autre...», et ailleurs: «Aux croyants suffit la parole de Dieu, qui nous est

parvenue par le témoignage des évangélistes avec la puissance de la vérité
même...»

Luther suit un schéma tout à fait traditionnel: d'abord le témoignage
biblique lui-même puis, comme nous venons de le voir, le témoignage des

Pères. En troisième lieu, il cite les «raisons» — en l'occurrence, l'histoire: celle

d'un des vocables les plus vénérables de toute la tradition chrétienne : le terme
ouooiknoç, «de même substance», utilisé en 325 par le Concile de Nicée pour
affirmer la pleine divinité du Christ. Ce terme, dit Luther46, prêtait le flanc à la

43 WA 8. 102.
44 Decreti 1 a pars, dist. 8 et 9 éd. Ae. Friedberg (Leipzig 1878) Graz 1959, t. 1, cols

12 ss. Luther, WAS, 98, 1. 27 ss. où il convient de lire «Augusti[-no]>> et pas
«[-nus]».

45 WA 8, 83,1. 8 ss. La réf. de WA est insuffisante: il ne s'agit pas seulement du livre 2,

chap. 1, mais aussi et surtout du livre 1, chap. 18 (PL 10, 38 et 50).
46 P. 117,1. 14 ss. Cf. Marc Lienhard. Luther témoin de Jésus-Christ Cogitatio

fidei. t. 73), Paris 1973, pp. 320 et 335.



28 PIERRE FRAENKEL

critique des hérétiques ariens, qui avaient beau jeu de se plaindre qu'il n'était

pas biblique. D'ailleurs, saint Jérôme lui-même s'en serait méfié. Privé de ses

livres, Luther fait erreur ici : dans une lettre au pape Damase, S. Jérôme

exprime en fait des doutes concernant le terme d'hypostase et non d'ousia.
Luther a fait mieux en renvoyant aussi à S. Hilaire, qui explique la peine que
l'on avait à s'opposer à une innovation hérétique doctrinale à l'aide d'une
innovation terminologique47.

Voici donc qu'à l'occasion d'une controverse sur ce qui est péché et ce qui
ne l'est pas, Luther développe un programme tendant à retrouver un langage

adéquat pour la théologie: programme de type humaniste, comme nous
l'avons vu — et nous pouvons le répéter ici, vu les critiques qu'Erasme
lui-même savait adresser aux termes techniques, y compris celui d'hypostase
précisément —, programme qui serait même patristique et traditionnel selon

Luther lui-même; programme qui tend à trouver dans les Ecrits sacrés la

norme suprême non seulement des res de la théologie (ce n'était pas une
question de controverse), mais aussi des verba adéquats48.

6. Une palinodie?

Nous avons commencé par dire qu'il convient de ne pas isoler Luther. On
pourrait citer d'autres théologiens de l'époque bien plus influencés que lui par
Erasme, qui ont flirté avec l'idée d'une théologie qui trouverait dans les Livres
saints non seulement son fondement et sa substance, mais ses moyens
d'expression même. Relevons en passant les noms du réformateur strasbourgeois
Martin Bucer49 et de son disciple Jean Calvin50. Est-il nécessaire de dire
qu'aucun d'entre eux n'a réalisé un tel programme?

En histoire, il n'est pas utile de chercher les «causes» des événements. Il est

plus utile d'en retracer le cours, de les décrire, de les analyser. Or, si l'on peut
trouver quelques signes avant-coureurs de notre programme chez le jeune
Luther — dès 1518 environ51 — on n'en voit en revanche guère de suite.

47 S. Jérôme, Ep. 14, pars 3, CSEL 54,64. S. Hilaire, Contra Constantium, ch. 16,
PL 10, 594.

48 Cf. dans le même sens l'excursus sur les figures de rhétorique (selon S. Augustin,
De doctrina Christiana livre 3, chaps 29 ss.) WA 8, 84-86 où Luther concentre souvent
son attention sur les termes p. ex. p. 84,1. 33: «in eo verbo»; 85,1. 11 : «in uno voca-
bulo», etc. — Pour Erasme v. Boyle, op. cit. p. 67.

•"Werner Elert, Morphologie des Luthertums (2eéd.), Munich 1952, t. 1,

pp. 162 ss.
so Willem Nuenhuis, Ecclesia reformata. Studies on the Reformation (=Kerkhisto-

rische bijdragen t. 3), Leiden 1972, ch. 4: Calvin's Attitude towards the Symbols of the
Early Church during the Conflict with Caroli, en part. pp. 83 s.

51 Grane, Modus, pp. 175 s.



LUTHER ET LE LANGAGE DE LA THÉOLOGIE 29

En 1525, dans le traité du SerfArbitre, par exemple, il s'oppose aux
tentatives d'Erasme d'expliquer comme des «tropes», des figures de rhétorique,
les passages comme celui (d'Exode 14:4) où il est dit que Dieu lui-même
endurcit le cœur du Pharaon. Erasme avait expliqué que Dieu avait tout
simplement laissé le Pharaon libre d'endurcir lui-même son cœur. Dans sa

réplique52, Luther ne fait plus tellement état de l'adéquation de la seule

terminologie biblique. Certes, il relève qu'il n'y a pas lieu ici, comme l'a fait
Erasme, de suivre Origene et S.Jérôme, et d'interpréter: «J'endurcirai»
comme «par ma douceur je permets au Pharaon de s'endurcir». «De là — dit
Luther — nous vient cette liberté dans l'interprétation, qui fait que tout est

confondu par le truchement d'une grammaire nouvelle et inouïe» (nova et

inaudita grammatica omnia confunduntur). Mais ici, ce genre de raisonnement

n'est plus qu'un élément dans un ensemble plus élaboré : par exemple, en

quoi Dieu est-il déchargé de la responsabilité du mal s'il le laisse faire au lieu
de le faire lui-même? L'image d'un Dieu qui laisse faire, n'est-elle pas celle

d'Aristote, dont le Dieu ne se meut pas, plutôt que celle de l'Ecriture? Ne
faut-il pas se contenter des verba Dei — ici nous les retrouvons — puisqu'il
s'agit d'un mystère dont nous ne savons rien et ne pouvons rien dire en dehors
de la révélation53?

Plus loin, nous ne retrouvons plus que l'idée positive: les choses divines
trouvent leur meilleure expression dans les dires divins : ainsi, dans le «grand»
Commentaire de YEpître aux Galates, 1531, Luther relève que nul homme
n'aurait osé parler de manière aussi paradoxale que S. Paul lorsqu'il dit
(Gai. 2:20) «je vis, mais ce n'est plus moi qui vis ; c'est Christ qui vit en moi » ;

ce n'est que grâce à S. Paul que nous pouvons, à notre tour, faire nôtre une telle
formule54. Mais désormais, la règle biblique si stricte, appliquée non seulement

à la théologie mais à sa terminologie même, ne préoccupe plus tellement
Luther. Bien au contraire: en 1537, nous le voyons préparer un document
destiné à être soumis au Concile, qui allait devenir celui de Trente, et dont on
attendait alors une première réunion à Mantoue. Ce document, à mi-chemin
entre une confession personnelle et un mémoire officiel de la Ligue de Smal-
calde, parle des «articles de la majesté divine» — Trinité et Incarnation —

dans une terminologie tirée du Symbole dit de saint Athanase (texte bien
moins métaphysique et beaucoup plus paradoxal que les textes orientaux).
«Au sujet de ces articles, dit Luther, il n'y a entre nous et nos adversaires

aucune controverse, puisque de part et d'autre nous les professons tous»55.

L'année suivante, Luther publia des traductions commentées du Te Deum
et des Symboles dits de S. Athanase, des Apôtres et de Nicée: dans ce dernier
nous voyons comment il traduit désormais — en fait déjà depuis des années —

52 WA 18, 703 ss.
33 P. 709.
'4 WA 40:1, 285.
i5BSLK, p. 415.



30 PIERRE FRAENKEL

le terme homoousios; il devient «mit dem Vater in einerlei Wesen», «partageant

un même être avec le Père»56.

Quant au concile tant attendu, il se faisait attendre; entre-temps un érudit
franciscain, Pierre Crabbe, avait publié chez Quentel, à Cologne, une des plus

importantes maisons d'édition de la Basse Allemagne, une collection d'Actes
Conciliaires qui dépassait par la richesse et l'exactitude de sa documentation

tout ce que l'on possédait alors57. Encouragé par cette documentation, Luther
se mit à l'œuvre pour écrire son traité Von den Konziliis und Kirchen, Des

Conciles et de l'Eglise, paru en 1539.

Ce traité — qui fut traduit en français à Genève au lendemain de la

publication très tardive de la version latine à Bâle58 — contient par endroits

une véritable retractatio (au sens augustinien du mot) de la réponse à Latomus.
Certes, nous y retrouvons les renvois obligatoires aux Pères qui, S. Augustin
en tête, enseignaient qu'on ne devait pas accorder à leurs écrits la même valeur
qu'à l'Ecriture sainte59; nous retrouvons l'image de la source à laquelle il vaut
mieux boire qu'au ruisseau60, et le constat que l'interprétation de Romains 7 a

souvent été insuffisante chez les anciens61.

Mais à l'intérieur de ce cadre commun, la perspective a changé du tout au
tout. Ce n'est plus parce qu'elle nous fournit une terminologie précise,
adéquate et divinement autorisée, que l'Ecriture sainte est supérieure à ses

interprètes : c'est parce qu'elle nous transmet l'ensemble de la foi chrétienne, alors

que les Pères et les Conciles n'en reprennent que des parties, parties qui restent
en deçà du total, même si, comme l'a fait Pierre Lombard, on les réunit en une
compilation aussi complète que possible62. Cette perspective ne contredit pas
l'autre, bien sûr: nous savons qu'à Wittenberg Mélanchthon lui-même avait
réuni les deux perspectives dès 1521 dans ses célèbres Lieux communs6*. Mais
dans notre contexte précis, cette autre manière de voir nous apporte des

surprises. Le Concile de Nicée, nous dit Luther, n'a ni inventé ni formulé pour
la première fois l'article de la pleine divinité du Fils; c'est au Saint-Esprit que
nous le devons, et c'est lui qui l'a fait formuler par les apôtres64. Quant au
terme d'homoousios, le concile l'a introduit pour ne laisser aucun subterfuge
aux Ariens: «Homousios [sic] signifie d'une seule sorte d'être ou nature et pas

56 WA 50, 282.
57 Concilia omnia tam generalia quam particularia... 2 t., v. la description

bibliographique WA 50, 502 s.
58 W. G. Moore, La Réforme allemande et la littératurefrançaise Pubi, de la Fac.

des Lettres de l'Univ. de Strasbourg, fase. 52), Strasbourg 1930, pp. 357-360.
59 WA 50, 524; 543; 605; 639.
60 P. 525, cf. WA 8, 103, 1. 16.
61 WA 50, 525.
62 Pp. 537-547; en part. p. 543.
63 CR 21, Ep. dédie, cols 82 s. et introduction col. 83. Cf. aussi P. Fraenkel,

Testimonia Patrum Travaux d'Hum. et Ren. t. 46), Genève 1961, pp. 286-292.
64 WA 50, 551.



LUTHER ET LE LANGAGE DE LA THÉOLOGIE 31

deux... ou consubstantiel comme on chante dans le Credo. D'autres l'ont
traduit par coexistentialis ou coessentialis...»65. Plus loin, Luther parle du

Dialogue contre les Ariens de Vigile de Thapse (que l'on attribuait alors à

S. Athanase lui-même) et où est rapportée non seulement la célèbre objection
arienne contre un terme qui ne se trouve pas dans l'Ecriture, mais aussi la

réplique de S. Athanase: les termes «ingenitus Deus» (Dieu non engendré),

que les Ariens emploient eux-mêmes, n'est pas non plus biblique. Et Luther de

faire sienne cette réplique en rappelant un des passages de S. Hilaire dont il
avait fait état en 1521 pour prouver qu'il fallait employer les verba Dei.
Maintenant il écrit: «Il est bien vrai qu'il ne faut rien enseigner en matière de

théologie qui ne se trouve dans l'Ecriture, comme écrit S. Hilaire au premier
livre De la Trinité. Cela signifie qu'il ne faut adopter aucune autre doctrine.
Mais cela ne signifie pas qu'il est interdit d'employer d'autres termes que ceux
qui se trouvent dans l'Ecriture. Ce n'est d'ailleurs pas faisable, surtout lorsque
les hérétiques par leurs tricheries tentent de déformer et de dénaturer ce que
disent les Ecritures. Dans ce cas, il devint nécessaire de résumer en une
formule brève l'enseignement que les Ecritures donnent en un grand nombre
de textes, et de demander aux hérétiques s'ils croyaient que le Christ était
homoousios comme l'Ecriture l'enseigne dans de nombreux passages...»66.

Résumons : Luther avait assimilé très tôt les leçons qu'inculquait l'humanisme

biblique d'un Erasme: chercher, pour les res sacrées, les choses des

Ecritures et de la théologie, les verba adéquats dans ces mêmes Ecritures.
Ecrivain et traducteur — pas de la Bible seulement — Luther pratiquait aussi
la recherche d'un langage adapté à son public67. Quant à la question du langage
adéquat à son sujet, nous avons vu comment Luther a évolué. Les choses

doivent, bien entendu, toujours, et de l'aveu même des anciens et des médiévaux,

provenir des livres sacrés. Mais Luther a désappris le programme
bibliciste qu'il avait appris auprès de l'humanisme biblique et qui, pour un
temps, l'avait captivé. Aux res de la théologie conviennent à nouveau non
seulement les verba de l'Ecriture, mais aussi ceux de la tradition théologique et
en tout premier lieu, bien entendu, ceux des anciens conciles et des
Pères68.

65 P. 571 : «Homousios heisst einerley Wesen oder Natur, oder einerley und nicht
zweierley wesen...»

66 P. 572 : «Denn es ist ja war, man soll ausser der Schrifft nichts leren in Goettlichen
Sachen wie S. Hilarius schreibt 1. de Tri. Das meinet sich nicht anders. Denn man soll
nichts anders leren. Aber das man nicht solt brauchen mehr oder ander Wort, weder in
der Schrifft stehen, das kan man nicht halten, sonderlich im zanck und wenn die Ketzer
die Sachen mit blinden griffen wollen falsch machen und der Schrift wort verkeren. Da
war von noeten, das man die meinung der Schrift, so mit vielen Sprüchen gesetzt in ein
kurtz Summarien wort fasset und fragt, ob sie Christum homoousion hielten, wie der
Schrift meinung in allen worten ist...»

67 Luther, Préface à sa traduction des Fables d'Esope (env. 1530), WA 50, 454.
68 Ce travail était déjà achevé quand j'ai pu prendre connaissance de l'article de

Walter Mosteri, Luthers Verhältnis zur theologischen und philosophischen Überlie-



32 PIERRE FRAENKEL

ferung (in: Leben und Werk Martin Luthers 1526-1546) éd. H. Junghans, 2 tt. Goet-
tingen 1983 t. 1, pp. 347-368 (texte) et t. 2, pp. 839-849 (bibl. et notes). Il convient de

comparer à ce qui est dit ici surtout les pp. 347 s. et 353 (Aristote et la logique); p. 352

(Arts, de Smalc); pp. 353 et 356 s. (l'homoousie dans le Traité de l'Eglise et d'autres
écrits tardifs). — On pourra consulter également le travail de Birgit Stolt, Luthers
Übersetzungstheorie und Übersetzungspraxis, ibid. 1, pp. 241-252 et 2, pp. 797-800,
surtout t. 1, p. 244 sur le schéma «res et verba».

ÉTUDES THÉOLOGIQUES ET RELIGIEUSES
13, Rue Louis-Perrier, F-34100 Montpellier

(France: 110 f.f. - Etranger: 125 f.f. - C.c.p. 268-00 B Montpellier)

SOMMAIRE
1987/1

C. Burchard: Le Sermon sur la Montagne.

M. Carbonnier Burkard: Le predicant et le songe du roi.

E. Labrousse: Conviction et tolérance.

LA TRINITE

B. Kaempf: Trinité ou quaternité?

J. Ansaldi : Approche doxologique de la trinité de Dieu. Dialogue avec
J.-L. Marion.

NOTES ET CHRONIQUES

J.-D. Dubois: Chronique patristique IV.

M. Behr: La nouvelle bibliothèque de la Faculté de Théologie protestante
de Montpellier.


	Luther et le langage de la théologie : l'écriture, les pères, la tradition

