Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 37 (1987)

Heft: 1

Artikel: La tradition apostolique et les origines du gnosticisme
Autor: Koester, Helmut

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381322

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381322
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 119 (1987), P. 1-16

LA TRADITION APOSTOLIQUE
ET LES ORIGINES DU GNOSTICISME*

HELMUT KOESTER

1. La conception traditionnelle

Comment les apOtres et ’autorité apostolique furent-ils établis aux débuts
du christianisme ? La réponse traditionnelle a cette question est bien connue:
Jésus appela les « Douze apdtres», qui étaient les témoins oculaires du saint
ministére de Jésus, de ses paroles et de ses actes, aussi bien que de sa cruci-
fixion et de sa résurrection. Les tenants de ce point de vue se référent d’ha-
bitude aux Actes des Apdtres. Luc voulait s’assurer qu’en fait le cercle de ces
Douze Apdtres fiit le seul et exclusif lien entre Jésus et la jeune église catho-
lique: comme Judas avait disparu de ce cercle, une élection spéciale dut étre
tenue pour ramener le groupe a son nombre d’origine; et méme le ministére de
Paul fut congu de fagon a devenir dépendant de ces Douze Apoétres d’origine !.
Mais ce qui n’est normalement pas pris en compte, c’est que Luc n’utilisa pas
cette conception pour établir une autorité apostolique durable.

Dans les tentatives ultérieures d’établir une autorité apostolique, les
conceptions de Luc furent utilisées pour justifier les prétentions des églises
chrétiennes catholiques a étre les vraies héritiéres de la tradition de Jésus et du
soi-disant dge apostolique: 1° Le canon apostolique des textes du Nouveau
Testament. 2° Le credo apostolique. 3° La fonction de I'évéque, investie
d’autorité par la théorie de la succession apostolique ininterrompue. Ces trois
facteurs devinrent les piliers de ’organisation des églises catholiques et de leur
autorité?2.

* Cet exposé a été présenté a ’Institut des Sciences Bibliques a Lausanne le 1¢* mars
1986. Une version antérieure fut présentée au Luther-Northwestern Theological Semi-
nary a St. Paul, Minnesota, au printemps de 1985. Je remercie ma fille Almut d’avoir
assur¢ la traduction frangaise de ce texte.

! Littérature plus ancienne dans A. MEDEBIELLE, « Apostolat», dans Dictionnaire de
la Bible Supplément 1, 1928, 533-588; littérature extensive dans J. ROLOFF, G. G. BLUM,
F. MILDENBERGER, «Apostel /Apostolat/Apostolizitidt: I. Neues Testament, II. Alte
Kirche, II1. Systematisch-theologisch», dans Theologische Realenzyklopddie, 3, 1978,
430-477; cf. H. RIESENFELD, « Apostel», dans Die Religion in Geschichte und Gegenwart
(3¢ ¢éd.) 1, 497-499.

2 Concernant cette supposition, voir les remarques critiques de HANS voN CAMPEN-
HAUSEN, La formation de la Bible chrétienne, trad. D. Appia et M. Dominicé, Neuchatel
1971, p. 303 et p. 306 n. 6. Je dois une grande partie de mon exposé a cet ouvrage de Hans
von Campenhausen; cf. aussi son Kirchliches Amt und geistliche Vollmacht (BHTh 14)
Tiibingen 19632, 163, 194.



2 HELMUT KOESTER

De ce point de vue, toute autre prétention a détenir une autorité aposto-
lique devait apparaitre comme une utilisation secondaire et illégitime de cette
autorité. Ainsi des textes placés sous le nom d’un apdtre, mais qui ne figu-
raient pas dans le canon apostolique de I’église, surtout les évangiles gnosti-
ques, passaient pour des tentatives délibérées de falsification et de perversion
des véritables textes apostoliques que I’église possédait. C’est, en fait, I’argu-
ment des premiers peres catholiques, Irénée, Tertullien et Hippolyte, contre
les gnostiques, qui affirmaient posséder des textes apostoliques et détenir le
droit a la succession apostolique. Tertullien, dans son De praescriptione hae-
reticorum, formula la position anti-gnostique dans sa forme classique: seule
I’église peut revendiquer la loi de prescription, puisqu’elle seule détient I’au-
torité des apotres dés le début — les gnostiques n’entrant en scene que bien
plus tard.

La recherche historique, bien sir, a établi depuis longtemps 'impossibilité
d’accréditer ces affirmations des premiers péres catholiques. Le soi-disant
credo apostolique ne fut certainement formulé que vers la fin du deuxieme
siécle, et nulle origine ni autorité apostoliques ne sont jamais revendiquées
pour tel des plus anciens credo, en dehors de celui qui se trouve développé
dans le «credo apostolique» qui leur est postérieur. D’autre part, il est indé-
niable que toutes les listes qui démontrent la succession apostolique pour les
principaux siéges épiscopaux sont fictives; elles furent créées pendant la
deuxiéme moitié du deuxiéme siécle, et, dans chacun des cas, on ne peut
attribuer une quelconque authenticité historique aux noms des premiers suc-
cesseurs des apotres. En fait, les premiers évéques de la premiére moitié du
deuxiéme siecle que nous connaissons, comme par exemple Ignace d’An-
tioche et Polycarpe de Smyrne, ne revendiquent aucune succession apostoli-
que.

En ce qui concerne les textes qui constituérent plus tard le canon aposto-
lique du Nouveau Testament, la question de leur origine apostolique est
complexe. Les textes les plus anciens de ce canon sont les écrits de ’apdtre
Paul; du moins, un certain nombre de ces textes sont généralement reconnus
comme ayant été écrits par Paul lui-méme. Paul, assurément, était un «ap0-
tre» — en fait le plus important et le plus connu de la premiére génération du
christianisme. Mais il ne fut ni un disciple de Jésus, ni I'un des «Douze».
D’autre part, si plusieurs noms appartenant au cercle présumé des « Douze»
sont mentionnés comme auteurs de textes néotestamentaires (Jean, Pierre,
Matthieu), tous les historiens critiques et un grand nombre d’historiens
conservateurs conviennent qu’aucun de leurs textes ne fut rédigé par I'un des
premiers disciples de Jésus.

Latache de la recherche historique, qui examine le premier développement
de 'autorité apostolique, n’est pas facilitée par les tentatives visant a sauver au
moins quelques bribes d’historicité de cette prétention, au demeurant mal
fondée, a détenir une telle autorité. Il convient au contraire de reconstruire



TRADITION APOSTOLIQUE ET ORIGINES DU GNOSTICISME 3

d’une fagon critique, en se basant sur toutes les sources disponibles, sources
non-canoniques incluses, ’émergence de la notion de I’autorité apostolique
aux débuts du christianisme. Qu’était-ce donc que «l’autorité apostolique» au
début, et comment fonctionnait-elle?

II. La fonction de I'autorité apostolique dans la premiére période

Pendant la toute premiére période apostolique, c’est-a-dire a I’époque de la
mission de Paul (et des autres jeunes missions chrétiennes), les trois expres-
sions, «les Douze», «apotres» et «disciples de Jésus», désignaient trois grou-
pes différents. Cette derniére, «disciples de Jésus», c’est-a-dire du Jésus his-
torique, n’était pas une désignation fixe et précise. Elle n’apparait jamais dans
la correspondance de Paul; des textes évangéliques plus anciens (par exemple
Mc 2, 18) montrent qu’elle était utilisée dans I’église de la premiére période
pour toute personne qui suivait les enseignements de Jésus?3; et elle fut utilisée
pour la premiére fois avec une signification spécifique dans I’évangile selon
Marc (et par la suite dans les autres évangiles) pour les «douze disciples» de
Jeésus. Le terme «les Douze» est utilisé une seule fois par Paul (dans 1 Co 15, 5)
pour désigner un groupe déterminé de personnes, celles auxquelles le Seigneur
apparut avant d’apparaitre a «tous les apotres». Il est possible qu’il s’agisse
d’un groupe choisi par Jésus lui-méme; mais si ce fut le cas, il ne semble pas
que ces Douze furent choisis en tant que missionnaires, a savoir en tant
qu’apotres, mais plut6t comme représentants des douze tribus d’Israél?. (Cela
n’exclut pas, bien sir, la possibilité que certaines personnes issues du cercle
des Douze se soient aussi consacrées a des activités missionnaires, comme ce
fut certainement le cas de Pierre.)

Par contre, le terme «apdtre» désignait tous les missionnaires chrétiens du
temps de Paul. Ce cercle d’apdtres fut certainement bien plus large que le
groupe des Douze, et Iutilisation de ce terme par Paul indique qu’était «ap6-
tre» toute personne qui se consacrait a des activités missionnaires. Paul se
conféra ce titre sans aucune hésitation et il nous a fourni des indices clairs nous
permettant de supposer que les missionnaires qui s’opposérent a lui en Galatie
et ailleurs s’appelaient «apdtres» eux aussi. Parmi ceux-ci, on trouve les noms

3En général, les «disciples» de Jésus dans les Evangiles Synoptiques donnent
'exemple pour suivre Jésus, c’est-a-dire qu’ils montrent une conduite chrétienne exem-
plaire. Dans I’Evangile selon Jean et dans les Actes des Apdtres, le terme «disciple» est,
en général, synonyme de «croyant». Cf. K. H. RENGSTORF, « Ma®ntig», ThWNT 4
(1942) 444-464. Alors que ce terme n’apparait pas dans les épitres du Nouveau Testa-
ment, Ignace d’Antioche s’en sert pour désigner ceux qui ont acquis un rang spécial
d’allégeance a Jésus-Christ (Eph. 1, 2; Mg. 9, 1; surtout Rom. 4, 2). Dans Papias (chez
Eusébe, Hist. eccl. 3, 39) les «disciples du Seigneur» sont ceux qui suivirent Jésus
pendant sa vie terrestre.

4 Cf. K. H. RENGSTORF, «dwdexa», ThWNT 2 (1935) 325-328; voir aussi la litté-
rature dans ThWNT 10, 2 (1979) 1061-1062.



o HELMUT KOESTER

de Barnabé (1 Co 9, 6), qui ne fut évidemment pas I’un des Douze, et méme
d’une femme, Junie (Rm 16, 7). Le critére pour I'utilisation légitime de ce
terme était «d’avoir vu le seigneur» (1 Co 9, 1;cf. 1 Co 15,9; Ga 1, 17). Paul
lui-méme fonda directement sur cette apparition du Seigneur sa légitimité
pour ses activités missionnaires en tant qu’«apOtre appelé par Jésus
Christ».

Cet emploi du terme apdtre continue méme apres Paul. La Didache, bien
qu’elle se présente, dans sa forme actuelle, comme I’ceuvre des « Douze apo-
tres», parle de plusieurs missionnaires itinérants qui revendiquent ce titre
(Did. 11, 3-6); et Ap 2, 2 parle de personnes qui se donnent ce titre «d’ap6-
tres». La fonction de ces «apoOtres» consistait a précher I’évangile et a orga-
niser les adeptes de la nouvelle foi. Les épitres de ’apdtre Paul, qui furent
toutes écrites dans le contexte d’activités de ce genre, donnent une image
vivante du travail exigeé de ces apOtres: précher, enseigner, conseiller, voyager
et visiter, envoyer des messagers et écrire des lettres. Pour Paul, et certes aussi
pour d’autres apotres de son temps (bien que ce ne fit pas le cas pour tous ses
opposants), la fondation et la préservation de telles communautés est évi-
demment la tache principale de la fonction apostolique. C’est ainsi qu’il écrit
aux Corinthiens (1 Co 9, 1-2):

«N’étes-vous pas mon ceuvre dans le Seigneur ? Si pour d’autres je ne suis

pas un apotre, pour vous du moins je le suis; car c’est vous qui, dans le

Seigneur, étes le sceau de mon apostolat.»

Cette fonction apostolique était reconnue et honorée, autant que rémuné-
rée. Tout comme pour «I’homme divin», bien connu sur le marché religieux
de I’époque, 'autorité de cette fonction pouvait étre renforcée par I’accom-
plissement d’actes de puissance, tels les miracles, les exorcismes, les prédica-
tions habiles ou d’autres actes qui démontraient la possession de I’esprit divin.
Bien que des actes de ce genre puissent parfois mener a I’acclamation publique
d’un apétre en tant que dieu réveélé, comme I’histoire de Barnabé et Paul a
Lystres (Ac 14, 8-13) le démontre, il ne semble pas que le nom de I’apdtre en
tant que tel ait eu une autorité particuliere. Au contraire, les apdtres exergaient
leur pouvoir divin «au nom du Seigneur» ou «au nom du Christ», tout
comme Alexandre d’Abonotique dit qu’il était Glykon, c’est-a-dire la révé-
lation d’Asklépios3. En outre, il semble que des traditions spéciales transmises
aux croyants aient été légitimées non par le nom de I’ap6tre, mais par le Christ
en tant qu’initiateur de ces traditions; ainsi, par exemple, les mots d’institu-
tion de 'eucharistie (1 Co 11, 23).

Il existe cependant dans les épitres de Paul un exemple indiquant que les
apOtres pouvaient garantir par leur propre nom ce qui était transmis a leur
disciples: 1 Corinthiens 1 démontre, en effet, que certaines personnes a
Corinthe affirmaient que, puisqu’elles possédaient une sagesse spéciale, elles

3 LUCIEN, Alexandre, 18 et 39.



TRADITION APOSTOLIQUE ET ORIGINES DU GNOSTICISME 5

¢taient en droit de s’identifier comme «appartenant» a tel ou tel homme:
«J’appartiens a Paul», «j’appartiens a Apollos», «j’appartiens a Céphas», ou
encore «j’appartiens au Christ». Le passage dans lequel Paul cite ces affirma-
tions est considéré, en général, comme une preuve de ’existence des «partis»
corinthiens. Il ne s’agissait pas toutefois de partis qui avaient chacun des
points de vue politiques et théologiques différents. Paul critique tous ces partis
pour la seule et méme raison: ils prétendent détenir une sagesse spéciale qui
est transmise et garantie par tel ou tel nom; cela, dit Paul, «réduit a néant la
croix du Christ» (1 Co 1, 18), et, en plus, divise I’église en deux groupes, a
savoir ceux qui peuvent se prévaloir de tels noms et de la possession d’une
sagesse spéciale, et ceux qui ne le peuvent pas.

Il faut noter que Paul dit avec insistance, dans ce contexte, qu’il a baptisé
trés peu de personnes a Corinthe (1 Co 1, 14-17). Ainsi, la transmission de
cette sagesse spéciale était-elle attachée au nom de la personne dont elle avait
été regue, et aussi, mais non de fagon obligatoire, a la personne qui avait
baptisé le bénéficiaire de cette sagesse. Mais on peut se demander si le fait de se
rappeler le nom du baptiseur, c’est-a-dire du mystagogue, était 1’élément
principal. Comme I'indiquent les premiers chapitres de 1 Corinthiens, la
question centrale n’est pas le baptéme, mais la possession d’une sagesse Spé-
ciale. Par conséquent, la question qui se pose a nous consiste a connaitre le
caractere de cette sagesse et a déterminer son rapport avec les noms de cer-
taines autorités apostoliques spécifiques. '

La sagesse religieuse, dans le judaisme aussi bien que dans le christianisme
primitif, était transmise sous la forme de paroles. De toute évidence, ce n’est
pas par hasard que Paul, dans 1 Corinthiens, fait référence aux paroles de Jésus
bien plus souvent que dans toute autre de ses épitres®. Par ailleurs, le langage
de Paul dans 1 Corinthiens 1-4 est assez particulier. Ces chapitres, et ces
chapitres seuls, dans toutes les épitres pauliniennes, contiennent un certain
nombre de termes qui ont des paralléles trés étroits avec les paroles de sagesse
des évangiles synoptiques et, comme nous allons le voir, avec celles de
I’Evangile selon Thomas’. 1l est vrai que Paul appelle cette sagesse que les
Corinthiens affirment posséder «sagesse de ce monde» (1 Co 1, 20). Mais,
pour les Corinthiens, ces paroles contenaient une sagesse salvatrice donnant la
vie éternelle, remplissant le bénéficiaire d’une sagesse divine et le conduisant
au Royaume. En fait, Paul parle des Corinthiens avec ironie, paraphrasant
leurs prétentions: «Déja vous &tes rassasiés! déja, vous étes enrichis! Sans
nous, vous étes devenus rois!» (1 Co 4, 8). Nous pouvons aussi supposer que

¢ DAVID L. DUNGAN, The Sayings of Jesus in the Churches of Paul, Oxford 1971,
3-25, 83-99.

" Cf. HELMUT KOESTER, « Gnostic Writings as Witnesses for the Development of the
Sayings Tradition», dans Bentley Layton, ed., The Rediscovery of Gnosticism (Numen
Supplement 41) Leiden 1980, 1. 244-50.



6 HELMUT KOESTER

ces paroles étaient censées communiquer la «connaissance» (gnosis), étant
donné que 1 Co 8 confirme de fagon explicite que certaines personnes a
Corinthe affirmaient détenir la «connaissance».

Si les traditions de telles paroles de sagesse étaient réellement connues a
Corinthe, nous pouvons en déduire que les Corinthiens connaissaient une
sorte d’autorité apostolique différente de la conception que Paul avait de son
role en tant qu'apotre de Jésus Christ. Pour Paul, ’autorité apostolique est
'autorité du fondateur dans son rapport avec toute la communauté. Les
fondements sur lesquels cette autorité est établie sont la croix du Christ et la
résurrection, et I’apotre est chargé de proclamer cet «évangile». Le baptéme
est pour tout le monde I’acte d’incorporation dans cette communauté et cha-
cun recoit I’esprit saint par ce rite d’initiation (1 Co 12, 13). Pour certains
chrétiens a Corinthe, par contre, I’autorité apostolique, et aussi I’autorité du
Christ lui-méme, est reliée a une tradition de paroles de sagesse transmises
sous "autorité de noms (Paul, Apollos, etc.) et communiquées dans I’acte du
baptéme: on regoit le salut a travers la «connaissance» de ces paroles.

Ces gens de Corinthe qui s’opposent a Paul peuvent-ils étre appelés «gnos-
tiques» ? C’est 1a une question débattue depuis longtemps par les historiens®.
On ne peut pas mettre en doute le fait que gnosis, c’est-a-dire connaissance
salvatrice et sophia, sagesse, devaient jouer un réle central dans leur compré-
hension du salut. Ce qui fut sujet a controverse, c’est de savoir si cette
connaissance doit étre comprise comme étant analogue a la conception de la
gnose telle qu’elle apparait dans les sectes gnostiques du deuxiéme siécle. Par
bonheur, cette question peut étre réglée. La découverte de la bibliothéque de
Nag Hammadi atteste I’existence d’une conception des paroles de Jésus, qui a
des ressemblances trés frappantes avec les croyances des Corinthiens, dans la
mesure ou ces paroles sont transmises sous ’autorité apostolique et commu-
niquent la «connaissance» ou la vie éternelle.

II1. Les paroles de Jésus placées sous le couvert de 'autorité apostolique

Le texte le plus connu de la bibliothéque de Nag Hammadi est I’Evangile
selon Thomas, une collection de plus de cent paroles de Jésus, dont chacune
est introduite, tout simplement, par les mots «Jésus dit». Nombre de ces
paroles sont connues par ailleurs des évangiles synoptiques, d’autres restent
non attestées jusqu’a ce jour ou existent seulement dans d’autres sources
non-canoniques. Pour déterminer I’age de I'Evangile selon Thomas, il est
important de noter que les paroles de cet évangile ne dépendent pas, de toute
¢vidence, de leurs paralléles canoniques. Par conséquent, on doit supposer
que 'Evangile selon Thomas, du moins dans sa forme originale, est une

8 Voir au sujet de cette question HANS CONZELMANN, Der erste Brief an die Korinther
(KEK 5) Gottingen 19812, 31-35.



TRADITION APOSTOLIQUE ET ORIGINES DU GNOSTICISME %

collection indépendante de paroles de Jésus, qui fut composée dés le premier
siecle.

Le fait que ces paroles ont €té transmises sous le couvert de l'autorité
apostolique est évident si ’on considére I'introduction a I’Evangile selon
Thomas?:

«Voici les paroles apocryphes que Jésus le Vivant a dites et qu’a écrites

Didyme Jude Thomas. Et Il a dit: Celui qui trouvera I'interprétation de ces

paroles ne golitera pas la mort.»

Il est trés remarquable de trouver, comme introduction a un évangile, autre
chose qu’un colophon destiné a distinguer un texte d’un autre. Aucun des
évangiles canoniques n’a une telle introduction qui identifie son auteur avec
un apoétre. Tout au contraire, comme I’Evangile selon Marc le démontre
clairement, les évangiles canoniques sont censés étre les évangiles de Jésus-
Christ, et ils n’ont pas besoin d’une légitimation apostolique supplémentaire.
Nous trouvons ainsi dans I’Evangile selon Thomas une conception de I’auto-
rité apostolique qui est complétement absente des évangiles du Nouveau
Testament. Cette conception cependant correspond a celle que les Corinthiens
se font des paroles de sagesse vivifiantes placées sous I'autorité d’un ap6-
tre.

Il est intéressant de remarquer qu’il existe aussi un certain nombre de
paralléles trés étroits entre les paroles de I’Evangile selon Thomas et les
discussions de Paul sur I’enseignement de la sagesse a Corinthe. La deuxiéme
parole de cet évangile dit:

«Jésus a dit: Que celui qui cherche ne cesse de chercher jusqu’a ce qu’il

trouve, et quand il trouvera, il sera troublé, et, ayant été troublé, il sera

emerveillé, et il régnera sur le Tout.»
Dans 1 Co 4, 8 Paul fait référence aux Corinthiens comme a ceux qui régnent
déja et qui sont déja devenus rois. Par ailleurs, dans 1 Co 2, 9, Paul cite comme
¢tant «écriture sainte» ce qui apparait dans I’Evangile selon Thomas 17,
comme etant une parole de Jésus:

«Jeésus a dit: Je vous donnerai ce que ’ceil n’a pas vu, et ce que I’oreille n’a

pas entendu, et ce que la main n’a pas touché et (ce qui) n’est pas monteé au

ceeur de ’homme. »

D’autres indices, dans les nouveaux textes gnostiques, montrent que les
paroles de Jésus étaient transmises sous le couvert de I'autorité de certains
apdtres qui sont explicitement nommés. Dans ’Apocryphon de Jacques (=
Epistula Jacobi apocrypha) les paroles de Jésus et leur interprétation sont
introduites de la fagon suivante:

«Et ils étaient tous assis, [étant] ensemble, et ils se remémoraient ce que le

Sauveur avait dit a chacun d’eux, soit en secret, soit ouvertement, et ils le

? Les traductions de I’ Evangile selon Thomas sont empruntées a Jacques-E. Ménard,
L’Evangile selon Thomas (NHS 5) Leiden 1975.



8 HELMUT KOESTER

fixaient dans les livres. Et j’(Jacques) écrivais ce qui est de [...] le Sau-

veur...» 19,

L’Apocryphon de Jacques traite aussi de la question: comment peut-on obte-
nir la gnosis et la vie grace a I'interprétation de paroles de Jésus, spécialement
des paraboles? Comme dans I’ Evangile selon Thomas, une telle tradition de
paroles vivifiantes de Jésus est légitimée par le nom d’un apdtre, a savoir
Jacques dans ce cas précis.

De telles références aux paroles de Jésus ne se limitent nullement a quel-
ques documents gnostiques. On en trouve aussi dans les cercles chrétiens
soi-disant orthodoxes, comme le montrent les fragments d’un texte écrit par
I’évéque Papias de Hiérapolis, lequel vivait au début du deuxiéme siécle, et
qui est conserve par Eusébe. Dans I’'un des fragments des Exégeses des discours
du Seigneur, Papias dit ceci:

«Pour toi, je n’hésiterai pas a ajouter a mes explications ce que j’ai bien

appris autrefois des presbytres et dont j’ai bien gardé le souvenir, afin d’en

fortifier la vérité. Car je ne me plaisais pas aupres de ceux qui parlent
beaucoup, comme le font la plupart, mais auprés de ceux qui enseignent la
vérité; je ne me plaisais pas non plus auprées de ceux qui font mémoire de
commandements étrangers, mais aupres de ceux qui rappellent les com-
mandements donnés par le Seigneur a la foi et nés de la vérité elle-méme. Si
quelque part venait quelqu’un qui avait été dans la compagnie des pres-
bytres, je m’informais des paroles des presbytres: ce qu’ont dit André ou

Pierre, ou Philippe, ou Thomas, ou Jacques, ou Jean, ou Matthieu, ou

quelque autre des disciples du Seigneur.» !!

Papias fait référence aussi a des textes de I’évangile, et ses références a
I’Evangile selon Marc et aux «paroles» couchées par écrit par Matthieu sont
les premiéres références a un évangile écrit que nous connaissions. Ce qu’il
faut remarquer, c’est non seulement Iopinion quelque peu négative de Papias
sur les eévangiles €crits, par rapport a son évaluation trés positive de la tradi-
tion orale, mais aussi le fait qu’il mentionne que ces évangiles sont écrits sous
Pautorité d’un apdtre défini (Matthieu) ou sous le nom d’un disciple d’un
apotre (Marc, qui €tait le secrétaire de Pierre):

Dans tous ces témoignages, depuis les Corinthiens jusqu’aux évangiles
gnostiques et a Papias de Hiérapolis, on trouve la méme structure spécifi-
que:

1. Des paroles (de Jésus) qui transmettent la sagesse et la vérité.

2. Ces paroles sont liées a ’autorité d’un apétre particulier.

3. Leur possession et/ou bien leur interprétation transmettent la connais-
sance (gnosis) qui est nécessaire a la vie et au salut.

0 Ep. Jac. 2, 7-17. Traduction empruntée a M. MALININE, H.-CH. PUECH, G. QuIs-
PEL. W. TiLL, R. KASSER, Epistula Jacobi Apocrypha, Ziirich 1968.

! Eusebe, Hist. eccl. 3, 39, 3-4, traduction de G. Bardy, Eusébe de Césarée : Histoire
Ecclésiastique (SC 31) Paris 1952.



TRADITION APOSTOLIQUE ET ORIGINES DU GNOSTICISME 9

4. Ces paroles sont finalement rassemblées dans des livres qui sont censés
avoir comme auteurs des apdtres et qui revendiquent explicitement une
autorité apostolique spécifique.

IV. L’interprétation des paroles et I'évangile gnostique

Dans I’Evangile selon Thomas, on trouve une conception du salut par Jésus
entiecrement différente de celle ou le salut est atteint par la foi en la procla-
mation de la mort et de la résurrection de Jésus, qui sont des événements
salvifiques. Jésus n’est pas celui qui mourut et ressuscita, mais il est «le
Vivant», vivant toujours dans ses paroles de sagesse. Paul dut rencontrer les
mémes enseignements a Corinthe. Ainsi, il souligne le pouvoir salvifique de la
croix de Jésus comme la seule offre divine de salut:

«Pour moi, fréres, quand je suis venu chez vous, je ne suis pas venu chez

vous annoncer le mystére !2 de Dieu avec le prestige de la parole ou de la

sagesse. Non, je n’ai rien voulu savoir parmi vous, sinon Jésus-Christ

crucifié» (1 Co 2, 1-2).

Pour Paul, le salut est ’événement eschatologique de la présence de la croix
du Christ dans la proclamation. Il est réalisé dans la communauté des croyants
et sera consommeé dans ’avénement du Christ. Une fois la tdche de ’apdtre
accomplie — fonder et organiser les églises — il ne reste plus d’autorité dans sa
fonction; et il n’existe pas non plus un rapport d’autorité apostolique avec les
interprétations faites des paroles de Jésus. Ces interprétations peuvent fonc-
tionner comme régles pour la communauté (avec une autorité limitée! cf. 1 Co
7, 8-10); mais le fait d’analyser ou d’interpréter ces paroles n’ajoute rien au
pouvoir de salut qu’ont I’évangile de la croix de Jésus et la résurrection; et ce
n’est pas I'affaire de I’apotre que de s’en occuper.

Mais 1a ou les paroles de Jésus sont les instruments principaux pour la
communication du salut, deux éléments nouveaux et reliés I'un a 'autre
apparaissent: 1° «I’évangile» devient I'interprétation des paroles de Jésus, et
2° 'apbtre s’établit comme une autorité durable.

1° Si les paroles donnent accés a la connaissance et a la vie éternelle, on
doit les analyser et les interpréter. Ce faisant, les mots de Jésus deviennent
mystéres (Lvothpia), c’est-a-dire des paroles que seule la personne possédant
Iesprit divin peut pénétrer pour en donner une interprétation vivifiante. Ce
n’est pas par hasard que Paul, en réfutant I’enseignement de sagesse des
Corinthiens, parle de sa propre proclamation en se servant du terme «mystére
de Dieu» (1 Co 2, 1) — terme qu’il n’utilise nulle part ailleurs pour désigner
'évangile — et que juste apres il mentionne «l’esprit» qui «scrute tout jus-
qu'aux profondeurs divines» (1 Co 2, 10).

' Le mot original est pustiprov (avec Nestle-Aland, 26¢ éd.) au lieu de paptioprov.
Cf.. G. BORNKAMM, «puothplovy, TAWNT 4 (1942) 825; H. CONZELMANN, Der erste
Brief an die Korinther (KEK 5) Gé6ttingen 19812, 74.



10 HELMUT KOESTER

2° L’apbtre assume le role de garant de la tradition et il devient 'interprete
inspiré des paroles. Puisque les paroles sont les mots de Jésus, I’apdtre, de son
coté, doit étre un disciple personnel de Jésus; c’est 1a un autre élément qui ne
joue pas de role dans la conception paulinienne de I’état d’apotre. Dés lors que
les paroles sont considérées comme évangile, on doit prendre en compte le fait
que le Jésus terrestre n’est plus physiquement présent parmi ses disciples; des
interprétations sont donc ajoutées aux paroles de Jésus et deviennent par la
suite partie intégrante de la tradition vivifiante de ces paroles.

Le Nouveau Testament lui-méme renferme des exemples de telles adjonc-
tions. Dans Mc 4, 10-12 la parabole de Jésus sur le semeur est désignée
explicitement comme «mystére du royaume de Dieu» pour laquelle une
interprétation est requise. L’interprétation qui s’ensuit — sans doute une
adjonction a la parabole originale — est présentée comme une instruction que
Jésus donne a ses disciples en privé (Mc 4, 13-20).

On trouve quelque chose de trés similaire dans la construction des discours
basés sur des paroles traditionnelles ou bien des dialogues, dans lesquels des
questions sont posées sur la signification des paroles, questions auxquelles
Jésus répond. Des dialogues et des discours de ce genre sont bien connus de
I’Evangile selon Jean. Un exemple manifeste est le dialogue avec Nicodéme
dans Jn 3. La premiére déclaration de Jésus: « En vérité, en vérité, je te le dis, a
moins de naitre a nouveau, nul ne peut voir le royaume de Dieu» n’est qu’une
variante d’une parole traditionnelle, conservée dans une forme plus originale
chez Justin, Premiére Apologie 61, 4: «a moins de renaitre (GvoysvvnOijva),
nul ne peut entrer dans le royaume de Dieu». Jean introduit certains chan-
gements qui sont caractéristiques: «naitre a nouveau» (yevvnoijval dvwdev)
remplace le plus ancien «renaitre» (dvayevvnBijvar), parce que cette formu-
lation nouvelle peut étre interprétée aussi comme «naitre d’en haut», que
Jean explique deux versets plus tard comme «naitre d’eau et d’esprit». Dans le
développement du dialogue qui s’ensuit, d’autres matériaux traditionnels sont
utilisés. Quand Jésus dit (a la premiére personne du pluriel!): « Nous parlons
de ce que nous savons et nous attestons ce que nous avons vu» (Jn 3, 11), il cite
deux phrases d’une déclaration du credo de la communauté de Jean. En outre,
une interprétation christologique de Nb 21, 9 est ajoutée: «Comme Moise
¢leva le serpent au désert, ainsi faut-il que soit élevé le Fils de 'Homme, afin
que tout homme qui croit ait par lui la vie éternelle» (Jn 3, 14-15).

Le meilleur exemple, dans la bibliothéque de Nag Hammadi, de dévelop-
pement de dialogues et de discours de ce genre est le Dialogue du Sauveur. Ce
texte qui, dans sa forme actuelle, fut composé au cours du deuxiéme siécle, se
sert d’'un dialogue bien plus ancien, ou le Seigneur parle avec ses disciples
Jude, Matthieu et Marie, et ou plusieurs aspects des paroles de Jésus sont
explorés. En fait, il semble que ce dialogue plus ancien soit une élaboration
systématique de la parole de Jésus qui est citée au début de I’Evangile selon
Thomas:



TRADITION APOSTOLIQUE ET ORIGINES DU GNOSTICISME 11

«Que celui qui cherche ne cesse de chercher jusqu’a ce qu’il trouve,

et, quand il trouvera, il sera étonné,

et, quand il s’étonnera, il dominera,

et, quand il dominera, il se reposera» 13,

Ainsi le premier dialogue explore le theme de la recherche:

«Les disciples dirent:

«Seigneur, qui est-ce qui cherche et qui est-ce qui révele?»

Le Seigneur dit:

«Celui qui cherche... révéle...»

Matthieu dit:

«Seigneur, lorsque je cherche et lorsque je parle, qui ... écoute?»

Le Seigneur dit:

«C’est celui qui parle qui écoute aussi, et ¢’est celui qui peut voir qui révele

aussli.»»

Ce passage dialogué cherche a établir le role du disciple comme celui qui
¢coute les paroles de Jésus, et qui devient ainsi, a son tour, celui qui révéle la
sagesse aux autres, parce qu’il peut « voir», c’est-a-dire comprendre, les paro-
les de Jésus. Par ailleurs, dans ces dialogues de la bibliothéque de Nag Ham-
madi, un matériel provenant d’autres sources traditionnelles est inclus dans
linterprétation des paroles de Jésus, matériel qui devient ainsi partie inté-
grante de ces paroles. Dans le Dialogue du Sauveur, par exemple, on trouve
premiérement un fragment d’un mythe de création, deuxiémement une liste
de caractére sapiential, plus ancienne que ces dialogues, sur les éléments du
monde (le ciel et la terre, la lumiére et ’obscurité, le feu, le vent et I’eau, puis
des remarques sur le baptéme), et finalement une vision du lieu élevé et de
I’abime, que Jésus explique par la suite aux disciples!*.

Le role et l'autorité du disciple/apdtre sont importants pendant tout le
développement de ces textes. Les disciples ne sont pas seulement ceux qui
posent des questions, mais il leur arrive parfois aussi d’étre loués pour leur
perspicacité; cf. Dialogue du Sauveur:

(Se référant a plusieurs paroles) « Marie dit: <Alors, cela se rapporte a /a

méchanceté de chaque jour, et a le travailleur est digne de sa nourriture et a

le disciple ressemble a son maitre.>

Elle dit cela comme une femme qui avait compris entiérement.» (NHC II1,

5, 1139, 9-13).

Mais ce qui est plus important encore, c’est que le disciple/apdtre apparait
assez réguliérement comme auteur de ces textes, en méme temps qu’il peut

13 Cette traduction se base sur la version grecque citée par Clément d’Alexandrie,
Strom. 5, 14, § 96, et attribuée par lui a I'Evangile des Hébreux (Strom. 2,9, § 45). Je crois
que ceci est le texte original de la parole se trouvant dans I’Evangile selon Thomas ou, du
moins la version que connaissait "auteur du Dialogue du Sauveur.

"4 Cette analyse est présentée de fagon plus détaillée dans S. EMMET, H. KOESTER, E.
PAGELS, The Dialogue of the Savior (NHS 26) Leiden 1984, 1-15.



12 HELMUT KOESTER

jouer un certain role dans les textes eux-mémes. C’est 1a une caractéristique
des évangiles gnostiques qui les différencie des trois premiers évangiles du

Nouveau Testament, lesquels ne tentent pas d’établir un apdtre comme
auteur, que ce soit dans le titre, dans la narration ou dans le discours.

La seule exception notable a cette régle dans le Nouveau Testament est
I’Evangile selon Jean. Bien qu’il ne s’y trouve pas d’introduction se référant a
Pautorité d’un apotre, le disciple «que Jésus aimait» — figure mystérieuse
désignant apparemment 'auteur — apparait a plusieurs reprises dans des
passages décisifs du texte de ’évangile (Jn 13, 23; 19, 26; 20, 2); et cette figure
est de nouveau introduite de fagon explicite dans I’adjonction placée a la fin du
texte (Jn 21). La aussi on souligne le caractére véridique du témoignage de cet
apotre: «Cest ce disciple qui témoigne de ces faits et qui les a écrits et nous
savons que son témoignage est véridique» (Jn 21, 24).

Si une telle prétention a posséder ’autorité apostolique est rare dans la
tradition catholique primitive, elle représente la régle dans la tradition et dans
'interprétation des paroles de Jésus a I'intérieur des cercles chrétiens que I’on
appelle «gnostiques». Ce que Ptolémée, I’éléve de Valentin, dit a la fin de sa
Lettre a Flora est caractéristique de la persistance de cette prétention gnosti-
que a posséder une autorité apostolique:

«Car, si Dieu le permet, vous recevrez plus tard des éclaircissements plus

précis sur leur principe et leur naissance, quand vous aurez €té jugee digne

de connaitre la tradition des apotres, tradition que nous avons regue par
voie de succession. En ce cas aussi, nous confirmerons nos conceptions par

les paroles de notre Sauveur» !5,

V. L’église catholique et 'évangile gnostique apostolique

Comment les églises, qui devinrent plus tard les «églises catholiques»,
répondirent-elles au défi que contenait la prétention des disciples gnostiques
de Jésus a étre en possession des interprétations authentiques des paroles de
Jésus, garanties par I’autorité d’apotres inspirés ?

La conception qu’avait I’église catholique de I’autorité apostolique n’avait
rien a voir avec la production d’un type quelconque de littérature, et certai-
nement pas d’une littérature contenant des interprétations de paroles de Jésus.
Assurément on gardait le souvenir des apdtres, Paul et Pierre surtout, et ils
¢taient honorés. Mais on se souvenait d’eux comme fondateurs d’Eglises et
comme martyrs. C’est ainsi qu’ils apparaissent dans la Premiere Epitre de
Clément et dans les Epitres d’Ignace d’Antioche, écrites autour des années
100. L’ap6tre Paul avait écrit des épitres qui furent recueillies vers la fin du
premier siécle. Mais lorsqu’elles sont citées et qu’on fait référence a elles, elles
n’ont pas encore acquis le statut d’autorité «apostolique». I Clément fait

'* Traduction reprise de G. QUISPEL, Ptolémée, Lettre a Flora (SC 24) Paris 1966,
73.



TRADITION APOSTOLIQUE ET ORIGINES DU GNOSTICISME 13

référence de facon plut6t fortuite a des choses écrites par Paul. Ignace se sert
fréequemment de termes et de locutions des épitres de Paul, et il le tient en
grande estime ; néanmoins, si Paul est un apotre, ¢’est du fait de son martyre, et
non grace a un statut apostolique de ses épitres . On pouvait aussi se servir
d’autres lettres, non écrites par un apotre, pour 1’édification des églises: 'évé-
que Denys de Corinthe, en écrivant aux Romains vers le milieu du deuxieme
siécle, parle ainsi de I’Epitre de Clément de Rome aux Corinthiens:

«Aujourd’hui donc, nous avons célébré le saint jour du Seigneur et nous y

avons lu votre lettre; nous la conserverons toujours pour la lire comme un

avertissement, de méme que la premiere lettre qui nous a €té écrite par

Clément.» 7

On a supposé que, pour les églises catholiques primitives, ’autorité de
chacun des apotres s’était établie sur le fait que la fonction épiscopale se
fondait sur cette autorité bien spécifique. Or Ignace d’Antioche portait un
intérét vital au renforcement de la fonction épiscopale; cependant, ses fré-
quentes références aux apdOtres se limitent a des remarques générales, les
désignant comme «presbyterion de I’église» (Phld 5, 1), et jamais elles n’éta-
blissent un rapport direct entre I’autorité d’un apoétre et une fonction ecclé-
siastique. Méme le fameux passage I Clément 42 sur les évéques et les diacres,
qui furent nommés par les apdtres parmi les premiers-nés, ne peut étre com-
pris comme I'institution d’une fonction avec succession apostolique. L’accent
est mis sur la fonction apostolique consistant a précher I’évangile, plutot que
sur celle consistant a tenir la barre ou a exercer une autorité disciplinaire.
Ainsi, ce passage n’en dit-il pas plus que la référence aux évéques et aux diacres
de Ph 1,1, prologue a une épitre ou Paul traite de la continuation de la
prédication de ’évangile aprés son départ. Ni I Clément, ni Philippiens 1 ne
proposent une structure pour la transmission de I’autorité apostolique aux
générations futures.

Une autre preuve frappante de I’incapacité ou se trouvait I’église catholi-
que primitive de revendiquer une autorité apostolique quelconque pour sa
tradition, se trouve dans le livre des Actes des Apdtres. Quand on considére la
peine que prit Luc pour établir le cercle des « Douze Apdtres», et aussi sa
description des activités dotées de pouvoir divin des apétres, surtout de Paul,
on s’¢tonne que Luc ne cherche pas a faire de leur autorité un fondement soit
pour les fonctions ecclésiastiques, soit pour des documents écrits. Le fait que
Luc ne mentionne méme pas les épitres de Paul est évidemment bien
connu.

La premiére référence a une autorité apostolique durable ne se rapporte pas
a une fonction, mais plutdt a une tradition. C’est le cas dans Mt 16, 18: « Tues
Pierre, et sur cette pierre je batirai mon Eglise». Il est impossible d’interpréter

' Ignace, Eph. 12, 2 et Rom. 4, 3 cf. aussi { Clem 5, 5.
1" EUSEBE, Hist. eccl. 4,23, 11. Traduction de G. Bardy, Eusébe de Césarée: Histoire
Ecclésiastique (SC 31) Paris 1952, p. 205.



14 HELMUT KOESTER

ce passage comme l'institution d’une fonction ecclésiastique, puisqu’on ne
parle pas de successeur, et que I'autorité ecclésiastique finale est vue, dans
Matthieu, comme étant dévolue a I’assemblée de la communauté entiére (Mt
18, 15-18). Toutefois, Matthieu revendique ’autorité de la tradition aposto-
lique pour son évangile; bien sir, ce n’est pas sa propre autorité qu’il reven-
dique, mais celle de Pierre, dont il semble qu’on se rappelle les activités
missionnaires en Syrie dans I’église matthéenne. Que Matthieu ait utilisé des
traditions sous l’autorité de Pierre, on en trouvera un autre indice dans les
paralleles frappants entre son évangile et I’Evangile selon Pierre qui provient
de Syrie.

Le seul évangile du Nouveau Testament qui, de maniere explicite, tire des
apotres I'autorité de I’église et de ses interprétations du ministére de Jésus, est
I’Evangile selon Jean. Les discours de cet évangile, qui, dans leur structure,
sont trés proches du développement de la littérature des évangiles gnostiques,
appartiennent sans aucun doute a I'interprétation qui voit les paroles vivi-
fiantes de Jésus comme le centre du message chrétien. A plusieurs reprises, on
voit ressortir de ces discours la conception selon laquelle le salut s’obtient en
acceptant et en comprenant les paroles de Jésus:

«Jésus leur dit:

<... C’est I’esprit qui vivifie, la chair ne sert de rien. Les paroles que je vous

ai dites sont esprit et elles sont vie»» (Jn 6, 63).

Et quand Jésus demande aux disciples s’ils veulent partir aussi, Pierre
répond: h

«Seigneur, a qui irons-nous?

tu as les paroles de la vie éternelle» (Jn 6, 68).

Dans une formulation trés analogue a 'introduction de I’Evangile selon Tho-
mas, Jeésus dit:

«En vérité, en vérité, je vous le dis, si quelqu’un garde ma parole, il ne verra

jamais la mort» (Jn 8, 51).

Et dans un autre passage:

«S1 vous demeurez dans ma parole, vous serez vraiment mes disciples,

vous connaitrez alors la vérité et la vérité vous rendra libres». (Jn 8§,

31).

En méme temps, ’Evangile selon Jean investit les apOtres d’une autorité
spéciale. Le Paraclet, Esprit de Vérité, leur est envoyé aprés le départ de Jésus.
I1 conduira les disciples vers la vérité tout entiére et leur expliquera ce que
Jésusadit (Jn 14, 25-26; 16, 7-11). Quand Jésus leur parle de son retour en tant
qu’Esprit de Vérité, les disciples comprennent que Jésus ne leur parle plus
dans un discours mystérieux (mapoipia), mais dans un langage clair (mappn-
ola, Jn 16, 29). L’interprétation de ses paroles a travers I’Esprit est ainsi la
révélation pour les générations futures, son autorité réside dans les disciples
qui possedent cet Esprit, et Jn 20, 22 dit explicitement que Jésus conféra
I’Esprit Saint aux disciples apres sa résurrection. L’appendice a I’Evangile (Jn



TRADITION APOSTOLIQUE ET ORIGINES DU GNOSTICISME 15

21) confirme cette autorité apostolique et la revendique précisément pour le
disciple qui est le garant de la vérité de cet évangile (Jn 21, 24).

L’émergence de cette conception de I’autorité apostolique provient d’une
tradition gnostique et d’une interprétation des paroles de Jésus, adaptée par
I'auteur de ’Evangile selon Jean a ses fins particuliéres. Il a cherché a concilier
cette tradition gnostique des paroles avec la proclamation de la croix, pour que
le Jésus qui possédait les paroles vivifiantes fiit le méme que le Jésus glorifié
sur la croix. Mais il ne parait pas que I’Evangile selon Jean ait eu une influence
directe sur le développement de I’autorité apostolique dans I’église catholique.
Pendant le deuxiéme siécle, ce furent surtout les Gnostiques qui s’en servirent,
et ce furent les théologiens gnostiques qui, les premiers, écrivirent des com-
mentaires de cet évangile.

L’émergence progressive de la conception de I’autorité apostolique se fit
dans la tradition des églises de Paul. Dans ce cas aussi, on peut constater le
rapport trés étroit avec la théologie gnostique, et peut-étre méme avec I’in-
terprétation gnostique de Paul comme autorité apostolique pour les textes
transmis sous son nom. Les débuts de ce développement sont visibles dans
IEpitre aux Ephésiens. Son auteur se sert de la terminologie gnostique, qui
designe le message chrétien comme « Mystére» (puothpiov) devant étre inter-
prété, mais le terme «mystére» ne désigne plus les paroles de Jésus. Cest
plutot I’évangile de Paul qui est désigné ainsi:

«Dieu m’a dispensé la grace qu’il m’a confiée pour vous, m’accordant par

révélation la connaissance du Mystére, tel que je viens de ’exposer en peu

de mots: a me lire vous pouvez vous rendre compte de I'intelligence que

J’ai du Mystére du Christ, ... comme il vient d’étre révélé maintenant a ses

saints apotres et prophétes dans I’Esprit» (Eph 3, 2-5).

Tous les éléments de la conception gnostique de ’autorité apostolique sont
ici présents: la médiation a travers la révélation, la fixation dans des textes
écrits (les épitres de Paul), la pénétration dans les mystéres du Christ et
Pinterprétation par les apotres qui sont en possession de I’Esprit. Le dévelop-
pement ultérieur de ce transfert de la conception d’autorité apostolique aux
épitres de Paul ne peut pas étre élaboré davantage ici. Mais I'épitre aux
Ephésiens marque le début de I’établissement de la seule et unique autorité
apostolique tangible pour les jeunes églises catholiques, a savoir I’'ensemble
des épitres de Paul. Le terme «L’Apdtre,» tel qu’il est utilisé au deuxiéme
sicle, veut dire: Paul et ses épitres. La premiére tentative d’établir un canon
de documents écrits sous I’autorité apostolique — le canon de Marcion — se
base sur cette conception des épitres de Paul; et si I'Evangile selon Luc fut
inclus dans ce canon de Marcion, ¢’est seulement parce qu’il correspondait a
évangile de Paul. En soi ’Evangile selon Luc n’avait pas d’autorité aposto-
lique.

Dans la canonisation finale du Nouveau Testament, ce fut encore une fois
Pautorité établie de «I’Apdtre», c’est-a-dire 'ensemble des épitres de Paul,



16 HELMUT KOESTER

qui donna une légitimité a I'inclusion d’autres évangiles et d’autres textes
(d’abord Hébreux, dont on pensait que Paul était ’auteur, puis les Epitres
Catholiques, dont chacune €tait censée €tre écrite par un «apdtre»). C’est a
cette époque seulement, a la fin du deuxiéme siécle, que I’autorité apostolique
fut aussi établie pour la fonction épiscopale a travers la compilation de listes
de succession pour les siéges eépiscopaux majeurs. Mais la conception de
I'autorité apostolique que I’on applique alors au canon et aux fonctions de
I’église catholique primitive, est due, en fin de compte, a I'interprétation des
paroles de Jésus dans les premiéres étapes de la théologie gnostique.



	La tradition apostolique et les origines du gnosticisme

