
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 36 (1986)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 118 (1986), P. 417-434

BIBLIOGRAPHIE

Wilhelm Vischer, L'Ecriture et la Parole (Essais bibliques n° 12), Genève, Sciences
Labor et Fides, 1985, 208 p. bibliques

Cet ouvrage rassemble, à l'occasion de son 90e anniversaire, dix articles de W.
Vischer, dont six inédits. Ils sont précédés par une présentation de M. Bouttier (p. 5-19)
qui rappelle et la biographie et la pensée théologique de cet homme qui a profondément
marqué le protestantisme français. Comme le remarque Bouttier dans son avant-propos,

on aurait pu placer le dixième article : « L'ultime question : la réponse de Jésus à nos
questions dernières» (paru en anglais en 1979, p. 183-207), en tête de la collection, car
nous avons ici un condensé de la manière selon laquelle Vischer a lu et lit toujours la
Bible : c'est Jésus, le Christ, qui est au centre et de l'Ancien et du Nouveau Testament. La
première partie de l'ouvrage est consacrée à trois grands prophètes de l'Ancien Testament:

Esaïe, Jérémie, Deutéroésaïe. «Dieu-avec-nous»(p. 21-64, paru en 1954) est une
«exégèse homilétique» sur l'annonce de Immanouel (Es 6,1-9,6) reflétant la situation de
l'exégèse vétérotestamentaire des années cinquante. «Le salut des nations» (p. 65-114)
présente le prophète Jérémie comme précurseur de l'apôtre Paul. Dans un article de
1955 intitulé «Le procès de Dieu» (p. 115-140), Vischer trouve dans la théologie du
deuxième Esaïe, et notamment dans les «chants du Serviteur» le message central de

l'Ancien Testament qui, d'après lui, se résume dans ces deux affirmations : « Le Seigneur
se fait serviteur» (p. 137), et: «Jésus est la vivante vérité du Kérygme vétérotestamentaire»

(p. 138). Suit une brève étude sur le Cantique des Cantiques où l'A. montre que
l'amour divin et l'amour humain ne forment qu'« Un seul amour» (p. 141-144, paru en
1973). Deux méditations sur Luc 1, le Magnificat et le Benedictus (p. 145-163) ouvrent la

partie néotestamentaire du recueil, montrant que les deux parties de la Bible chrétienne
sont liées pour Vischer d'une manière inséparable. Les trois articles suivants sont plutôt
d'ordre philologique mais néanmoins révélateurs de la théologie de l'A. : une étude sur la

signification du mot «Hosanna» (p. 165-169), montrant comment le sens premier du
terme a été transformé dans le grec du NT, et deux réflexions sur les noms de deux

compagnons importants de Jésus: «Simon Baryona» et «Youdas Iskarioth» (p. 170-
182), mettant en évidence leur appartenance au mouvement des Zélotes; le dixième
article a déjà été mentionné au début de notre présentation. — Ce livre est évidemment
moins intéressant pour l'exégèse «scientifique» actuelle. Il s'agit plutôt d'un vrai
«document», résumant d'une façon remarquable la pensée d'un grand personnage et
constituant en même temps une source d'édification spirituelle, sans que l'on soit obligé de

souscrire à toutes les options théologiques de l'A.

Thomas Römer

Claus Westermann, Théologie de l'Ancien Testament, Genève, Labor et

Fides, 1985, 327 p.

Claus Westermann s'est fait connaître comme l'un des meilleurs spécialistes de
l'Ancien Testament par ses nombreux travaux de recherches littéraires, exégétiques et
théologiques. Il a fait des études approfondies sur les Psaumes (1953, 1954), sur Job
(1956), sur les patriarches (1954, 1974), sur la création (1971); il a écrit des commen-



418 BIBLIOGRAPHIE

taires sur le second Esaïe (1966) et sur la Genèse (1966-1982). La place eminente
qu'occupe Claus Westermann parmi les spécialistes de l'Ancien Testament, grâce à sa

remarquable contribution, nous invite à rendre compte ici de sa Théologie de l'Ancien
Testament. Parue en 1978 (éd. fr. 1985), la Théologie de l'Ancien Testament de Claus
Westermann ouvre une nouvelle page dans les travaux de cette discipline. La méthode
d'approche est en effet particulière, en ce sens que l'auteur fonde sa théologie sur
l'ensemble du message vétérotestamentaire. Claus Westermann tient compte de la
division tripartite de la version canonique, «palestinienne», de l'Ancien Testament, en
faisant tour à tour appel à la Tora, aux Prophètes et aux Ecrits. Il estime qu'une théologie
de l'Ancien Testament a pour tâche d'élaborer un résumé synoptique des paroles
vétérotestamentaires sur Dieu. En attachant une importance primordiale à telle ou telle
partie de ce livre ou en donnant la primauté à des notions comme «alliance», « salut» ou
«élection», on ne reconnaît pas vraiment la tâche d'une théologie de l'Ancien Testament,

pas plus qu'en recherchant d'emblée quel est son «centre» (p. 5). Claus Westermann

marque ainsi sa particularité et son originalité en refusant de réduire la révélation
biblique (l'Ancien Testament) à des concepts tels que salut, élection, alliance, foi,
kérygme, révélation, rédemption, sotériologie, eschatologie, etc., comme on l'a souvent
fait dans les théologies vétérotestamentaires anciennes. L'auteur propose de partir d'une
donnée plus englobante rendant compte de toute forme d'échange entre Dieu et
l'homme ou des relations multiples entre Dieu et l'homme, afin d'éviter une vue trop
étroite du message vétérotestamentaire. Examinons, sans pour autant en faire un
résumé complet, quelques idées maîtresses de cette théologie de l'Ancien Testament.
L'auteur trouve que le premier principe qu'il faut avoir en vue quant à la forme que
revêtira une théologie de l'Ancien Testament est que «l'Ancien Testament raconte une
histoire» (G. Von Rad, Théologie de l'Ancien Testament, tome I, trad, fr., Labor et
Fides, 1963, p. 106). Il s'agit d'une histoire, d'un événement qui se déroule entre Dieu et

l'homme, le Créateur et la créature. Ainsi la structure de la théologie de l'Ancien
Testament est-elle résolument événementielle et non intellectuelle. Elle est esquissée

par le canon de l'Ancien Testament lui-même, dans ses éléments déterminants (histoire,
parole divine, réponse de l'homme). Dans une telle perspective, la tâche de la théologie
vétérotestamentaire ne pourra consister en une répétition narrative de l'histoire racontée

par l'Ancien Testament, comme le veut G. Von Rad (Claus Westermann, p. 6; G.
Von Rad, op. cit., p. 113); elle devra tenir compte des autres aspects de l'Ancien
Testament, les paroles des prophètes et les réactions des croyants. Tout au long de son
analyse, Claus Westermann note le contraste ou l'opposition d'effets qui existe entre
l'action événementielle du Dieu d'Israël — en relation avec l'histoire — et sa sollicitude
(liée à la création) providentielle, souvent négligée au nom d'une conception
«impérialiste» de «l'histoire du salut», mais dont l'Ancien Testament pourtant témoigne et

par laquelle il rejoint des traditions religieuses d'autres peuples. C'est par l'action
salvatrice de Dieu que l'histoire d'Israël commence. Le Dieu de l'Ancien Testament est

donc le Dieu qui sauve. Au sujet de ces actes salvateurs de Dieu, Claus Westermann
précise qu'il s'agit d'interventions de Yahvé dans l'histoire, qui impliquent des actions
ponctuelles, en un temps et un espace précis, et ne se répétant pas. Ces actions, par leur
éclat, suscitent la louange, et provoquent l'enthousiasme d'Israël ou même de l'univers.
Elles démontrent la gloire de Dieu d'une façon éclatante, mais elles concernent, d'abord,
un groupe particulier. L'auteur remarque que les notions d'élection et d'alliance ne sont
que des interprétations tardives des événements que confesse Israël. La première (élection)

résulte d'une interprétation de Dt 7:6-8, tandis que la seconde (alliance) est sans
doute une compréhension de l'événement du Sinaï qui date d'une période contemporaine

de la fin de l'époque deutéronomique. Le Dieu qui sauve est aussi celui qui bénit.
L'auteur insiste sur le fait que la délivrance et la bénédiction de Dieu sont deux aspects
différents et complémentaires de l'activité divine, selon l'Ancien Testament. La béné-



BIBLIOGRAPHIE 419

diction se réfère à la création tout entière, non pas seulement au peuple de Yahvé. Elle
s'exerce sur l'ensemble des créatures de manière constante, générale, silencieuse, aussi
secrète que continue. La promesse de la bénédiction s'ajoute à celle de la délivrance; en
elle, la bénédiction s'allie à l'histoire. Claus Westermann remarque également que le

jugement et la comparaison de Dieu apparaissent dans l'Ancien Testament comme des
éléments de l'histoire, et ils interviennent toujours dans des situations mouvantes, sans
relation statique entre eux. L'action salvatrice de Dieu, sa bénédiction, son jugement et
sa comparaison suscitent la réponse de l'homme dans la louange, la prière, l'obéissance,
la plainte et la réflexion. L'auteur utilise les Ecrits pour présenter la réponse de l'homme
dans cet «événement-dialogue», dans l'histoire entre Dieu et l'homme. Il recourt aux
grandes œuvres historiques. Jahviste (J), Deutéronome (D), Code sacerdotal (P) et
l'œuvre historique du Chroniste, pour nous présenter les réflexions théologiques les plus
importantes et les plus remarquables de l'Ancien Israël. Claus Westermann termine son

ouvrage en parlant de la relation entre l'Ancien Testament et le Christ. A ce sujet,
l'auteur rappelle que celle-ci n'est pas fondée sur des concepts, mais sur une compréhension

événementielle des écrits bibliques qui nous parlent d'une histoire entre Dieu et
les hommes. «Cette histoire dont traitent l'Ancien et le Nouveau Testament s'accomplit
en deux cercles, à savoir dans le plus large qui s'étend de la création à la fin du monde, et
le plus étroit, celui de l'histoire de Dieu avec son peuple», note l'auteur (p. 297). A notre
avis, il n'y a pas de doute que la théologie de l'Ancien Testament de Claus Westermann
constitue un tournant dans les travaux de cette discipline. Elle prolonge et dépasse les

vues des prédécesseurs: du professeur de Bâle Walter Eichrodt par exemple, dont la

Théologie de l'Ancien Testament (en trois volumes, 1933. 1935 et 1939) se présente
comme une théologie de l'alliance entre Yahvé et Israël, de ses implications et de son
histoire; de Gerhard Von Rad, quia fondé sa Théologie cle l'Ancien Testament (en deux
tomes, 1957 el 1960, et les éd. fr. 1963 et 1967), sur «l'histoire du salut», une histoire
toujours à réinterpréter; et de Walter Zimmerli, dont la « The'ologie de l'Ancien
Testament» 1972) nous apparaît comme une sorte de réflexion théologique sur le thème Ani
YHWH-Mol Yahvé, d'où découle l'ensemble du message vétérotestamentaire. Claus
Westermann tieni compte évidemment de ces divers ouvrages et. en bien des pages, il
s'accorde avec G. Von Rad et W. Zimmerli. Mais la théologie de Claus Westermann
frappe par sa référence à la version canonique de l'Ancien Testament et par la largeur de

sa compréhension des relations multiples établies entre Dieu et l'homme.

Musuvaho Paluku

Christiane Saulnier avec la collaboration de Charles Perrot: Histoire
d'Israël. III. De la conquête d'Alexandre à la destruction du temple
(331 a.C - 135 a.D.). Paris, Cerf, 1985, 568 p.

Enfin une «histoire d'Israël» qui est un vrai manuel de travail! Des 568 pages,
seulement la moitié (284 p.) est consacrée à la présentation proprement dite de l'histoire
du peuple juif de l'époque hellénistique jusqu'à la révolte de Bar-Kosiba. Les autres
parties du livre invitent à un travail personnel de recherche ou d'approfondissement:
une première partie intitulée «la documentation» (pp. 13-57) permet au lecteur de

trouver une présentation des sources anciennes, ainsi qu'une bibliographie exhaustive,
souvent accompagnée de brefs commentaires qui peuvent donner une première
orientation. — Sous le titre «instruments de travail» (pp. 345-532) l'A. propose un choix de-

textes anciens (des extraits de Flavius Josephe, Philon, etc..) dont il est fait référence
lors de la présentation historique; des fiches de travail très précieuses (p. ex. sur la



420 BIBLIOGRAPHIE

spécificité des sources littéraires de l'histoire juive, sur Qumran. sur l'économie des

époques hellénistique et romaine) qui permettent de mieux comprendre les seuls faits
historiques. Suivent finalement des listes et des stemmas qui aident l'étudiant à situer
dans leurs contextes les innombrables noms propres. «L'histoire d'Israël d'Alexandre à

la destruction du tempe» (pp. 59-344) est présentée en 14 chapitres relativement brefs
mais très denses. Chaque chapitre est précédé d'indications concernant les sources et la
bibliographie respectives. C. Saulnier n'adopte pas une attitude hyper-critique envers
toutes les sources anciennes, ce que certains vont peut-être lui reprocher, mais elle
signale constamment les problèmes d'interprétation et s'interdit parfois ajuste titre de
faire une reconstruction exacte des faits. Cet ouvrage fait partie d'un projet d'une
histoire d'Israël en trois volumes; les deux autres devraient traiter de l'époque
prémonarchique et de celle de la monarchie au retour de l'exil. Espérons que ces deux tomes
(vol. I et II) paraîtront bientôt.

Thomas Römer

G. Fohrer, Storia della religione israelitica («Biblioteca di cultura religiosa»
45), Paideia, Brescia, 1985, 485 p.

La Geschichte der israelitischen Religion de Georg Fohrer a paru en 1969 dans la série
de Gruyter Lehrbuch comme premier volet d'un dyptique (l'autre face étant constituée
par un ouvrage similaire de J. Maier consacré à la religion juive) destiné à remplacer la
Geschichte der israelitischen und jüdischen Religion publiée en 1922 par G. Hoelscher;
par là le genre littéraire est classé; et on ne s'étonne point que cette œuvre soit devenue
vite un classique, que Fohrer sera amené à compléter par une théologie de l'Ancien
Testament (1972), par une histoire d'Israël des origines à aujourd'hui (1977), par une
étude saisissante sur la théologie et la vie dans le judaïsme (1979), tous déjà connus par le

public italien par les soins du même éditeur 1980 et 1984). Quatre parties dans l'essai : la

religion dans l'époque des origines (pp. 27-138); l'époque des rois (pp. 139-354); la
période de l'exil (pp. 355-382); la période postexilique (pp. 383-455). Une introduction
méthodologique les précède (pp. 15-24); les chapitres sont divisés en 28 paragraphes,
chacun muni d'une importante bibliographie choisie. En fin de livre, on trouve des

index ; on signalera surtout l'index analytique. L'édition italienne, en tout conforme à

l'original, est très soignée; même si aujourd'hui on est amené à poser différemment les

accents sur plusieurs points, surtout dans les débuts de l'histoire d'Israël, il faut
souhaiter à cette œuvre un succès sans limite ; à plus de quinze ans de sa parution, elle peut
encore beaucoup nous apprendre et nous faire avancer sur bien des chemins.

Aldo Moda

Georg Fohrer, Fede e vita nelgiudaismo (Studi Biblici, 69), Brescia, Paideia,
1984, 266 p.

Traduit par Vincenzo Gatti, voici le beau livre Glaube und Leben im Judentum
(Quelle & Meyer. Heidelberg, 1979), dernier chaînon d'une série commencée jadis par
Fohrer avec une histoire de la religion israélite (1969), une théologie de l'Ancien
Testament 1972), une histoire d'Israël des origines à nos jours 1977). L'ouvrage, dépourvu
d'érudition, se veut une synthèse documentaire, capable d'introduire d'une façon suf-



BIBLIOGRAPHIE 421

lisante dans l'étude du judaïsme (dans sa foi et dans la pratique qui l'exprime) et d'aider
ainsi le dialogue judéo-chrétien; à la traduction italienne, Fohrer a porté quelques
corrections et certains ajouts. Dix chapitres : monothéisme et Thora ; le culte synagogal ;

le sabbat; les fêtes principales ou fêtes de pèlerinage; lesjours solennels; autres fêtes; la
vie quotidienne; la théologie; l'éthique; la visée doxologique. Deux excursus: l'année
juive et sabbats aux noms spécifiques. Il s'agit d'un petit livre excellent qui rend de
grands services et dont il faut souhaiter une traduction française.

Aldo Moda

Claudio Gianotto, Melchisedek e la sua tipologia. Tradizioni giudaiche,
cristiane e gnostiche (sec. II a.C-sec. HI d.C) (Associazione Biblica
Italiana, Supplementi alla RIVISTA BIBLICA 12), Brescia, Paideia Editrice,
1984, 311 p.

Dans une étude claire, précise, agréable à suivre, l'auteur examine la genèse et les

développements des diverses traditions concernant, tant chez les Juifs que chez les

chrétiens, l'énigmatique figure de Melchisédech. Il montre comment, à partir des deux
seules citations bibliques de Gen 14.18-20 et Ps 110.4. analysées dans un premier
chapitre, des interprétations diverses ont vu le jour: d'abord dans le milieu juif
préchrétien qui l'utilise, soit à des fins politiques dans un contexte de polémique contre les

prétentions des Hasmonéens ou des Samaritains, soit dans une perspective plus irénique

comme celle de la littérature qumrânienne ou d'inspiration essénienne. celle aussi
du judaïsme hellénistique (Philon, Flavius Josephe) ou de la tradition targumique;
ensuite dans le milieu chrétien : c'est évidemment l'importante interprétation de l'Epître

aux Hébreux, reprise par les premiers apologistes chrétiens (Justin, Tertullien,
Théophile d'Antioche), pour affirmer la supériorité du sacerdoce du Christ sur le

lévitique; puis les nouvelles applications du sacrifice de Melchisédech à l'eucharistie faites

par les Pères de l'Eglise (Clément d'Alexandrie, Cyprien de Carthage), ainsi que la

position d'Origène. La littérature rabbinique de la même période est passée en revue,
surtout sous l'angle de sa réponse à l'exploitation chrétienne de la figure de Melchisédech;

puis la littérature gnostique, c'est-à-dire le traité IX, 1 de la Bibliothèque copte de

Nag Hammadi, malheureusement très mutilé, et le rôle et la fonction attribués au

personnage dans les Livres de Jeu et la Pistis Sophia. Enfin sont analysées les hérésies

christologiques se réclamant de Melchisédech, comme puissance céleste supérieure au
Christ lui-même (Théodote de By/ance et son epigone Théodote le Banquier) ou figure
de l'Esprit-Saint (Hiéracas le moine). Dans sa conclusion, l'auteur retrace les grandes
lignes du développement de la tradition exégétique relative à Melchisédech, du IIe s.

avant J.C. jusqu'au IIIe s. après, pour souligner en définitive, dans la masse des données
fournies par les sources juives préchrétiennes, deux types d'interprétation essentiels du

personnage: celui de Melchisédech comme figure céleste et celui qui voit en lui le

prototype du sacerdoce. Une troisième ligne d'interprétation aura une influence décisive

dans les siècles suivants, mais sur la base, cette fois, d'une donnée purement
chrétienne : celle de l'interprétation typologiquc inaugurée par l'Epître aux Hébreux. —

Cette étude complète, claire et précis : tendra de grands services à tous ceux qui
s'interrogent sur l'énigmatique figure de Melchisédech et sur la place qu'elle occupe, aussi

bien dans les traditions juives et vétérotestamentaires que dans celles, orthodoxes et

hétérodoxes, du Nouveau Testament et des auteurs chrétiens.

Françoise Morard



422 BIBLIOGRAPHIE

Martin Hengel, Il figlio di Dio. L'origine della cristologia e la storia della
religione giudeo-ellenistica (Studi Biblici, 67), Brescia, Paideia, 1984,
140 p.

Traduction (par Viviana Cessi) du célèbre ouvrage Der Sohn Gottes (paru en
première édition en 1975 et en deuxième en 1977 chez Mohr à Tübingen), déjà connu par le

public français (Jésus, fils de Dieu, Cerf. Paris. 1978). ce texte italien mérite d'être signalé
à double titre : d'abord par la précision de sa traduction où on trouve toutes les qualités
coutumières des révisions d'Omero Soffritti : ensuite par la préface précieuse où Hengel
résume nettement la thèse du livre et signale d'autres bibliographies. Remarquons aussi
la haute qualité typographique qui honore l'édition italienne.

Aldo Moda

Gesù e la sua morte. Associazione biblica italiana, atti della XXVII settimana
biblica. Brescia, Paideia editrice, 1984, 408 p.

«...Nous avons voulu nous arrêter, dans la recherche, sur les derniers moments de
l'existence de Jésus, comme nous pouvons les revivre sur la base des traditions les plus
anciennes. nous voulions recueillir, avec une attention émue l'image qui. de lui
mourant, se transmettait dans la première communauté chrétienne, quelles furent alors
ses pensées et sa prière ...» (p. 7). Mais le but des vingt contributions du recueil est
au-delà de ce que dit lc titre: il s'agit, partant de considérations sur l'attitude de Jésus
devant sa mort et de la psychologie de Jésus mourant, d'apprendre comment meurt un
croyant et comment, d'une manière générale, l'homme doit comprendre, accueillir et
vivre sa mort (p. ex. V. Fusco, p. 73). On n'oublie pas la fonction unique, rédemptrice de
la mort de Jésus. Mais on a bien oublié, à ce qu'il semble, que cette fonction est la seule
chose qui intéresse les auteurs néotestamentaircs. et la question première, à savoir s'il
est possible de tirer des textes ce genre d'informations, ne semble pas s'être posée
sérieusement, bien qu'on l'ait frôlée ici ou là. Ainsi, parexemple. quand M. Laconi. dont
la contribution est une bonne présentation de la théologie de Jean, constate que le récit
johannique de la mort de Jésus n'est nullement apte, étant donné son orientation
théologique, «à décrire la mort d'un homme» (p. 127). De même, quand U. Vanni
remarque combien Paul, quand il parle de la mort de Jésus, est loin de la chronique
biographique, mais n'en affirme pas moins que l'apôtre n'ignorait rien du «drame
intérieur» ou de «l'expérience de mort» vécus par le crucifié (p. 174) et fait de cette
expérience le modèle de ce que nous aurons à vivre. Les choses ne s'arrangent pas.
lorsque V. Melchiorre (p. 31 lss) entreprend de «faire converger une philosophie de la
mort avec le vécu historique de Jésus», car lui aussi aborde les textes sans réflexion
critique. Les contributions les plus intéressantes et qui amorcent une réflexion valable
sont les dernières, qui ne prétendent pas offrir une réflexion fondée en histoire par
l'exégèse des textes : celle, d'une part, de L. L. Vallauri. sous-titrée « Considérations d'un
roseau pensant» (p. 351ss), méditation sur la mort de l'Homme-Dieu. qui revendique
— avec raison — pour la philosophie le droit de poser pour son compte le problème de la
mort et d'une possible immortalité «naturelle» de l'âme. D'autre part, celle de
F. d'Agostino sur « La réduction moderne de la personne » (p. 367ss). Cette « réduction »
est le résultat néfaste d'une notion fausse de la liberté, qui «n'enrichit ni ne conforte la

personne, mais l'appauvrit et la diminue» (p. 370): «autonomie ontologique irréelle,
destinée à se révéler, en fin de compte, comme destructrice d'elle-même», d'où le

sous-titre: «l'exemple du suicide».

Christophe Senfi



BIBLIOGRAPHIE 423

Giuseppe Segalla, La cristologia del Nuovo Testamento. Un saggio (Studi
biblici 71), Brescia, Paideia, 1985, 208 p.

Dans l'introduction ainsi que dans le chap. 1, S. prend d'emblée position contre
1'«extrémisme» de Bultmann et de son école, selon lesquels la génération postpascale
serait responsable des divers titres de souveraineté donnés au Christ dans le Nouveau
Testament, et pour J. Jeremias, les savants catholiques et les écoles Scandinaves et

anglo-saxonne, de l'avis desquels Jésus lui-même se les est attribués, les premières
communautés ne faisant que développer au %rè des nécessités et des circonstances et des
milieux, ce donné initial. Dans le très ample chap. 2 (p. 69-145), S. explique que le

point-origine se trouve dans la «conscience» que Jésus avait «d'un rapport unique avec
le Père», rapport que lui-même aurait explicité par les titres messianiques divers qu'il
s'est attribués et que l'événement de la résurrection a confirmés et justifiés. Après quoi il
dresse l'inventaire — et c'est la partie la plus instructive de l'ouvrage — des formes
variées de cette titulature dans les traditions antérieures aux écrits du N.T. et reprises
ensuite par ceux-ci en leur étonnante diversité. Les chap. 3 et 4 tentent de soutenir la
thèse de l'unité dans la variété et d'un développement qui n'est pas évolution, c'est-à-
dire dans lequel les formes diverses ne sont que l'apparence extérieure d'un contenu qui
se maintient constant depuis la prédication de Jésus jusqu'au concile de Chalcédoine (p.
173s). Il est assez clair que le fascinant problème aussi bien historique que dogmatique
posé par la multiplicité des christologies néotestamentaires, et qui illustre la contingence
de toute dogmatique et la nécessité d'une réflexion herméneutique, perd ainsi beaucoup
de son intérêt. La poussière soulevée parle «cyclone bultmannien» (p. 168) se dépose de

nouveau en tapis égalisateur sur le paysage accidenté des christologies. Une large
érudition, une connaissance solide et différenciée des données et des problèmes des textes,
et une vision bien peu vivante de l'histoire. Dommage.

Christophe Senft

Silverio Zedda, Relativo e assoluto nella morale di san Paolo (Biblioteca di
cultura religiosa, 43), Brescia, Paideia, 1984, 393 p.

Ce livre dense et fouillé interesse moins par l'analyse des différents moments de la

morale paulinienne (la morale du corps: pp. 63-119; la morale de la famille: pp. 121-

246; la morale sociale: pp. 247-352) que par les premiers chapitres qui posent d'une
façon théorique la grande question, aujourd'hui encore bien poignante (les indications
des pp. 11 -18 en font foi), du caractère absolu et/ou transitoire des normes de conduite
proposées par Paul, dans des domaines si importants de la vie chrétienne. En effet, dans

l'analyse, on trouve souvent des points discutables, des passages qu'on peut considérer à

juste titre comme étant un peu courts, une bibliographie qu'on voudrait parfois plus à

jour; sans oublier toutefois la richesse débordante de ces pages en données historiques et

en renseignements sur le milieu culturel ; sans oublier non plus la pertinence du schéma

suivi: les textes, les sources, les comparaisons possibles, une vision d'ensemble. Par

contre, les chapitres 2-4 sont exemplaires. Zedda y dresse les critères méthodologiques
pour définir l'absolu et le relatif dans la morale paulinienne (pp. 19-32), traite ensuite
des normes transcendentales qui rappellent des modèles fondamentaux (pp. 33-40),

esquisse enfin les normes catégoriales, qui sont nécessaires et qui s'expriment dans

différentes formes littéraires, qui posent, en elles-mêmes, la question du relatif et de

l'absolu (pp. 41-62). La solution de Zedda, qui atteste la possibilité de cerner et de



424 BIBLIOGRAPHIE

résoudre cette question, nous semble pleinement acceptable, surtout face à des visées

trop réductrices ; on sait que l'A. aime les voies moyennes ; dans ce cas, il a su donner un
livre tonifiant qu'on doit ficher très attentivement.

Aldo Moda

Michel Quesnel, Baptisés dans l'Esprit. Baptême et Esprit Saint dans les

Actes des Apôtres (Lectio Divina 120), Paris, Cerf, 1985, 255 p.

La diversité des pratiques baptismales dans l'Eglise pose des questions fondamentales

et permanentes sur la signification du baptême et ses rapports avec le Saint-Esprit
selon les Ecritures. C'est justement sur ces questions que Quesnel essaie d'apporter
quelque lumière. Se basant principalement sur les Actes des Apôtres, il examine
spécialement les passages suivants : Ac 2, 38 ; 8, 12-17; 10. 44-48 ; 19, 1 -7. De l'analyse de

ces textes à l'étude des formules baptismales qui y sont utilisées, en passant par les

mondes juifet hellénistique pour une enquête sur la portée significative des prépositions
et titres christologiques caractérisant ces formules, l'A. débouche sur une distinction de

deux types de baptême conservés, dit-il, par Luc. Il s'agit du baptême au nom de

Jésus-Christ, en (ou epî) tô onomati Ièsou Christou (Ac 2, 38 ; 10, 44-48) et du baptême
au nom du Seigneur Jésus, eis to onoma tou Kyriou Iêsou (Ac 8, 12-17; 19, 1-7).

respectivement de provenance judéo-chrétienne et pagano-chrétienne. Alors que le

premier, se voulant fondé sur le Christ, est une reprise christianisée de celui de Jean

Baptiste, et correspond à la théologie lucanienne, le second, orientant, lui, le baptisé vers
le Christ, est de tendance plutôt paulinienne. En rapport avec le Saint-Esprit, l'un est

essentiellement un baptême dans l'Esprit et sous-entend une effusion du Saint-Esprit,
l'autre nécessite, quant à lui, un rite complémentaire d'imposition des mains pour le don
du Saint-Esprit. Luc. qui de par sa situation, se trouvait à la rencontre des deux
traditions, n'a-t-il pas essayé de les fondre ensemble? Le changement du titre christologique
paulinien, Chrislos de eis Christon (1 Co 1, 13. 15 ; Ga 3, 27 ; Rm 6, 3) en Kyrios dans eis

to onoma tou Kyriou Iêsou. par exemple, que remarque Quesnel lui-même (p. 211), ne
serait-il pas un indice de cette fusion?

Ngayihembako Mutahinga

de St. Thomas Aquinas, Questions on the Soul (Quaestiones de anima). Trans-
ophie lated from the Latin. With an Introduction by James H. Robb (Mediaeval

Philosophical Texts in Translation no. 27). Milwaukee, Wisconsin,
Marquette University Press, 1984, 275 p.

James H. Robb, professeur de philosophie à Marquette University, vient de publier,
dans la série «Mediaeval Philosophical Texts in Translation», une traduction des
Quaestiones de anima de saint Thomas d'Aquin. Cette série contient déjà des traductions

de plusieurs œuvres importantes, allant de saint Augustin à Suarez. Des œuvres en
général plus difficiles à trouver y figurent également; signalons par exemple Pico della
Mirandola, On Being and Unity (n° 3), Liber de Pomo (n° 18) ou encore un recueil de
textes de Thomas d'Aquin, de Siger de Brabant et de Bonaventure sur l'éternité du



BIBLIOGRAPHIE 425

monde (n° 16), la traduction du Liber de causis (n° 25). De saint Thomas, on y trouve
déj à De spiritualibus créâtuns (n°5)etDe carnate (n° 10). Notons tout d'abord que Robb
intitule l'œuvre Quaestiones de anima, et non pas, comme on le fait habituellement,
Quaestio disputata de anima, se référant aux manuscrits et aux premières éditions (1-2).
Dans l'introduction, Robb établit la date et le lieu de composition, discute les diverses
éditions existantes et analyse certaines questions doctrinales et littéraires. Il n'existe pas
d'édition critique des Quaestiones de anima. Pour sa traduction, Robb a utilisé le texte
qu'il a lui-même édité (St. Thomas Aquinas, Quaestiones de Anima. A newly Established

Edition of the Latin Text with an Introduction and Notes. Edited by James H.
Robb. Pontifical Institute of Mediaeval Studies, Toronto 1968) (8). Le texte est basé sur
le ms. Oxford, Balliol College 49. Il date de la fin du 13e ou du début du 14e siècle, et
provient de Paris. Pour l'édition, il a été corrigé à l'aide d'autres manuscrits de la
tradition parisienne (10). La traduction est en général bonne, parfois excellente. Robb
dit lui-même qu'il a voulu atteindre le juste milieu entre une traduction littérale et une
traduction littéraire et en général cela est réussi. Certaines traductions qui, à première
vue. peuvent étonner, sont expliquées dans les notes. Tel est le cas de la traduction hoc

aliquid — entity (42). Robb explique que hoc aliquid «denotes a particular thing which
subsists of itself» (51), ce qui est effectivement une des significations du terme anglais
entity. Signalons cependant quelques traductions moins heureuses. Traduire secundum
eamdem rationem obiedl par under the same formality as an object est à peine juste
(170); l'expression formal object pour ratio obiedi qui figure un peu plus loin eût sans
doute convenu. Secundum obiedum quantum adformalem rationem obiedi ne signifie
pas by the object inasmuch as this latter has the formality ofan object 192), mais signifie
que l'on considère uniquement la raison formelle (ratio formalis) de l'objet. Il faut
cependant admettre que de telles traductions moins réussies sont presque inévitables
quand on traduit du latin scolastique. Nous avons pourtant trouvé quelques erreurs
pures et simples. Dans la quinzième question, indigere invenitur ne doit pas être traduit
seems to have need of(210), mais is seen to have need of. Le sujet de inte/ligit (texte latin
p. 216, dernière ligne de ad quintum decimum) est intellectuspossibilis; il ne fallait donc
pas ajouter le sujet someone (traduction p. 192). La traduction est suivie d'un petit
lexique très utile. Malgré les quelques erreurs que nos sondages nous ont permis de

découvrir, l'impression générale que nous gardons de cette traduction est bonne.

Ulrika Lindblad

Raimundus Lullus, Die neue Logik/Logica Nova. Textkritisch herausgegeben

von Charles Lohr, übersetzt von Vittorio Hösle und Waldburga
Büchel, mit einer Einleitung von Vittorio Hösle, lateinisch-deutsch,
(Philosophische Bibliothek, Band 379), Hamburg, Felix Meiner Verlag, 1985,

XCIV + 317 p. - Selected Works ofRamon Hull 1232-1316). Edited and

translated by Anthony Bonner, 2 vol., Princeton, Princeton University
Press, 1985, XXXIX + 1329 p.

Il m'a été donné à plusieurs reprises d'annoncer dans cette revue la parution de

volumes de l'édition critique des œuvres latines de Raymond Lulle (voir RTh Ph 114,

1982, 312-313; 116, 1984, 268-269). Cette édition progresse à un rythme étonnant,

puisque deux nouveaux tomes viennent de sortir: Raymundi Lulli Opera Latina, vol.

XII, ed. A. Madre, Tumholti, 1984; XIII, ed. M. Bauzà Ochogavia, Turnholti, 1985. Le

second des deux volumes offre au lecteur l'Ars compendiosa Dei, œuvre composée en

1308 à Montpellier, tandis que le premier contient entre autres une des œuvres les plus



426 BIBLIOGRAPHIE

connues, à savoir l'Ars brevis. Les 57 manuscrits qu'on en a conservé, les traductions qui
virent le jour en ancien français et en vieil anglais témoignent de sa large diffusion. —

Les deux traductions dont il faut rendre compte montrent le regain d'intérêt que connaît
actuellement la pensée lullienne. Tout en même temps ces versions en langues modernes
attestent le bien fondé de cet intérêt croissant. La longue introduction de V. Hösle à

l'édition bilingue de la Logica nova (XI-LXXXII) vient confirmer cette impression
première. La position originale de Lulle concernant le rapport entre la foi et la raison —

qualifiée de rationalisme (XIII) —, l'originalité de sa conception dynamique de l'être, sa

manière de comprendre le rapport entre la logique et l'ontologie, ses doctrines de
l'amour et de la relation font l'objet d'une interprétation bien documentée, claire et
suggestive. Vu l'étonnante nouveauté de la pensée lullienne sur tant de points on
comprendra que l'auteur compare plusieurs fois la position de Lulle à celle de Platon
d'une part et celle d'Hegel de l'autre. L'édition du texte latin établie par Ch. Lohr (voir le

stemma p. LXXXIV) suit surtout le ms. Pans BN 6443 C (corrigé par Uppsala BU
C. 51). Ce volume qui contient toute l'œuvre à l'exception de la distinctio VII (de
quaestionibus) et qui représente la première édition bilingue d'un traité philosophique
de Lulle en allemand constitue une étape importante pour la diffusion et la connaissance
d'une pensée dont on ne peut plus aujourd'hui, sous-estimer l'importance pour la

philosophie médiévale et la genèse de la philosophie moderne. Il est encore à noter que
Lulle invente cette logique nouvelle parce qu'il est conscient de l'insuffisance de la

logique aristotélicienne et il attend de son application aux divers domaines du savoir des
résultats surprenants comme il appert de la sixième partie de l'ouvrage consacrée à

l'application de cette Logique (272-302). Peut-être que l'apport de la véritable Somme
lullienne réunie par A. Bonner est encore plus essentiel. Dans ces deux volumes
magnifiquement illustrés, les œuvres traduites en anglais sont précédées d'une abondante
introduction générale sur la vie, l'œuvre et l'influence de Lulle (1-89). Dans cette
présentation l'auteur a inclu la traduction de la célèbre vita coaetanea (13-48). Le choix des

œuvres traduites est à mon avis très judicieux et permet de se faire une idée assez
complète de la pensée lullienne. Après le Livre du gentil et des trois sages (91-304) qui
manifeste l'intention profonde de cet auteur infatigable suivent deux modèles du célèbre
Art (Ars demonstrativa, vers 1293, et Ars brevis de 1308) (317-648). Les principes de la
médecine (Il 18-1214) révèlent les rapports entre l'art lullien et les sciences. Deux
ouvrages rédigés en catalan — Felix ou le livre des merveilles (659-1105) et Flos d'amor e

flos d'intel-ligència (1222-1256) — complètent ce tableau et rappellent que Lulle n'est
pas seulement le fondateur de la littérature catalane mais encore un grand mystique. Un
catalogue chronologique des œuvres (1257-1304) renseigne sur les manuscrits, les
éditions et les traductions et constitue un instrument de travail de très grande valeur qui
reflète l'état actuel de la recherche. Je suis certain que cet ouvrage — fruit d'un long
travail patient et exemplaire — rencontrera le succès qu'il mérite. Il contribuera ainsi à

restituer à Raymond Lulle la place qui lui revient dans l'histoire de la philosophie
occidentale.

Ruedi Imbach

François Chirpaz, L'homme dans son histoire. Essai sur Jean-Jacques Rousseau,

Genève, Labor et Fides, 1984, 166 p.

A travers 5 chapitres successifs («L'orientation du regard», «L'homme dans sa

condition», «L'existence faussée», «L'ordre de la nature», «L'existence réconciliée»),
F. Chirpaz analyse, dans la perspective des philosophies de l'existence, la pensée de
Rousseau et cherche ainsi à saisir la «réalité humaine» dans un cadre historique où le



BIBLIOGRAPHIE 427

devenir de l'homme se confond avec une aliénation. «L'homme de l'homme», comme
dit Rousseau, à savoir l'homme dans la société et la culture, l'homme civil, n'est pas
homme véritable. Mais, comme le montre, de manière très fine, forte et pénétrante, l'A.,
il ne s'agit pas pour Rousseau, dont la visée et le projet sont à la fois éthiques et
politiques, de dire que l'homme n'est pas l'homme parce que, — par rapport à un
hypothétique et inaccessible passé — il ne l'est plus; mais bien plutôt parce que, — par
rapport à une fin et une destination — il ne l'est pas encore. On pense ici à Marx et
Nietzsche, et l'A. a tout à fait raison d'écrire qu' «en ce sens, Rousseau est peut-être le
plus proche de notre modernité» (p. 20). On comprend alors l'importance d'une juste
compréhension de la notion de nature, chère à Rousseau, mais qu'il s'agit là effectivement

de réinterpréter à travers les grandeurs de l'histoire, de l'orientation, d'une tâche à

faire, d'une entreprise à réaliser. La vérité du possible, de la perfectibilité et de
l'inachèvement de cette «nature» humaine sont indispensables à une lecture correcte de
Rousseau. La démonstration de l'A., parfois victime de certaines répétitions, est
rigoureuse; elle n'a rien à voir avec le simplisme habituel de la lecture de Rousseau faite par
des détracteurs qui n'ont, le plus souvent, rien compris à ce que Rousseau vise en
affirmant que l'homme est né bon. Deux questions nous habitent à la lecture de cet

ouvrage. Premièrement, s'il est vrai que le refus du péché originel peut correspondre
chez Rousseau à une occultation de la violence humaine, n'est-il pas plus important de
voir que, pour Rousseau, qui veut un homme non seulement perfectible, mais surtout
responsable (du mal), la doctrine du péché originel détruit forcément le combat en
faveur d'un homme actif, responsable et libre Même s'il ne l'est pas, il faut le voir tel, le
croire tel, le vouloir tel, sinon on tombe dans le cercle infernal de la passivité, de

l'irresponsabilité et des bras croisés. Deuxièmement, si le Christ de la Profession defoi
du Vicaire savoyard (Livre IV de l'Emile) n'est qu'une grande âme, est-il juste de

prétendre qu'il en va de même dans la Lettre à Christophe de Beaumont? Nous ne le

pensons pas. Dans l'Emile, Rousseau, de manière apologétique, défend le déisme pour
contrer l'athéisme matérialiste de ses adversaires; là, le Christ est alors marginalisé.
Dans sa Lettre, il dialogue avec le catholicisme romain, se situe dans le christianisme,
défend un certain protestantisme (libéral), mais reconnaît au Christ une place centrale;
Rousseau parle alors en chrétien plus qu'en déiste.

Laurent Gagnebin

Hansgeorg Hoppe Synthesis bei Kant. Das Problem der Verbindung von
Vorstellungen und ihrer Gegenstandsbeziehung in der «Kritik der reinen

Vernunft» (Quellen und Studien zur Philosophie. Band 19), Berlin/New

York, Walter de Gruyter, 1983, X/252 p.

La théorie kantienne de la Synthesis a été mise en cause par la philosophie analytique
qui l'a notamment qualifiée d'«essay in the imaginary subject of transcendental

psychology» (P.F. Strawson). Hoppe cependant tient à montrer dans sa thèse d'habilitation

que c'est justement cette théorie-là qui permet une interprétation (Rekonstruktion)
plus féconde des intentions et des notions fondamentales de la Critique de la raison pure
(Crp) que l'interprétation purement épistémologique (cf. notamment H. Cohen et le

néokantisme de Marbourg). Kant reconnaît et analyse deux concepts d'objectivité sans

les distinguer terminologiquement. L'objectivité au sens étroit est la vérité empirique
d'une connaissance d'objet (objectivité épistémologique). Par contre, l'objectivité au

sens large est, d'après Hoppe, conçue comme le rapport intentionnel de nos représentations

à un objet (objectivité comme intentionnalité). La Crp s'occupera donc de deux



428 BIBLIOGRAPHIE

questions bien différentes: a) la possibilité d'une «expérience objective et de ses

principes apodictiques a priori» (p. 4), et b) la possibilité d'une appropriation cognitive du
monde (kognitiven Habens von «Welt») (p. 5). Kant attribue à l'objectivité au sens

large, c'est-à-dire à l'intentionnalité de nos représentations en général, un statut
théorique plus fondamental, car elle est la condition de possibilité de la vérité ou de la
fausseté de toute connaissance déterminée et concrète. Hoppe met alors clairement en
évidence la distinction entre des déterminations factuelles (faktische Bestimmungen)
qui concernent la vérité empirique, et des déterminatioins catégorielles (kategoriale
Bestimmungen) qui définissent la condition d'un rapport de la connaissance à un objet
(cf. p. 6 et pass.). L'aperception transcendantale et les catégories ne constituent pas
encore elles-mêmes un contexte concret et empirique des choses et des représentations,
mais sont la condition d'application de concepts qui, eux, établissent un monde empirique

structuré (p. 171 sqq). Dans la mesure où Kant, au § 15 (2e éd.) de la déduction
transcendantale des catégories, définit la synthèse (Verbindung) comme un acte de

l'entendement, l'unité objective et originaire de l'aperception constitue le «kategorial
entfalteten einheitlichen Sinnzusammenhang aller unserer gegenstandsbezogenen
Vorstellungen» (pp. 23, 26 sq et pass) et, en tant que tel, rend seulement possible le rapport
objectif des représentations (p. 117). Elle remplit la fonction d'unifier des représentations

«dans l'objet» (p. 118). — Hoppe dégage la signification de la théorie kantienne de

la Synthesis en se référant à des recherches récentes dans le domaine de la psychologie
empirique (entre autres à celles de Piaget) (pp. 129-169). Des parallèles s'imposent si

l'on pense par exemple aux formules kantiennes comme «foule de phénomènes» (Ge-
wühle von Erscheinungen; Crp, A 111) ou «confusion mentale» (Unsinnigkeit amentia;

Anthr. § 52) et si, ensuite, on compare celles-ci avec les concepts psychologiques de

dépersonnalisation et de «déréalisation». La psychologie moderne interprète les
phénomènes de dépersonnalisation et de déréalisation comme une perte de réalité due à une
dissolution du fondement significatif (p. 146). Seul un tel fondement structuré par des

catégories en tant qu'« alternatives de concepts fondamentaux » (pp. 154, 169-176) est à

même d'assurer le rapport objectif (Gegenstandsbeziehung) de nos représentations ainsi

que l'objectivité (ici: Gegenständlichkeit) de ce qui a été perçu et représenté (pp. 146,

168). L'objet ne peut pas être réduit à ce qui est donné par la perception parce qu'il n'est
jamais immédiatement et entièrement donné. L'argument kantien, largement soutenu
par Hoppe, et que les différents modes de présence d'un objet perçu changent et varient
en fonction du temps et des circonstances concrètes et, par conséquent, ne fournissent
aucun critère de l'identité de l'objet en tant qu'unité d'un divers. Par rapport à ces

différents modes de présence, un objet doit pouvoir être différencié et distingué selon les

critères logiques de l'unité objective d'un divers sensible. Hoppe souligne ici la
pertinence de la critique kantienne de l'empirisme anglais (Locke, Hume) qui, de façon
contradictoire, admet d'une part l'objectivité (Gegenstandsbeziehung) des représentations

singulières et séparées en tant que perceptions d'un objet singulier, et refuse d'autre
part la validité objective de la connaissance d'états de choses complexes (p. 61). Kant,
par contre, fait remarquer que même la perception d'un objet singulier présuppose la

synthèse d'un divers au moyen de l'aperception transcendantale et des catégories. Sans

une telle synthèse la connaissance d'un objet singulier serait impossible (pp. 61,81-83).
— Tout en défendant entièrement la théorie kantienne de la Synthesis en ce qui concerne
l'explication de l'objectivité en tant qu'intentionnalité, Hoppe rejette, contre Kant,
l'identification de l'unité objective de l'aperception avec l'unité de la conscience de soi.
De plus, aux yeux de Hoppe, cette identification n'est pas compatible avec la thèse
kantienne qui veut que l'unité de la conscience de soi n'est pas possible sans l'union
synthétique des représentations grâce à laquelle celles-ci obtiennent seulement un
rapport à l'objet. Cette unité de la conscience de soi est chez Kant conçue comme une « unité
d'une conscience dirigée vers un monde objectif» (Einheit eines gegenständlich orien-



BIBLIOGRAPHIE 429

tierten Bewusstseins) (p. 128). L'unité de l'aperception est la condition de possibilité de
la distinction entre des «choses du monde» et un «soi qui se distingue d'elles» (p. 129).
— Il faut ajouter que cette interprétation a déjà été proposée par Peter F. Strawson
dans «The Bounds of Sense. An Essay on Kant's Critique of Pure Reason», London,
Methuen, 1966 (cf. surtout pp. 96, 103sq., 163-169). Wolfgang Becker a d'ailleurs
récemment démontré, dans sa thèse de doctorat «Selbstbewusstsein und Erfahrung. Zu
Kants transzendentaler Deduktion und ihrer argumentativen Rekonstruktion»,
Freiburg/München, Alber, 1984, que cette interprétation ne contredisait pas nécessairement
l'identification de l'unité objective de l'aperception avec la conscience (transcendantale)
de soi. — Hoppe cependant, en se référant entre autres à Heidegger et Merleau-
Ponty, propose de présupposer une conscience de soi (supplémentaire) qui est susceptible

d'être qualifiée d'unité préréflexive et empirique (p. 216) qui, à son tour, serait la
condition d'un Moi ou d'un Soi se distinguant du monde. Cette suggestion ainsi que
l'affirmation, à la fin du livre, qu'il est plus «probable» que nous connaissons la réalité
«en soi» (p. 241) ne sont pas suffisamment élaborées pour permettre une discussion
approfondie. Toutefois cela n'empêche point que «Synthesis bei Kant» est un ouvrage
précieux aussi bien pour les recherches kantiennes que pour les débats actuels entre les

divers courants de la philosophie contemporaine.

Georg Mohr

Otfried Hoffe, Introduction à la philosophie pratique de Kant. La morale, le

droit et la religion, Albeuve, Editions Castella, 1985, 325 p.

Cet ouvrage qui, comme son titre l'indique, ne se veut qu'une « introduction», traite,
dans une «présentation globale» (7), de l'éthique (Ire partie), de la philosophie du droit
(IIe part.) et de la philosophie de l'histoire et de la religion (IIIe part.). L'un des intérêts

majeurs de cette «introduction» réside dans la volonté affirmée d'actualisation. Il ne
s'agit pas pour l'A. d'écrire un chr pitre clos de l'histoire des idées, mais de montrer
combien la redécouverte d'un Kant authentique, libéré des «graves méprises» (51) qui
en ont lourdement hypothéqué la compréhension, pourrait être féconde dans les débats

actuels. Ce n'est pas seulement dans le domaine de l'éthique que Kant, avec «le
renouvellement révolutionnaire de la morale», revêt «une signification plus qu'historique»

(49) en proposant le «modèle le plus significatif et le plus systématique que l'on
ait opposé à l'éthique utilitariste» (50) dominante. La philosophie du droit également
est toujours d'actualité, et notamment «la doctrine pénale de Kant n'est encore nullement

dépassée de nos jours» (232). Enfin la révolution kantienne de la théologie, liée à la

substitution d'une théorie transcendantale des idées regulatives à la métaphysique
traditionnelle, et conduisant à l'élaboration d'un nouveau paradigme de la théologie,

pourrait ouvrir «une remarquable voie de recherche» (303) et mériterait d'être prise

beaucoup plus sérieusement en compte par la théologie chrétienne. Celle-ci, «crispée

sur une représentation ancienne» (305), «victime de préjugés superficiels» (303), n'y
voit qu'un «danger» au lieu d'y reconnaître une «provocation positive», voire même

un concept de Dieu «peut-être plus approprié à la réalité» (306). Cette entreprise de

réhabilitation n'entraîne pas l'A. à adhérer sans réserve au système kantien. Au contraire,

il le soumet à de nombreuses critiques et n'hésite pas à en montrer les faiblesses. Pour
la philosophie du droit en particulier, il en vient à distinguer deux niveaux de discours:



430 BIBLIOGRAPHIE

un niveau proprement philosophique, celui «de la définition des concepts et du
fondement des principes» 164), et le niveau des allusions concrètes où Kant adopte, d'une
manière illégitime du point de vue méthodique, des «préjugés de son temps» (225) qui
ne ressortissent pas au domaine critique de la philosophie (p. ex. prépondérance de la

garantie de la propriété dans le fondement de l'Etat, discrimination des travailleurs
dépendants, prééminence de l'homme sur la femme, refus du droit à la résistance active,
apologie de la castration, de la peine de mort, immunité du chef de l'Etat; cf. 164,

224-225, 228, 232, 237). Mais, affirme l'A., «on peut omettre des associations historiques

et politiques, également conservatrices, sans devoir renoncer aux idées fondamentales

de Kant» (237) ; c'est pourquoi il s'applique avec rigueur et perspicacité à reconstituer

dans toute son extension thématique et sa cohérence systématique le programme
proprement philosophique. Il le fait selon un mode d'exposé non dogmatique, en
s'efforçant pour chaque point de la doctrine, de façon extrêmement stimulante, d'ouvrir
des perspectives et de créer les conditions d'un débat. Il rappelle chaque fois les diverses
objections qui ont été adressées à Kant, essaie d'y répondre en s'en tenant strictement au
niveau des principes ; enfin, il situe la solution kantienne face aux diverses options qui se

présentent. On regrettera uniquement qu'il n'ait pas discute le problème du fondement
de l'intersubjectivité dont Fichte — qui en fera un thème central de sa philosophie
pratique — a critiqué l'absence chez Kant.

Ives Radrizzani

Sein und Schein der Religion. Herausgegeben von A. Halder, K. Kienzier,
J. Möller, Düsseldorf, Patmos Verlag, 1983, 347 p.

Les dix contributions de ce volume collectif partent de la constatation que la situation

de la religion est aujourd'hui aussi ambiguë que celle de la philosophie. Ce sort
commun n'est cependant pas fruit du hasard, car la relation entre philosophie et religion
est — selon ces auteurs — plus prégnante que l'on ne pense d'habitude. Pour cette raison
les études réunies dans cet ouvrage entreprennent l'analyse de ce rapport dans la
philosophie de la modernité — de Kant à Heidegger. Chacun des dix articles consacrés à un
philosophe (Kant, Fichte, Schelling. Baader, Hölderlin, Hegel, Kierkegaard, Nietzsche,
Rosen/weig, Heidegger) se donne pour but de montrer que la religion n'est pas un objet
parmi d'autres pour la philosophie, mais un sujet privilégié, car cette dernière en tant
que pensée universelle et radicale cherche à penser la totalité de l'expérience humaine,
qui d'une façon ou d'une autre est marquée par l'expérience religieuse (cf. p. 9). Par sa

conception et la qualité des différentes contributions, ce livre offre une excellente
synthèse du problème de la religion dans la pensée moderne — avant l'avènement d'une
philosophie analytique de la religion dont l'approche a été adéquatement décrite et

appréciée dans un excellent ouvrage qu'il convient également de signaler ici : R. Schaeffler,

Religionsphilosophie, Verlag K. Alber, Freiburg-München 1983, p. 143-196.

Ruedi Imbach



BIBLIOGRAPHIE 431

André de Muralt, Comment dire l'Etre, Paris, Vrin, 1985, 206 p. et La Philosophie
métaphysique du phénomène, Paris, Vrin, 1985, 207 p. contemporaine

Dans la collection «Reprise» de Vrin, le métaphysicien romand André de Muralt
regroupe en deux volumes la plupart de ses travaux publiés entre 1958 et 1978, dont
certains avaient paru dans la RThPh. Le premier recueil d'articles est intitulé «Comment

dire l'Etre?» et dans sa quasi-totalité traite d'Aristote. La question centrale posée

par l'auteur à travers les différents textes est la question de la métaphysique, qu'une
relecture contemporaine d'Aristote permet, selon lui, de poser à nouveau. En effet

«pour Aristote la métaphysique se définit comme un exercice originaire, inévitable de

l'intellect, selon qu'il opère dans la diversité des comportements humains, théorique ou
pratique, implicite ou explicite. La notion d'être s'invente en effet dès le premier éveil de
la sensibilité, elle ne gagne pas en distinction par l'explicitation qu'en donne le

métaphysicien» (p. 8). Mais il n'en reste pas moins que la métaphysique a également une
histoire, que tente par exemple d'analyser la seconde étude du recueil, intitulée «La
genèse de la métaphysique» (p. 65). Elle se donne pour but de «commencer la comparaison

détaillée de la pensée aristotélicienne et de la phénoménologie sur le point de la
genèse du savoir métaphysique» puisque comme «chacun sait, la phénoménologie
contemporaine reprend un grand nombre de thèmes aristotéliciens et scolastiques»
(id.). Les 5e et 6e études sont consacrées à la comparaison entre Platon et Aristote et plus
particulièrement au problème du rapport entre «la dialectique de l'idée et l'analogie de

l'être». — Le second volume porte en sous-titre «Les origines médiévales et l'élaboration

de la pensée phénoménologique» et regroupe «neuf textes consacrés à la

phénoménologie» (p. 5) qui ont en commun le souci constant de l'auteur de rechercher dans
le passé, dans la philosophie médiévale en particulier, l'origine de tel ou tel «philoso-
phème» moderne ou contemporain. Ainsi par exemple, Husserl reprendrait «la notion
d'intentionnalité à la tradition scolastique, à travers Franz Brentano» (p. 57, 3e étude).
Dans un autre texte (4e étude), l'auteur tente de confronter la phénoménologie husserlienne

avec «la philosophie thomiste sur le point de vue du jugement» (pp. 77-103), en

soulignant que « Husserl ne connaît pas Saint Thomas » et qu' « il ne peut donc, en toute
rigueur de termes, lui «reprendre» sa doctrine de l'intentionnalité morale» (p. 100). Il
apparaît ici que la recherche de «structures» communes entre différentes pensées de

différentes époques n'est pas à comprendre de façon strictement historique, bien qu'il
s'agisse également de faire ressortir «l'immense trajectoire dans laquelle s'insère la

phénoménologie et la philosophie analytique, trajectoire qui part de la distinction
scotiste, décrit toutes les variétés de l'objectivité idéale des sens et, passant par Pierre

d'Auriole, Occam, Nicolas d'Autrecourt, Grégoire de Rimini, Descartes, Leibniz,
Bolzano, aboutit à Brentano, Frege, Husserl» (p. 8). Toute la difficulté du projet de l'auteur
se situe donc au niveau de la délicate conciliation d'une lecture structurelle (et par
définition an-historique) des doctrines philosophiques avec une lecture de type
«archéologique» (et donc historique) de ces mêmes doctrines. La dernière étude du second

volume, est consacrée à brosser à grands traits «la métaphysique du phénomène», à

travers les moments hégélien, marxiste, husserlien et heideggerien. L'auteur montre
qu'au-delà du statut ambigu du phénomène (dans lequel « l'être apparaît mais tout aussi
bien se cache» (p. 204)) se manifestant dans une histoire, il est nécessaire de reveniraux
sources de l'Europe et aux sources de la pensée européenne, c'est-à-dire à la Grèce:
«Est-il nécessaire d'ajouter qu'ils (les Européens) auront jeté par dessus bord le bric-
à-brac verbeux des pesantes dialectiques, phénoménologies, ontologies et autres
herméneutiques, qui sous l'espèce de la «métaphysique du phénomène» stupéfient les

esprits de notre temps, et que l'Europe pourra alors retrouver la jeunesse légère d'une
Grèce nouvelle» (p. 207).

Stefan Imhoof



432 BIBLIOGRAPHIE

Otto Pöggeler (Hrsg.), Heidegger, Perspektiven zur Deutung seines Werkes,

Königstein/Ts, Athenäum, 1984, 407 p.

Le nom même de Heidegger est déjà une tâche pour la philosophie. Comment, en
effet, caractériser cette œuvre où toute position obtenue est aussitôt dépassée et qui
semble s'émietter en quantité de traités, introductions ou conférences, comme étant
l'œuvre d'une pensée unique En quel sens peut-on parler de l'actualité d'un auteur dont
on a si globalement méconnu non seulement l'organisation interne de l'œuvre, mais
encore les motifs mêmes qui le poussaient à philosopher, et qui, à la fin de sa carrière, est
resté solitaire et incompris alors même qu'il publiait livre sur livre. Il serait temps que
l'explication de cette pensée dépasse les clichés successifs du «philosophe de l'existence»,

de la «Kehre», et du «Heidegger tardif» pour accéder au niveau d'une véritable
interprétation de l'œuvre. — Le but du présent volume, réédition d'une collection
d'articles réunis par Otto Pöggeler, directeur des Hegel-Archiv et professeur de
philosophie à Bochum, pour être offerts au philosophe à l'occasion de son quatre-vingtième
anniversaire, en 1969, est d'ouvrir la voie à une telle interprétation. La réunion de points
de vue différents sur cette œuvre devrait permettre d'en dégager les véritables questions
et de sortir de l'ornière de la simple paraphrase, de la polémique aveugle ou de
l'identification unilatérale à une tendance isolée de l'œuvre du philosophe. — Otto Pöggeler
lui-même s'attache à faire ressortir ces questions dans son introduction «Heidegger
heute», en suivant en particulier le fil conducteur du problème de la généalogie de l'être,
et dans son article «Hermeneutische und mantische Phänomenologie», qui développe
certains problèmes propres à la réception heideggerienne. — Le volume comprend
encore quatorze articles, à vrai dire assez disparates, tant pour ce qui est de la longueur
(de 4 à 45 p.) que de la date (de 1930 à 1967 pour leur première publication) et de

l'origine (conférence, émission radiophonique, article paru dans des revues spécialisées
ou même à la Neue Zürcher Zeitung). La plupart de leurs auteurs ont bien connu
Heidegger, comme Gadamer qui fit sa thèse d'habilitation sous sa direction, et sont
actuellement à la retraite. Le volume ne semble pas avoir été remanié pour la présente
réédition, à part quelques notes, et la bibliographie ne dépasse pas l'année 1967. —

Outre deux importants article d'O. Becker, «Paraexistenz. Menschliches Dasein und
Dawesen», et de H.-G. Gadamer, «Martin Heidegger und die Marburger Theologie»,
on trouve également des articles de K. Lowith, K. Lehmann et H. Franz sur les rapports
de Heidegger avec la théologie, et de M. Müller sur sa relation à l'ontologie scolastique.
Le versant logique et linguistique est étudié par W. Bröcker, K.-O. Apel et W. Anz, et
l'esthétique par W. Perpeet. E. Staiger nous livre un portrait du philosophe, et B.

Allemann s'engage dans une controverse autour de ses prises de position politiques.
Signalons enfin une intéressante tentative d'intégration de Heidegger dans l'histoire de
la philosophie de W. Schulz «Über den philosophischen Ort Martin Heideggers».

Mireille Rosselet-Capt

Jean-Jacques Ducret, Jean Piaget, savant et philosophe. Les années de

formation, 1907-1924. Etude sur laformation des connaissances et du sujet
de la connaissance, (Travaux de droit, d'économie, de sciences politiques,
de sociologie et d'anthropologie N° 145, I-II), Genève, Librairie Droz,
1984, XIX-997 p., 2 vol.

Les grands systèmes de pensée ont quelque chose de fascinant. Admirés ou rejetés,
abri pour certains, objet de critiques pour d'autres, toujours ils nous interrogent,
incontournables, et semblent forcer notre attention par l'intensité et la qualité de leur



BIBLIOGRAPHIE 433

prégnance: ils n'admettent pas l'indifférence. L'œuvre de Jean Piaget constitue à cet
égard un cas exemplaire. Mais au-delà des diverses controverses qu'elle a suscitées,
au-delà de l'admiration soumise ou du rejet pur et simple, il est possible de s'interroger
sur les conditions de son émergence, sur son histoire. Dans quel contexte a-t-elle été
élaborée Dans quel environnement intellectuel l'œuvre du savant genevois prend-elle
racine Quelle est la part respective de l'auteur et de cet environnement dans sa genèse?
Quelles solutions a-t-ellc apportées aux grands problèmes qui agitaient le monde
scientifique et philosophique de la fin du XIXe et du début du XXe siècle? C'est à répondre à

ces questions que s'emploie J.-J. Ducret. dans un ouvrage de haute érudition qui
constitue la première étude historique systématique de l'œuvre de Piaget. Cependant
l'entreprise proposée ici. par sa finalité, ses méthodes et l'enjeu théorique qui la

supporte, déborde largement le cadre des approches historiques traditionnelles. C'est en
effet en tant que chercheur «informé» des travaux de Piaget, c'est-à-dire à partir du
cadre théorique élaboré par celui-ci, que l'auteur aborde son objet. Disciple attentif et
critique, il prend à son compte l'essentiel des thèses et des résultats mis en évidence par
l'école de Genève dans les domaines de la psychologie et de l'epistemologie génétiques.
La problématique de l'ouvrage est ainsi l'étude de la formation de la pensée biologique,
psychologique et épistémologique du «sujet » Jean Piaget, abordée avec les instruments
conceptuels et à travers l'édifice théorique élaborés par le savant genevois. Mais :e n'est

pas tout. L'étude de J.-J. Ducret ne vise pas seulement une application du cadre
théorique piagétien à Piaget; elle se présente encore comme une contribution à cet édifice,
par l'exploration d'une dimension que Piaget et son école ont quelque peu négligée:
l'apport régulateur et organisateur du milieu dans le développement des structures
cognitives du sujet. L'auteur montre en effet que l'œuvre de Piaget s'est constituée
autour de quatre grands principes, quatre «piliers»: la perspective génétique, centrée

sur l'évolution des structures; la perspective structuraliste, qui décrit comme des
systèmes d'ensemble les états successifs de ces structures; la perspective constructiviste,
qui voit dans les activités du sujet un des principes essentiels de son développement;
enfin la perspective interactionniste, qui rend compte du rôle régulateur du milieu. Or
cette dernière a été fort peu explorée, et la notion de milieu n'a jamais fait l'objet d'une
réelle élaboration théorique. La raison de cette lacune, nous rappelle l'auteur, est sans
doute à chercher dans le combat engagé très tôt par Piaget contre les doctrines
empiristes, combat qui l'a conduit à accorder une attention presque exclusive aux processus
de régulation interne. D'où, selon les termes mêmes de l'auteur, une position qui
apparaît aujourd'hui hyperconstructiviste. Pourtant, constate J.-J. Ducret, «rien dans
les faits récoltés ne permet de fonder empiriquement la thèse du primat du réglage
interne sur tout réglage extérieur dans la formation des structures cognitives du sujet».
L'importance de l'apport du milieu apparaît d'ailleurs d'autant plus évidente lorsqu'on
considère non un sujet êpistémique abstrait, universel, mais un sujet connaissant réel,

particulier. C'est donc à l'étude de la formation de la pensée d'un sujet individuel — en

l'occurrence Jean Piaget, entre 1907 et 1924 — et à l'analyse minutieuse du rôle qu'ont
joué, dans ce processus, les interactions entre ce sujet et son environnement cognitif, que
sont consacrés ces deux volumes. A partir de trois ensembles de données (la pensée de

Piaget telle que nous la restitue son œuvre; les remarques, critiques, prises de position
ou jugements qu'il a formulés à l'endroit d'autres auteurs; les travaux de ces derniers
ainsi que tous ceux dont l'œuvre de Piaget porte des traces), J.-J. Ducret entreprend une

étude extrêmement fouillée et suggestive des différentes étapes de la genèse de la pensée

du savant genevois en examinant successivement, mais toujours de façon comparative,
les trois grands domaines de la biologie, de la psychologie et de la philosophie.

Denis Apothéloz



434 BIBLIOGRAPHIE

Francis Jacques, L'espace logique de l'interlocution, Dialogiques II (Collection

«Philosophie d'aujourd'hui»), Paris, Presses Universitaires de France,

1985, 640 p.

Dans ses Recherches logiques sur le dialogue parues en 1979 et au terme d'une
analyse de l'appareil formel de renonciation, Francis Jacques concluait: le discours est
de constitution essentiellement dialogique; il installe d'emblée une relation interper-
sonnclle qui conditionne d'une part la référence aux interlocuteurs en des positions
précises au sein même de l'instance de discours, d'autre part la constitution processuelle
d'un code, d'une signifiance et d'une référence communes. Cette thèse affirmait donc le

primat de la relation sur les termes en relation (les personnes en situation interlocutive)
et l'indissociabilité des registres allocutif et délocutif Elle amenait l'auteur à construire
un modèle de la communication respectant le dialogisme essentiel de tout discours, bref,
une canonique du dialogue. Ce modèle était éprouvé dans l'examen d'un type spécifique
d'interaction verbale, le dialogue référentiel, dialogue au cours duquel deux personnes
se donnent à connaître dans leurs attitudes propositionnelles et. simultanément, lèvent
l'indétermination, par actes de langage alternés, de la personne sur laquelle l'un et l'autre
cherchent à co-référer. Tout ceci est repris, précisé et éprouvé, parfois à nouveau frais,
dans ce nouvel ouvrage fort épais. Relevons d'abord les analyses qui, en quelque sorte,
font suite à celle du dialogue référentiel de Dialogiques I ; elles prennent pour objets
d'autres interactions discursives; la négociation, la conversation, la délibération et la

controverse, autant de types différenciés et mesurés à l'aune du dialogue canonique. A
cet examen répond une analyse fort intéressante de deux types historiques particuliers
d'interactions discursives: le dialogue platonicien et la quaestio médiévale qui constituent,

selon Jacques, des distorsions de la canonique du dialogue et de ses règles.
Relevons d'autre part un second point; il concerne le rôle de l'interlocution et du
dialogue, non pas dans des langues colloquiales, mais dans les langues scientifiques, là
où le rôle semble fondamentalement inexistant; en effet, les discours scientifiques
n'échappent-ils pas aux contraintes de l'interlocution? Les objets qu'ont en vue les

savants n'ont-ils pas une existence stable et ne sont-ils pas indépendants de la relation
interlocutive? A ces questions, le positivisme avait répondu par l'affirmative, Jacques
de même; pour celui-ci toutefois, cette situation n'est pas donnée d'emblée, mais
produite au terme d'un processus tendant à neutraliser la situation interlocutive initiale, à

effacer les traces de la constitution processuelle du sens comme de la référence des objets
des savants, à «oublier les conditions historiques d'instauration de l'objectivité». Selon
Jacques, l'objectivité et le cadre théorique qui la définit formellement sont au terme
d'un processus délibératif; il en donne pour preuve les controverses méta-théonques
qui surviennent lorsque tel système symbolique du réel est mis en crise, lorsque les

présupposés de la théorie admisjusque-là et définissant la science normale sont remis en

question. A cette occasion «critique», les savants entrent à nouveau dans «l'espace
logique de l'interlocution»; ils s'engagent dans un questionnement informel pour
convenir ensemble de nouveaux présupposés qui conditionnent la nouvelle formulation
des problèmes et la nature des objets, en respectant les règles sémantico-pragmatiques
qui constituent ce que Jacques appelle la «compétence communicative» de la personne.
On voit l'enjeu épistémologique de cet examen des controverses méta-théoriques:
surmonter l'écueil du rationalisme dogmatique qui rend toute innovation et tout
changement catégoriàl impossibles, mais surmonter aussi l'écueil du relativisme sociologi-
sant, « idéologie pour laquelle on n'a pas chômé dans la dernière décennie » et qui tend à

«abandonner l'idée même de rationalité».

Jean Prod'hom.


	Bibliographie

