Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 36 (1986)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 118 (1986), P. 417-434

BIBLIOGRAPHIE

WILHELM VISCHER, L’Ecriture et la Parole (Essais bibliques n° 12), Genéve,
Labor et Fides, 1985, 208 p.

Cet ouvrage rassemble, a 'occasion de son 90° anniversaire, dix articles de W.
Vischer, dont six inédits. Ils sont précédés par une présentation de M. Bouttier (p. 5-19)
qui rappelle et la biographie et la pensée théologique de cet homme qui a profondément
marqué le protestantisme frangais. Comme le remarque Bouttier dans son avant-pro-
pos, on aurait pu placer le dixiéme article: « L’ultime question: la réponse de Jésus a nos
questions derniéres» (paru en anglais en 1979, p. 183-207), en téte de la collection, car
nous avons ici un condensé de la maniére selon laquelle Vischer a lu et lit toujours la
Bible: c’est Jésus, le Christ, qui est au centre et de ’Ancien et du Nouveau Testament. La
premiére partie de I'ouvrage est consacrée a trois grands prophétes de I’Ancien Testa-
ment: Esaie, Jérémie, Deutéroésaie. « Dieu-avec-nous» (p. 21-64, paru en 1954) est une
«exégese homilétique» sur 'annonce de Immanouel (Es 6,1-9,6) reflétant la situation de
I'exégése vétérotestamentaire des années cinquante. « Le salut des nations» (p. 65-114)
présente le prophéte Jérémie comme précurseur de I'ap6tre Paul. Dans un article de
1955 intitulé «Le procés de Dieu» (p. 115-140), Vischer trouve dans la théologie du
deuxiéme Esale, et notamment dans les «chants du Serviteur» le message central de
I’Ancien Testament qui, d’apreés lui, se résume dans ces deux affirmations: « Le Seigneur
se fait serviteur» (p. 137), et: «Jésus est la vivante vérité du Kérygme vétérotestamen-
taire» (p. 138). Suit une bréve étude sur le Cantique des Cantiques ou I’A. montre que
I’'amour divin et 'amour humain ne forment qu’« Un seul amour» (p. 141-144, paru en
1973). Deux méditations sur Luc |, le Magnificat et le Benedictus (p. 145-163) ouvrent la
partie néotestamentaire du recueil, montrant que les deux parties de la Bible chrétienne
sont liées pour Vischer d’'une maniére inséparable. Les trois articles suivants sont plutot
d’ordre philologique mais néanmoins révélateurs de la théologie de I’A. : une étude sur la
signification du mot « Hosanna» (p. 165-169), montrant comment le sens premier du
terme a été transformé dans le grec du NT, et deux réflexions sur les noms de deux
compagnons importants de Jésus: «Simon Baryona» et « Youdas Iskarioth» (p. 170-
182), mettant en évidence leur appartenance au mouvement des Z€lotes; le dixiéme
article a déja été mentionné au début de notre présentation. — Ce livre est évidemment
moins intéressant pour I'exégése «scientifique» actuelle. Il s’agit plutot d’un vrai «do-
cument», résumant d’une fagon remarquable la pensée d’un grand personnage et cons-
tituant en méme temps une source d’édification spirituelle, sans que I’on soit obligé de
souscrire a toutes les options théologiques de I’A.

THOMAS ROMER

CrLaus WEéTERMANN, Theologie de I’Ancien Testament, Geneve, Labor et
Fides, 1985, 327 p.

Claus Westermann s’est fait connaitre comme I'un des meilleurs spécialistes de
I’Ancien Testament par ses nombreux travaux de recherches littéraires, exégétiques et
théologiques. 11 a fait des études approfondies sur les Psaumes (1953, 1954), sur Job
(1956), sur les patriarches (1954, 1974), sur la création (1971); il a écrit des commen-

Sciences
bibliques



418 BIBLIOGRAPHIE

taires sur le second Esaie (1966) et sur la Genése (1966-1982). La place éminente
qu’occupe Claus Westermann parmi les spécialistes de I’Ancien Testament, grace a sa
remarquable contribution, nous invite a rendre compte ici de sa Théologie de I’Ancien
Testament. Parue en 1978 (éd. fr. 1985), la Théologie de I’Ancien Testament de Claus
Westermann ouvre une nouvelle page dans les travaux de cette discipline. La méthode
d’approche est en effet particuliére, en ce sens que l'auteur fonde sa théologie sur
I'ensemble du message vétérotestamentaire. Claus Westermann tient compte de la
division tripartite de la version canonique, « palestinienne», de I’Ancien Testament, en
faisant tour a tour appel a la Tora, aux Prophétes et aux Ecrits. Il estime qu’une théologie
de ’Ancien Testament a pour tdche d’¢laborer un résumé synoptique des paroles
vetérotestamentaires sur Dieu. En attachant une importance primordiale 4 telle ou telle
partie de ce livre ou en donnant la primauté a des notions comme «alliance », «salut» ou
«eélection», on ne reconnait pas vraiment la tiche d’une théologie de I’Ancien Testa-
ment, pas plus qu’en recherchant d’emblée quel est son «centre» (p. 5). Claus Wester-
mann marque ainsi sa particularité et son originalité en refusant de réduire la révélation
biblique (I’Ancien Testament) a des concepts tels que salut, élection, alliance, foi,
kérygme, révélation, rédemption, sotériologie, eschatologie, etc., comme on I’a souvent
fait dansles théologies vétérotestamentaires anciennes. L’auteur propose de partir d’une
donnée plus englobante rendant compte de toute forme d’échange entre Dieu et
I’homme ou des relations multiples entre Dieu et ’homme, afin d’éviter une vue trop
étroite du message vétérotestamentaire. Examinons, sans pour autant en faire un
résumé complet, quelques idées maitresses de cette théologie de I’Ancien Testament.
L’auteur trouve que le premier principe qu’il faut avoir en vue quant a la forme que
revétira une théologie de I’Ancien Testament est que «1’Ancien Testament raconte une
histoire» (G. Von Rad, Théologie de I'"Ancien Testament, tome 1, trad. fr., Labor et
Fides, 1963, p. 106). Il s’agit d’une histoire, d’'un événement qui se déroule entre Dieu et
I’homme, le Créateur et la créature. Ainsi la structure de la théologie de I’Ancien
Testament est-elle résolument événementielle et non intellectuelle. Elle est esquissée
par le canon de I’Ancien Testament lui-méme, dans ses éléments déterminants (histoire,
parole divine, réponse de I’homme). Dans une telle perspective, la tiche de la théologie
vétérotestamentaire ne pourra consister en une répétition narrative de I’histoire racon-
tée par I’Ancien Testament, comme le veut G. Von Rad (Claus Westermann, p. 6; G.
Von Rad, op. cit., p. 113); elle devra tenir compte des autres aspects de I’Ancien
Testament, les paroles des prophetes et les réactions des croyants. Tout au long de son
analyse, Claus Westermann note le contraste ou Popposition d’effets qui existe entre
I’action événementielle du Dieu d’Israél — en relation avec I’histoire — et sa sollicitude
(liée a la création) providentielle, souvent négligée au nom d’une conception «impé-
rialiste» de «I’histoire du salut», mais dont I’Ancien Testament pourtant témoigne et
par laquelle il rejoint des traditions religieuses d’autres peuples. C’est par ’action
salvatrice de Dieu que I'histoire d’Israél commence. Le Dieu de I’Ancien Testament est
donc le Dieu qui sauve. Au sujet de ces actes salvateurs de Dieu, Claus Westermann
precise qu’il s’agit d’interventions de Yahvé dans I’histoire, qui impliquent des actions
ponctuelles, en un temps et un espace précis, et ne se répétant pas. Ces actions, par leur
éclat, suscitent la louange, et provoquent I'enthousiasme d’Israél ou méme de 'univers.
Elles démontrent la gloire de Dieu d’une fagon éclatante, mais elles concernent, d’abord,
un groupe particulier. L’auteur remarque que les notions d’élection et d’alliance ne sont
que des interprétations tardives des événements que confesse Israél. La premiére (élec-
tion) résulte d’une interprétation de Dt 7:6-8, tandis que la seconde (alliance) est sans
doute une compréhension de I’événement du Sinai qui date d’une période contempo-
raine de la fin de I’époque deutéronomique. Le Dieu qui sauve est aussi celui qui bénit.
L’auteur insiste sur le fait que la délivrance et la bénédiction de Dieu sont deux aspects
différents et complémentaires de I’activité divine, selon I’Ancien Testament. La béné-



BIBLIOGRAPHIE 419

diction se référe a la création tout entiére, non pas sculement au peuple de Yahvé. Elle
s’exerce sur I'ensemble des créatures de maniére constante, générale, silencieuse, aussi
secrete que continue. La promesse de la bénédiction s’ajoute a celle de la délivrance; en
elle, la benédiction s’allie a histoire. Claus Westermann remarque également que le
jugement et la comparaison de Dicu apparaissent dans I’Ancien Testament comme des
¢léments de I'histoire, et ils interviennent toujours dans des situations mouvantes, sans
relation statique entre eux. L’action salvatrice de Dieu, sa bénédiction, son jugement et
sa comparaison suscitent la réponse de 'homme dans la louange, la priére, "'obéissance,
la plainte et la réflexion. L’auteur utilise les Ecrits pour présenter la réponse de I’homme
dans cet «¢vénement-dialogue», dans I’histoire entre Dieu et 'homme. 1l recourt aux
grandes ccuvres historiques, Jahviste (J), Deutéronome (D), Code sacerdotal (P) et
P'eceuvre historique du Chroniste, pour nous présenter les réflexions théologiques les plus
importantes et les plus remarquables de I’ Ancien Israél. Claus Westermann termine son
ouvrage en parlant de la relation entre I’Ancien Testament et le Christ. A ce sujet,
l'auteur rappelle que celle-ci n’est pas fondee sur des concepts, mais sur une compre-
hension événementielle des écrits bibliques qui nous parlent d’une histoire entre Dicu et
les hommes. « Cette histoire dont traitent I’Ancien et le Nouveau Testament s’accomplit
en deux cercles, a savoir dans le plus large qui s’étend de la création a la fin du monde, et
le plus étroit, celui de I'histoire de Dieu avec son peuple», note auteur (p. 297). A notre
avis, il n'y a pas de doute que la théologie de I’Ancien Testament de Claus Westermann
constitue un tournant dans les travaux de cette discipline. Elle prolonge et dépasse les
vues des prédécesseurs: du professeur de Bale Walter Eichrodt par exemple, dont la
Théologie de I'Ancien Testament (en trois volumes, 1933, 1935 et 1939) se présente
comme une theologie de I'alliance entre Yahve et Isracl, de ses implications et de son
histoire; de Gerhard Von Rad, qui a fondé sa Théologie de l'Ancien Testament (en deux
tomes, 1957 et 1960, et les éd. fr. 1963 et 1967), sur «’histoire du salut», une histoire
toujours a réinterpréter; et de Walter Zimmerli, dont la « Théologie de l'Ancien Testa-
ment» (1972) nous apparait comme une sorte de réflexion théologique sur le théme An/
YHWH-Moi Yahvé, d’ou découle I'ensemble du message vétérotestamentaire. Claus
Westermann tient compte ¢videmment de ces divers ouvrages et, en bien des pages, il
s’accorde avec G. Von Rad et W. Zimmerli. Mais la théologie de Claus Westermann
frappe par sa référence a la version canonique de I’Ancien Testament et par la largeur de
sa compréhension des relations multiples ¢tablies entre Dieu et 'Thomme.

MUSUVAHO PALUKU

CHRISTIANE SAULNIER avec la collaboration de CHARLES PERROT: Histoire
d’Israél. 1II. De la conquéte d’Alexandre a la destruction du temple
(331 a.C. — 135 a.D.), Paris, Cerf, 1985, 568 p.

Enfin une «histoire d’Israél» qui est un vrai manuel de travail! Des 568 pages,
seulement la moitié (284 p.) est consacrée a la présentation proprement dite de I’histoire
du peuple juif de I'époque hellénistique jusqu’a la révolte de Bar-Kosiba. Les autres
parties du livre invitent a un travail personnel de recherche ou d’approfondissement:
une premicre partie intitulée «la documentation» (pp. 13-57) permet au lecteur de
trouver une présentation des sources anciennes, ainsi qu'une bibliographie exhaustive,
souvent accompagnée de brefs commentaires qui peuvent donner une premiere orien-
tation. — Sous le titre «instruments de travail» (pp. 345-532) I'A. propose un choix de
textes anciens (des extraits de Flavius Joséphe, Philon, etc...) dont il est fait référence
lors de la présentation historique; des fiches de travail trés précieuses (p. ex. sur la



420 BIBLIOGRAPHIE

spécificité des sources littéraires de I’histoire juive, sur Qumran, sur I'économie des
¢poques hellénistique et romaine) qui permettent de mieux comprendre les seuls faits
historiques. Suivent finalement des listes et des stemmas qui aident I’étudiant a situer
dans leurs contextes les innombrables noms propres. « L’histoire d’Israél d’Alexandre a
la destruction du tempe» (pp. 59-344) est présentée en 14 chapitres relativement brefs
mais trés denses. Chaque chapitre est précédé d’indications concernant les sources et la
bibliographie respectives. C. Saulnier n’adopte pas une attitude hyper-critique envers
toutes les sources anciennes, ce que certains vont peut-étre lui reprocher, mais elle
signale constamment les problémes d’interprétation et s'interdit parfois a juste titre de
faire une reconstruction exacte des faits. Cet ouvrage fait partie d’'un projet d’une
histoire d’[sraél en trois volumes; les deux autres devraient traiter de I'époque prémo-
narchique et de celle de la monarchie au retour de I’exil. Espérons que ces deux tomes
(vol. I et II) paraitront bientot.

THOMAS ROMER

G. FOHRER, Storia della religione israelitica (« Biblioteca di cultura religiosa»
45), Paideia, Brescia, 1985, 485 p.

La Geschichte der israelitischen Religion de Georg Fohrer a paruen 1969 dans la série
de Gruyter Lehrbuch comme premier volet d’un dyptique (’autre face étant constituée
par un ouvrage similaire de J. Maier consacré a la religion juive) destiné a remplacer la
Geschichte der israelitischen und jiidischen Religion publiée en 1922 par G. Hoelscher;
par la le genre littéraire est classé; et on ne s’étonne point que cette ceuvre soit devenue
vite un classique, que Fohrer sera amené a compléter par une théologie de I’Ancien
Testament (1972), par une histoire d’Israél des origines a aujourd’hui (1977), par une
¢tude saisissante sur la théologie et la vie dans le judaisme (1979), tous déja connus par le
public italien par les soins du méme éditeur (1980 et 1984). Quatre parties dans ’essai : la
religion dans I’époque des origines (pp. 27-138); I’époque des rois (pp. 139-354); la
période de I'exil (pp. 355-382); la période postexilique (pp. 383-455). Une introduction
methodologique les précede (pp. 15-24); les chapitres sont divisés en 28 paragraphes,
chacun muni d’une importante bibliographie choisie. En fin de livre, on trouve des
index; on signalera surtout 'index analytique. L’édition italienne, en tout conforme a
'original, est trés soignée; méme si aujourd’hui on est amené a poser difféeremment les
accents sur plusieurs points, surtout dans les débuts de I’histoire d’Israél, il faut sou-
haiter a cette ceuvre un succeés sans limite; a plus de quinze ans de sa parution, elle peut
encore beaucoup nous apprendre et nous faire avancer sur bien des chemins.

ALDO MobDa

GEORG FOHRER, Fede e vita nel giudaismo (Studi Biblici, 69), Brescia, Paideia,
1984, 266 p.

Traduit par Vincenzo Gatti, voici le beau livre Glaube und Leben im Judentum
(Quelle & Meyer, Heidelberg, 1979), dernier chainon d’une série commencée jadis par
Fohrer avec une histoire de la religion israélite (1969), une théologie de I’Ancien Tes-
tament (1972), une histoire d’Israél des origines a nos jours (1977). L’ouvrage, dépourvu
d’érudition, se veut une synthése documentaire, capable d’introduire d’une fagon suf-



BIBLIOGRAPHIE 421

fisante dans I'¢tude du judaisme (dans sa foi et dans la pratique qui 'exprime) et d’aider
ainsi le dialogue judéo-chrétien; a la traduction italienne, Fohrer a porté quelques
corrections et certains ajouts. Dix chapitres: monothéisme et Thora; le culte synagogal;
le sabbat; les fétes principales ou fétes de pélerinage les jours solennels: autres fétes; la
vie quotidienne; la théologie; I'éthique; la visée doxologique. Deux excursus: 'année
juive et sabbats aux noms spécifiques. Il s’agit d’un petit livre excellent qui rend de
grands services et dont il faut souhaiter une traduction francaise.

ALDO MoDA

CLAUDIO GIANOTTO, Melchisedek e la sua tipologia. Tradizioni giudaiche,
cristiane e gnostiche (sec. 1l a.C.-sec. 11l d.C.) (Associazione Biblica Ita-
liana, Supplementi alla RIVISTA BIBLICA 12), Brescia, Paideia Editrice,
1984, 311 p.

Dans une étude claire, précise, agréable a suivre, I'auteur examine la genése et les
développements des diverses traditions concernant, tant chez les Juifs que chez les
chrétiens, I'énigmatique figure de Melchisédech. Il montre comment, a partir des deux
seules citations bibliques de Gen 14,18-20 et Ps 110,4, analysées dans un premier
chapitre, des interprétations diverses ont vu le jour: d’abord dans le milieu juif pré-
chrétien qui l'utilise, soit a des fins politiques dans un contexte de polémique contre les
prétentions des Hasmonéens ou des Samaritains, soit dans une perspective plus iréni-
que comme celle de la littérature qumranienne ou d’inspiration essénienne, celle aussi
du judaisme hellénistique (Philon, Flavius Joséphe) ou de la tradition targumique;
ensuite dans le milieu chrétien: c’est évidemment I'importante interprétation de I’ Epi-
tre aux Hébreux, reprise par les premiers apologistes chrétiens (Justin, Tertullien,
Théophile d’Antioche), pour affirmer la supériorité du sacerdoce du Christ sur le l1évi-
tique; puis les nouvelles applications du sacrifice de Melchisédech a I'eucharistie faites
par les Peres de I’Eglise (Clément d’Alexandrie, Cyprien de Carthage), ainsi que la
position d’Origéne. La littérature rabbinique de la méme période est passée en revue,
surtout sous 'angle de sa réponse a I'exploitation chrétienne de la figure de Melchisé-
dech; puis la littérature gnostique, ¢’est-a-dire le traité IX, 1 de la Bibliothéque copte de
Nag Hammadi, malheureusement trés mutilé, et le role et la fonction attribués au
personnage dans les Livres de Jéu et la Pistis Sophia. Enfin sont analysées les herésies
christologiques se réclamant de Melchisédech, comme puissance céleste supérieure au
Christ lui-méme (Théodote de Byzance et son épigone Théodote le Banquier) ou figure
de I’Esprit-Saint (Hiéracas le moine). Dans sa conclusion, 'auteur retrace les grandes
lignes du développement de la tradition exégétique relative a Melchisédech, du II°¢ s.
avant J.C. jusqu’au III¢s. apres, pour souligner en définitive, dans la masse des données
fournies par les sources juives préchrétiennes, deux types d’interprétation essentiels du
personnage: celui de Melchisédech comme figure céleste et celui qui voit en lui le
prototype du sacerdoce. Une troisiéme ligne d’interprétation aura une influence déci-
sive dans les siécles suivants, mais sur la base, cette fois, d’'une donnée purement
chrétienne: celle de Iinterprétation typologique inaugurée par I Epitre aux Hébreux. —
Cette ¢tude compléte, claire et précis : rendra de grands services a tous ceux qui s’in-
terrogent sur I’énigmatique figure de Melchisédech et sur la place qu’elle occupe, aussi
bien dans les traditions juives et vétérotestamentaires que dans celles, orthodoxes et
hétérodoxes, du Nouveau Testament et des auteurs chrétiens.

FRANCOISE MORARD



422 BIBLIOGRAPHIE

MARTIN HENGEL, [/ figlio di Dio. L'origine della cristologia e la storia della
religione giudeo-ellenistica (Studi Biblici, 67), Brescia, Paideia, 1984,
140 p.

Traduction (par Viviana Cessi) du célébre ouvrage Der Sohn Gottes (paru en pre-
micre ¢ditionen 1975 et en deuxiéme en 1977 chez Mohr a Tiibingen), déja connu par le
public frangais (Jésus, fils de Dieu, Cerf, Paris, 1978), ce texte italien mérite d’étre signalé
a double titre: d’abord par la précision de sa traduction ot on trouve toutes les qualités
coutumicres des révisions d’Omero Soffritti; ensuite par la préface précieuse ou Hengel
réesume nettement la thése du livre et signale d’autres bibliographies. Remarquons aussi
la haute qualité typographique qui honore I’édition italienne.

ALDO MoODA

(GGesu e la sua morte. Associazione biblica italiana, atti della XX VII settimana
biblica. Brescia, Paideia editrice, 1984, 408 p.

«...Nous avons voulu nous arréter, dans la recherche, sur les derniers moments de
'existence de Jésus, comme nous pouvons les revivre sur la base des traditions les plus
anciennes. (...) nous voulions recueillir, avec une attention émue (...) I'image qui, de lui
mourant, s¢ transmettait dans la premiére communauté chrétienne, quelles furent alors
ses penscées et sa priere ...» (p. 7). Mais le but des vingt contributions du recueil est
au-dela de ce que dit le titre: il s’agit, partant de considérations sur lattitude de Jésus
devant sa mort et de la psychologie de Jésus mourant, d’apprendre comment meurt un
croyant et comment, d’une maniére générale, '’homme doit comprendre, accueillir et
vivre sa mort (p. ex. V. Fusco, p. 73). On n’oublic pas la fonction unique, réedemptrice de
la mort de Jésus. Mais on a bien oublié, a ce qu’il semble, que cette fonction est la scule
chose qui intéresse les auteurs néotestamentaires, et la question premiére, a savoir s'il
est possible de tirer des textes ce genre d'informations, ne semble pas s'étre posée
scricusement, bien qu’on 'ait frélée ici ou 1a. Ainsi, par exemple, quand M. Laconi, dont
la contribution est une bonne présentation de la théologic de Jean, constate que le récit
johannique de la mort de Jésus n’est nullement apte, ¢tant donné son orientation
theéologique, «a décrire la mort d’un homme» (p. 127). De méme, quand U. Vanni
remarque combien Paul, quand il parle de la mort de Jésus, est loin de la chronique
biographique, mais n’en affirme pas moins que 'apotre n’ignorait rien du «drame
intérieur» ou de «l’expérience de mort» vécus par le crucifié (p. 174) et fait de cette
expérience le modele de ce que nous aurons a vivre. Les choses ne s’arrangent pas,
lorsque V. Melchiorre (p. 311ss) entreprend de «faire converger une philosophie de la
mort avec le vécu historique de Jésus», car lui aussi aborde les textes sans réflexion
critique. Les contributions les plus intéressantes et qui amorcent une réflexion valable
sont les derniéres, qui ne prétendent pas offrir une réflexion fondée en histoire par
I'exégése des textes: celle, d’une part, de L. L. Vallauri, sous-titrée « Considérations d’un
roseau pensant» (p. 351ss), méditation sur la mort de ’'Homme-Dieu, qui revendique
— avec raison — pour la philosophie le droit de poser pour son compte le probleme de la
mort et d’une possible immortalité «naturelle» de I'dme. D’autre part, celle de
F. d’Agostino sur « La réduction moderne de la personne» (p. 367ss). Cette « réduction »
est le résultat néfaste d’une notion fausse de la liberté, qui «n’enrichit ni ne conforte la
personne, mais 'appauvrit et la diminue» (p. 370): «autonomic ontologique irréelle,
destinée a se révéler, en fin de compte, comme destructrice d’elle-méme», d’ou le
sous-titre: «’exemple du suicide».

CHRISTOPHE SENFT



BIBLIOGRAPHIE 423

GIUSEPPE SEGALLA, La cristologia del Nuovo Testamento. Un saggio (Studi
biblici 71), Brescia, Paideia, 1985, 208 p.

Dans I'introduction ainsi que dans le chap. 1, S. prend d’emblée position contre
I'«extrémisme» de Bultmann et de son école, selon lesquels la génération postpascale
serait responsable des divers titres de souveraineté donnés au Christ dans le Nouveau
Testament, et pour J. Jeremias, les savants catholiques et les écoles scandinaves et
anglo-saxonne, de I'avis desquels Jésus lui-méme se les est attribués, les premicres
communautes ne faisant que développer au gré des nécessités et des circonstances et des
milieux, ce donné initial. Dans le trés ample chap. 2 (p. 69-145), S. explique que le
point-origine se trouve dans la «conscience» que Jésus avait «d’un rapport unique avec
le Pere», rapport que lui-méme aurait explicité par les titres messianiques divers qu’il
s’est attribués et que I'événement de la résurrection a confirmés et justifiés. Aprés quoi il
dresse I'inventaire — et c’est la partie la plus instructive de 'ouvrage — des formes
variées de cette titulature dans les traditions antérieures aux écrits du N.T. et reprises
ensuite par ceux-ci en leur étonnante diversité. Les chap. 3 et 4 tentent de soutenir la
thése de I'unité dans la variété et d’'un développement qui n’est pas évolution, ¢’est-a-
dire dans lequel les formes diverses ne sont que I'apparence extérieure d’un contenu qui
se maintient constant depuis la prédication de Jésus jusqu’au concile de Chalcédoine (p.
173s). Il est assez clair que le fascinant probléme aussi bien historique que dogmatique
posé¢ par la multiplicité des christologies néotestamentaires, et qui illustre la contingence
de toute dogmatique et la nécessité d’une réflexion herméneutique, perd ainsi beaucoup
de son intérét. La poussiére soulevée par le «cyclone bultmannien» (p. 168) se dépose de
nouveau en tapis égalisateur sur le paysage accidenté des christologies. Une large éru-
dition, une connaissance solide et différenciée des données et des problémes des textes,
et une vision bien peu vivante de I’histoire. Dommage.

CHRISTOPHE SENFT

SILVERIO ZEDDA, Relativo e assoluto nella morale di san Paolo (Biblioteca di
cultura religiosa, 43), Brescia, Paideia, 1984, 393 p.

Ce livre dense et fouillé intéresse moins par 'analyse des différents moments de la
morale paulinienne (la morale du corps: pp. 63-119; la morale de la famille: pp. 121-
246 la morale sociale: pp. 247-352) que par les premiers chapitres qui posent d’une
fagon théorique la grande question, aujourd’hui encore bien poignante (les indications
des pp. 11-18 en font foi), du caractére absolu et/ou transitoire des normes de conduite
proposées par Paul, dans des domaines si importants de la vie chrétienne. En effet, dans
I’analyse, on trouve souvent des points discutables, des passages qu’on peut considérer a
juste titre comme étant un peu courts, une bibliographie qu’on voudrait parfois plus a
jour; sans oublier toutefois la richesse débordante de ces pages en données historiques et
en renseignements sur le milieu culturel ; sans oublier non plus la pertinence du schéma
suivi: les textes, les sources, les comparaisons possibles, une vision d’ensemble. Par
contre, les chapitres 2-4 sont exemplaires. Zedda y dresse les critéres méthodologiques
pour définir I'absolu et le relatif dans la morale paulinienne (pp. 19-32), traite ensuite
des normes transcendentales qui rappellent des modéles fondamentaux (pp. 33-40),
esquisse enfin les normes catégoriales, qui sont nécessaires et qui s’expriment dans
différentes formes littéraires, qui posent, en elles-mémes, la question du relatif et de
I'absolu (pp. 41-62). La solution de Zedda, qui atteste la possibilité de cerner et de



de
ophie

424 BIBLIOGRAPHIE

résoudre cette question, nous semble pleinement acceptable, surtout face a des visées
trop réductrices; on sait que I’A. aime les voies moyennes; dans ce cas, il a su donner un
livre tonifiant qu’on doit ficher trés attentivement.

ALDO MODA

MICHEL QUESNEL, Baptisés dans [’Esprit. Baptéme et Esprit Saint dans les
Actes des Apdtres (Lectio Divina 120), Paris, Cerf, 1985, 255 p.

La diversité des pratiques baptismales dans I’Eglise pose des questions fondamen-
tales et permanentes sur la signification du baptéme et ses rapports avec le Saint-Esprit
selon les Ecritures. C’est justement sur ces questions que Quesnel essaie d’apporter
quelque lumiére. Se basant principalement sur les Actes des Apotres, il examine spé-
cialement les passages suivants: Ac 2, 38; 8, 12-17; 10, 44-48; 19, 1-7. De ’analyse de
ces textes a I’étude des formules baptismales qui y sont utilisées, en passant par les
mondes juifet hellénistique pour une enquéte sur la portée significative des prépositions
et titres christologiques caractérisant ces formules, I’A. débouche sur une distinction de
deux types de baptéme conservés, dit-il, par Luc. Il s’agit du baptéme au nom de
Jésus-Christ, en (ou epi) t6 onomati Iesou Christou (Ac 2, 38; 10, 44-48) et du baptéme
au nom du Seigneur Jésus, eis to onoma tou Kyriou Iésou (Ac 8, 12-17; 19, 1-7),
respectivement de provenance judéo-chrétienne et pagano-chrétienne. Alors que le
premier, se voulant fondé sur le Christ, est une reprise christianisée de celui de Jean
Baptiste, et correspond a la théologie lucanienne, le second, orientant, lui, le baptisé vers
le Christ, est de tendance plutot paulinienne. En rapport avec le Saint-Esprit, ['un est
essentiellement un baptéme dans I’Esprit et sous-entend une effusion du Saint-Esprit,
I’autre nécessite, quant a lui, un rite complémentaire d’imposition des mains pour le don
du Saint-Esprit. Luc, qui de par sa situation, se trouvait a la rencontre des deux tradi-
tions, n’a-t-il pas essayé de les fondre ensemble ? Le changement du titre christologique
paulinien, Christos de eis Christon (1 Co 1, 13.15;Ga 3,27; Rm 6, 3) en Kyrios dans eis
to onoma tou Kyriou Iésou, par exemple, que remarque Quesnel lui-méme (p. 211), ne
serait-1l pas un indice de cette fusion?

NGAYIHEMBAKO MUTAHINGA

ST. THOMAS AQUINAS, Questions on the Soul (Quaestiones de anima). Trans-
lated from the Latin. With an Introduction by James H. Robb (Mediaeval
Philosophical Texts in Translation no. 27). Milwaukee, Wisconsin, Mar-
quette University Press, 1984, 275 p.

James H. Robb, professeur de philosophie a Marquette University, vient de publier,
dans la série «Mediaeval Philosophical Texts in Translation», une traduction des
Quaestiones de anima de saint Thomas d’Aquin. Cette série contient déja des traduc-
tions de plusieurs ceuvres importantes, allant de saint Augustin a Suarez. Des ceuvres en
général plus difficiles a trouver y figurent également; signalons par exemple Pico della
Mirandola, On Being and Unity (n® 3), Liber de Pomo (n° 18) ou encore un recueil de
textes de Thomas d’Aquin, de Siger de Brabant et de Bonaventure sur I’éternité du



BIBLIOGRAPHIE 425

monde (n® 16), la traduction du Liber de causis (n® 25). De saint Thomas, on y trouve
déja De spiritualibus creaturis (n® 5) et De caritate (n® 10). Notons tout d’abord que Robb
intitule 'ceuvre Quaestiones de anima, et non pas, comme on le fait habituellement,
Quaestio disputata de anima, se référant aux manuscrits et aux premiéres éditions (1-2).
Dans l'introduction, Robb établit la date et le lieu de composition, discute les diverses
¢ditions existantes et analyse certaines questions doctrinales et littéraires. Il n’existe pas
d’édition critique des Quaestiones de anima. Pour sa traduction, Robb a utilisé le texte
qu’il a lui-méme édité (St. Thomas Aquinas, Quaestiones de Anima. A newly Estab-
lished Edition of the Latin Text with an Introduction and Notes. Edited by James H.
Robb. Pontifical Institute of Mediaeval Studies, Toronto 1968) (8). Le texte est basé sur
le ms. Oxford, Balliol College 49. Il date de la fin du 13¢ ou du début du 14° siécle, et
provient de Paris. Pour I’édition, il a été corrigé a 'aide d’autres manuscrits de la
tradition parisienne (10). La traduction est en général bonne, parfois excellente. Robb
dit lui-méme qu’il a voulu atteindre le juste milieu entre une traduction littérale et une
traduction littéraire et en général cela est réussi. Certaines traductions qui, a premiére
vue, peuvent étonner, sont expliquées dans les notes. Tel est le cas de la traduction Aoc
aliquid — entity (42). Robb explique que hoc aliquid «denotes a particular thing which
subsists of itself» (51), ce qui est effectivement une des significations du terme anglais
entity. Signalons cependant quelques traductions moins heureuses. Traduire secundum
eamdem rationem obiecti par under the same formality as an object est a peine juste
(170); I'expression formal object pour ratio obiecti qui figure un peu plus loin et sans
doute convenu. Secundum obiectum quantum ad formalem rationem obiecti ne signifie
pas by the object inasmuch as this latter has the formality of an object (192), mais signifie
que l'on considére uniquement /a raison formelle (ratio formalis) de l'objet. 11 faut
cependant admettre que de telles traductions moins réussies sont presque inévitables
quand on traduit du latin scolastique. Nous avons pourtant trouvé quelques erreurs
pures et simples. Dans la quinziéme question, indigere invenitur ne doit pas étre traduit
seems to have need of (210), mais is seen to have need of. Le sujet de intelligit (texte latin
p. 216, derniére ligne de ad quintum decimum) est intellectus possibilis, il ne fallait donc
pas ajouter le sujet someone (traduction p. 192). La traduction est suivie d’un petit
lexique trés utile. Malgré les quelques erreurs que nos sondages nous ont permis de
découvrir, 'impression générale que nous gardons de cette traduction est bonne.

ULRIKA LINDBLAD

RAamMUNDUS LULLUS, Die neue Logik/Logica Nova. Textkritisch herausgege-
ben von Charles Lohr, iibersetzt von Vittorio Hosle und Waldburga
Biichel, mit einer Einleitung von Vittorio Hosle, lateinisch-deutsch, (Phi-
losophische Bibliothek, Band 379), Hamburg, Felix Meiner Verlag, 1985,
XCIV + 317 p. — Selected Works of Ramon Liull (1232-1316). Edited and
translated by Anthony Bonner, 2 vol., Princeton, Princeton University
Press, 1985, XXXIX + 1329 p.

Il m’a été donné a plusieurs reprises d’annoncer dans cette revue la parution de
volumes de I’édition critique des ceuvres latines de Raymond Lulle (voir RTh Ph 114,
1982, 312-313; 116, 1984, 268-269). Cette édition progresse a un rythme étonnant,
puisque deux nouveaux tomes viennent de sortir: Raymundi Lulli Opera Latina, vol.
XII, ed. A. Madre, Turnholti, 1984: XIIL ed. M. Bauza Ochogavia, Turnholti, 1985. Le
second des deux volumes offre au lecteur ’Ars compendiosa Dei, ceuvre composée en
1308 a Montpellier, tandis que le premier contient entre autres une des ceuvres les plus



426 BIBLIOGRAPHIE

connues, a savoir ’Ars brevis. Les 57 manuscrits qu’on en a conservé, les traductions qui
virent le jour en ancien frangais et en vieil anglais témoignent de sa large diffusion. —
Les deux traductions dont il faut rendre compte montrent le regain d’intérét que connait
actuellement la pensée lullienne. Tout en méme temps ces versions en langues modernes
attestent le bien fond¢ de cet intérét croissant. La longue introduction de V. Hosle a
I’édition bilingue de la Logica nova (XI-LXXXII) vient confirmer cette impression
premiére. La position originale de Lulle concernant le rapport entre la foi et la raison —
qualifiée de rationalisme (XIII) —, I'originalité de sa conception dynamique de ’étre, sa
maniere de comprendre le rapport entre la logique et I'ontologie, ses doctrines de
I'amour et de la relation font 'objet d’une interprétation bien documentée, claire et
suggestive. Vu I’é¢tonnante nouveauté de la pensée lullienne sur tant de points on
comprendra que I'auteur compare plusieurs fois la position de Lulle a celle de Platon
d’une part et celle d’Hegel de 'autre. L’édition du texte latin établie par Ch. Lohr (voir le
stemma p. LXXXIV) suit surtout le ms. Paris BN 6443 C (corrigé par Uppsala BU
C. 51). Ce volume qui contient toute I'ceuvre a ’exception de la distinctio VII (de
quaestionibus) et qui représente la premiére édition bilingue d’un traité philosophique
de Lulle en allemand constitue une étape importante pour la diffusion et la connaissance
d’une pensée dont on ne peut plus aujourd’hui, sous-estimer I'importance pour la
philosophie médiévale et la genése de la philosophie moderne. Il est encore a noter que
Lulle invente cette logique nouvelle parce qu’il est conscient de linsuffisance de la
logique aristotélicienne et il attend de son application aux divers domaines du savoir des
résultats surprenants comme il appert de la sixiéme partie de ouvrage consacrée a
I’application de cette Logique (272-302). Peut-étre que I’apport de la véritable Somme
lullienne réunie par A. Bonner est encore plus essentiel. Dans ces deux volumes magni-
fiquement illustres, les ceuvres traduites en anglais sont précédées d’une abondante
introduction générale sur la vie, 'ceuvre et I'influence de Lulle (1-89). Dans cette pré-
sentation I'auteur a inclu la traduction de la célebre vita coaetanea (13-48). Le choix des
ceuvres traduites est a mon avis tres judicieux et permet de se faire une idée assez
compléte de la pensée lullienne. Apres le Livre du gentil et des trois sages (91-304) qui
manifeste I'intention profonde de cet auteur infatigable suivent deux modéles du célébre
Art (Ars demonstrativa, vers 1293, et Ars brevis de 1308) (317-648). Les principes de la
meédecine (1118-1214) réveélent les rapports entre I'art lullien et les sciences.” Deux
ouvrages redigés en catalan — Felix ou le livre des merveilles (659-1105) et Flos d’amor e
flos d'intel-ligéncia (1223-1256) — complétent ce tableau et rappellent que Lulle n’est
pas seulement le fondateur de la littérature catalane mais encore un grand mystique. Un
catalogue chronologique des ceuvres (1257-1304) renseigne sur les manuscrits, les édi-
tions et les traductions et constitue un instrument de travail de trés grande valeur qui
reflete I'état actuel de la recherche. Je suis certain que cet ouvrage — fruit d’un long
travail patient et exemplaire — rencontrera le succés qu’il mérite. Il contribuera ainsi a
restituer @ Raymond Lulle la place qui lui revient dans I’histoire de la philosophie
occidentale.

RUEDI IMBACH

FRANCGOIS CHIRPAZ, L homme dans son histoire. Essai sur Jean-Jacques Rous-
seau, Geneve, Labor et Fides, 1984, 166 p.

A travers 5 chapitres successifs («L’orientation du regard», «L’homme dans sa
condition», « L’existence faussée», « L’ordre de la nature», « L’existence réconciliée»),
F. CHIRPAZ analyse, dans la perspective des philosophies de I’existence, la pensée de
Rousseau et cherche ainsi a saisir la «réalité humaine» dans un cadre historique ou le



BIBLIOGRAPHIE ' 427

devenir de '’homme se confond avec une aliénation. « L’homme de ’homme», comme
dit Rousseau, a savoir ’homme dans la société et la culture, ’homme civil, n’est pas
homme véritable. Mais, comme le montre, de maniére trés fine, forte et pénétrante, I’A.,
il ne s’agit pas pour Rousseau, dont la visée et le projet sont a la fois éthiques et
politiques, de dire que '’homme n’est pas I'’homme parce que, — par rapport a4 un
hypothétique et inaccessible passé — il ne I’est plus; mais bien plutdt parce que, — par
rapport a une fin et une destination — il ne I’est pas encore. On pense ici a Marx et
Nietzsche, et I’A. a tout a fait raison d’¢écrire qu’ «en ce sens, Rousseau est peut-étre le
plus proche de notre modernité» (p. 20). On comprend alors I'importance d’une juste
compréhension de la notion de nature, chére a Rousseau, mais qu’il s’agit la effective-
ment de réinterpréter a travers les grandeurs de I'histoire, de 'orientation, d’une tiche a
faire, d’une entreprise a réaliser. La vérité du possible, de la perfectibilité et de I'ina-
chévement de cette «nature» humaine sont indispensables a une lecture correcte de
Rousseau. La démonstration de I’A., parfois victime de certaines répétitions, est rigou-
reuse; elle n’a rien a voir avec le simplisme habituel de la lecture de Rousseau faite par
des détracteurs qui n’ont, le plus souvent, rien compris 4 ce que Rousseau vise en
affirmant que 'homme est né bon. Deux questions nous habitent a la lecture de cet
ouvrage. Premierement, s’il est vrai que le refus du péché originel peut correspondre
chez Rousseau a une occultation de la violence Aumaine, n’est-il pas plus important de
voir que, pour Rousseau, qui veut un homme non seulement perfectible, mais surtout
responsable (du mal), la doctrine du péché originel détruit forcément le combat en
faveur d'un homme actif, responsable et libre? Méme s’1l ne I’est pas, il faut le voir tel, le
croire tel, le vouloir tel, sinon on tombe dans le cercle infernal de la passivité, de
irresponsabilité et des bras croisés. Deuxiémement, si le Christ de la Profession de foi
du Vicaire savoyard (Livre 1V de '’Emile) n’est qu'une grande dme, est-il juste de
prétendre qu’il en va de méme dans la Lettre a Christophe de Beaumont? Nous ne le
pensons pas. Dans I’ Emile, Rousseau, de maniére apologétique, défend le déisme pour
contrer 'athéisme matérialiste de ses adversaires; la, le Christ est alors marginaliseé.
Dans sa Lettre, il dialogue avec le catholicisme romain, se situe dans le christianisme,
défend un certain protestantisme (libéral), mais reconnait au Christ une place centrale;
Rousseau parle alors en chrétien plus qu’en déiste.

LAURENT GAGNEBIN

HANSGEORG HOPPE Synthesis bei Kant. Das Problem der Verbindung von
Vorstellungen und ihrer Gegenstandsbeziehung in der «Kritik der reinen
Vernunft» (Quellen und Studien zur Philosophie. Band 19), Berlin/New
York, Walter de Gruyter, 1983, X/252 p.

La théorie kantienne de la Synthesis a été mise en cause par la philosophie analytique
qui I’a notamment qualifiée d’«essay in the imaginary subject of transcendental psy-
chology» (P.F. STRAWSON). Hoppe cependant tient 4 montrer dans sa thése d’habilita-
tion que ¢’est justement cette théorie-1a qui permet une interprétation (Rekonstruktion)
plus féconde des intentions et des notions fondamentales de la Critique de la raison pure
(Crp) que I'interprétation purement épistémologique (cf. notamment H. COHEN et le
néokantisme de Marbourg). Kant reconnait et analyse deux concepts d’objectivite sans
les distinguer terminologiquement. L’objectivité au sens €troit est la vérité_ em‘pi.ri'que
d’une connaissance d’objet (objectivité épistémologique). Par contre, I'objectivite au
sens large est, d’aprés Hoppe, congue comme le rapport intentionnel de nos représen-
tations a un objet (objectivité comme intentionnalité). La Crp s’occupera donc de deux



428 BIBLIOGRAPHIE

questions bien différentes: a) la possibilité d’une «expérience objective et de ses prin-
cipes apodictiques a priori» (p. 4), et b) la possibilité d’une appropriation cognitive du
monde (kognitiven Habens von « Welt») (p. 5). Kant attribue a I’objectivité au sens
large, c’est-a-dire a I'intentionnalité de nos représentations en général, un statut théo-
rique plus fondamental, car elle est la condition de possibilité de la vérité ou de la
fausseté de toute connaissance déterminée et concréte. Hoppe met alors clairement en
évidence la distinction entre des déterminations factuelles (faktische Bestimmungen)
qui concernent la vérité empirique, et des déterminatioins catégorielles (kategoriale
Bestimmungen) qui définissent la condition d’un rapport de la connaissance a un objet
(cf. p. 6 et pass.). L’aperception transcendantale et les catégories ne constituent pas
encore elles-mémes un contexte concret et empirique des choses et des représentations,
mais sont la condition d’application de concepts qui, eux, établissent un monde empi-
rique structuré (p. 171 sqq). Dans la mesure ou Kant, au § 15 (2¢ éd.) de la déduction
transcendantale des catégories, définit la synthése (Verbindung) comme un acte de
I'entendement, I'unité objective et originaire de I'aperception constitue le «kategorial
entfalteten einheitlichen Sinnzusammenhang aller unserer gegenstandsbezogenen Vors-
tellungen» (pp. 23, 26 sq et pass) et, en tant que tel, rend seulement possible le rapport
objectif des représentations (p. 117). Elle remplit la fonction d’unifier des représenta-
tions «dans I'objet» (p. 118). — Hoppe dégage la signification de la théorie kantienne de
la Synthesis en se référant a des recherches récentes dans le domaine de la psychologie
empirique (entre autres a celles de PIAGET) (pp. 129-169). Des parall¢les s’imposent si
I'on pense par exemple aux formules kantiennes comme «foule de phénomeénes» (Ge-
wiihle von Erscheinungen; Crp, A 111) ou «confusion mentale» (Unsinnigkeit amen-
tia; Anthr. § 52) et si, ensuite, on compare celles-ci avec les concepts psychologiques de
dépersonnalisation et de «déréalisation». La psychologie moderne interpréte les phé-
nomeénes de dépersonnalisation et de déréalisation comme une perte de réalité due a une
dissolution du fondement significatif (p. 146). Seul un tel fondement structuré par des
catégories en tant qu'«alternatives de concepts fondamentaux» (pp. 154, 169-176) est a
méme d’assurer le rapport objectif (Gegenstandsbeziehung) de nos représentations ainsi
que l'objectivité (ici: Gegenstindlichkeit) de ce qui a été pergu et représenté (pp. 146,
168). L’objet ne peut pas étre réduit a ce qui est donné par la perception parce qu’il n’est
jamais immédiatement et entiérement donné. L’argument kantien, largement soutenu
par Hoppe, et que les différents modes de présence d’un objet pergu changent et varient
en fonction du temps et des circonstances concrétes et, par conséquent, ne fournissent
aucun critére de I'identité de I'objet en tant qu’unité d’un divers. Par rapport a ces
différents modes de présence, un objet doit pouvoir étre différencié et distingué selon les
critéres logiques de 'unité objective d’un divers sensible. Hoppe souligne ici la perti-
nence de la critique kantienne de 'empirisme anglais (LOCKE, HUME) qui, de fagon
contradictoire, admet d’une part 'objectivité (Gegenstandsbeziehung) des représenta-
tions singuliéres et séparées en tant que perceptions d’un objet singulier, et refuse d’autre
part la validité objective de la connaissance d’états de choses complexes (p. 61). Kant,
par contre, fait remarquer que méme la perception d’un objet singulier présuppose la
synthése d’un divers au moyen de I’aperception transcendantale et des catégories. Sans
une telle synthése la connaissance d’un objet singulier serait impossible (pp. 61, 81-83).
— Touten défendant entiérement la théorie kantienne de la Synthesis en ce qui concerne
I'explication de I'objectivité en tant qu’intentionnalité, Hoppe rejette, contre Kant,
I'identification de I'unité objective de I'aperception avec I'unité de la conscience de soi.
De plus, aux yeux de Hoppe, cette identification n’est pas compatible avec la thése
kantienne qui veut que I'unité de la conscience de soi n’est pas possible sans 'union
synthétique des représentations griace a laquelle celles-ci obtiennent seulement un rap-
portal’objet. Cette unité de la conscience de soi est chez Kant congue comme une « unité
d’une conscience dirigée vers un monde objectif» (Einheit eines gegenstandlich orien-



BIBLIOGRAPHIE 429

tierten Bewusstseins) (p. 128). L’unité de I'aperception est la condition de possibilité de
la distinction entre des «choses du monde» et un «soi qui se distingue d’elles» (p. 129).
— Il faut ajouter que cette interprétation a déja été proposée par Peter F. STRAWSON
dans «The Bounds of Sense. An Essay on Kant’s Critique of Pure Reason», London,
Methuen, 1966 (cf. surtout pp. 96, 103sq., 163-169). Wolfgang BECKER a d’ailleurs
récemment démontré, dans sa thése de doctorat «Selbstbewusstsein und Erfahrung. Zu
Kants transzendentaler Deduktion und ihrer argumentativen Rekonstruktion», Frei-
burg/Miinchen, Alber, 1984, que cette interprétation ne contredisait pas nécessairement
I'identification de I'unité objective de I'aperception avec la conscience (transcendantale)
de soi. — Hoppe cependant, en se référant entre autres a HEIDEGGER et MERLEAU-
PoNTY, propose de présupposer une conscience de soi (supplémentaire) qui est suscep-
tible d’étre qualifiée d’unité préréflexive et empirique (p. 216) qui, a son tour, serait la
condition d’'un Moi ou d’un Soi se distinguant du monde. Cette suggestion ainsi que
’affirmation, a la fin du livre, qu’il est plus « probable» que nous connaissons la réalité
«en soi» (p. 241) ne sont pas suffisamment élaborées pour permettre une discussion
approfondie. Toutefois cela n’empéche point que « Synthesis bei Kant» est un ouvrage
précieux aussi bien pour les recherches kantiennes que pour les débats actuels entre les
divers courants de la philosophie contemporaine.

GEORG MOHR

OTFRIED HOFFE, Introduction a la philosophie pratique de Kant. La morale, le
droit et la religion, Albeuve, Editions Castella, 1985, 325 p.

Cet ouvrage qui, comme son titre 'indique, ne se veut qu’une «introduction», traite,
dans une «présentation globale» (7), de I'éthique (I'® partie), de la philosophie du droit
(I1¢ part.) et de la philosophie de I’histoire et de la religion (III¢ part.). L’un des intéréts
majeurs de cette «introduction» réside dans la volonté affirmée d’actualisation. Il ne
s’agit pas pour I’A. d’écrire un chrpitre clos de I’histoire des idées, mais de montrer
combien la redécouverte d’'un Kant authentique, libéré des «graves méprises» (51) qui
en ont lourdement hypothéqué la compréhension, pourrait étre féconde dans les débats
actuels. Ce n’est pas seulement dans le domaine de I’éthique que Kant, avec «le
renouvellement révolutionnaire de la morale», revét «une signification plus qu’histo-
rique» (49) en proposant le « modeéle le plus significatif et le plus systématique que I’on
ait opposé a Iéthique utilitariste» (50) dominante. La philosophie du droit également
est toujours d’actualité, et notamment «la doctrine pénale de Kant n’est encore nulle-
ment dépassée de nos jours» (232). Enfin la révolution kantienne de la théologie, liée a la
substitution d’une théorie transcendantale des idées régulatives a la métaphysique
traditionnelle, et conduisant a ’élaboration d’un nouveau paradigme de la théologie,
pourrait ouvrir «une remarquable voie de recherche» (303) et mériterait d’étre prise
beaucoup plus sérieusement en compte par la théologie chrétienne. Celle-ci, «crispée
sur une représentation ancienne» (303), «victime de préjuges superficiels» (303), n’y
voit qu'un «danger» au lieu d’y reconnaitre une «provocation positive», voire méme
un concept de Dieu «peut-&tre plus approprié a la réalité» (306). Cette entreprise dp
réhabilitation n’entraine pas I'A. a adhérer sans réserve au systéme kantien. Au contrai-
re, il le soumet & de nombreuses critiques et n’hésite pas a en montrer les faiblesses. Pour
la philosophie du droit en particulier, il en vient a distinguer deux niveaux de discours:



430 BIBLIOGRAPHIE

un niveau proprement philosophique, celui «de la définition des concepts et du fon-
dement des principes» (164), et le niveau des allusions concrétes ou Kant adopte, d’une
maniere illégitime du point de vue méthodique, des « préjugés de son temps» (225) qui
ne ressortissent pas au domaine critique de la philosophie (p. ex. prépondérance de la
garantie de la propriété dans le fondement de I’Etat, discrimination des travailleurs
dépendants, prééminence de '’homme sur la femme, refus du droit a la résistance active,
apologie de la castration, de la peine de mort, immunité du chef de I’Etat; cf. 164,
224-225, 228, 232, 237). Mais, affirme I’A., «on peut omettre des associations histori-
ques et politiques, également conservatrices, sans devoir renoncer aux idées fondamen-
tales de Kant» (237); c’est pourquoi il s’applique avec rigueur et perspicacité a recons-
tituer dans toute son extension thématique et sa cohérence systématique le programme
proprement philosophique. Il le fait selon un mode d’exposé non dogmatique, en
s’effor¢ant pour chaque point de la doctrine, de fagon extrémement stimulante, d’ouvrir
des perspectives et de créer les conditions d’un débat. Il rappelle chaque fois les diverses
objections qui ont ét¢ adressées a Kant, essaie d’y répondre en s’en tenant strictement au
niveau des principes; enfin, il situe la solution kantienne face aux diverses options qui se
présentent. On regrettera uniquement qu’il n’ait pas discuté le probléme du fondement
de I'intersubjectivité dont Fichte — qui en fera un théme central de sa philosophie
pratique — a critiqué I'absence chez Kant.

IVES RADRIZZANI

Sein und Schein der Religion. Herausgegeben von A. Halder, K. Kienzler,
J. Moller, Diisseldorf, Patmos Verlag, 1983, 347 p.

Les dix contributions de ce volume collectif partent de la constatation que la situa-
tion de la religion est aujourd’hui aussi ambigué que celle de la philosophie. Ce sort
commun n’est cependant pas fruit du hasard, car la relation entre philosophie et religion
est — selon ces auteurs — plus prégnante que I’on ne pense d’habitude. Pour cette raison
les études réunies dans cet ouvrage entreprennent ’analyse de ce rapport dans la phi-
losophie de la modernité — de Kant a Heidegger. Chacun des dix articles consacres a un
philosophe (Kant, Fichte, Schelling. Baader, Holderlin, Hegel, Kierkegaard, Nietzsche,
Rosenzweig, Heidegger) se donne pour but de montrer que la religion n’est pas un objet
parmi d’autres pour la philosophie, mais un sujet privilégié, car cette derniére en tant
que pensée universelle et radicale cherche a penser la totalité de I'expérience humaine,
qui d’une fagon ou d’une autre est marquée par I'expérience religieuse (cf. p. 9). Par sa
conception et la qualité des différentes contributions, ce livre offre une excellente
synthése du probléme de la religion dans la pensée moderne — avant ’avéenement d’une
philosophie analytique de la religion dont I'approche a été adéquatement décrite et
appréciée dans un excellent ouvrage qu’il convient également de signaler ici: R. Schaef-
fler, Religionsphilosophie, Verlag K. Alber, Freiburg-Miinchen 1983, p. 143-196.

RUEDI IMBACH



BIBLIOGRAPHIE 431

ANDRE DE MURALT, Comment dire [’Etre, Paris, Vrin, 1985, 206 p. et La
métaphysique du phénomene, Paris, Vrin, 1985, 207 p.

Dans la collection «Reprise» de Vrin, le métaphysicien romand André de Muralt
regroupe en deux volumes la plupart de ses travaux publiés entre 1958 et 1978, dont
certains avaient paru dans la RThPh. Le premier recueil d’articles est intitulé « Com-
ment dire ’Etre ?» et dans sa quasi-totalité traite d’Aristote. La question centrale posée
par l'auteur a travers les différents textes est la question de la métaphysique, qu’une
relecture contemporaine d’Aristote permet, selon lui, de poser a nouveau. En effet
«pour Aristote la métaphysique se définit comme un exercice originaire, inévitable de
I'intellect, selon qu’il opére dans la diversité des comportements humains, théorique ou
pratique, implicite ou explicite. La notion d’étre s’invente en effet dés le premier éveil de
la sensibilité, elle ne gagne pas en distinction par 'explicitation qu’en donne le méta-
physicien» (p. 8). Mais il n’en reste pas moins que la métaphysique a également une
histoire, que tente par exemple d’analyser la seconde étude du recueil, intitulée «La
geneése de la métaphysique» (p. 65). Elle se donne pour but de «commencer la compa-
raison détaillée de la pensée aristotélicienne et de la phénoménologie sur le point de la
genese du savoir métaphysique» puisque comme «chacun sait, la phénoménologie
contemporaine reprend un grand nombre de thémes aristotéliciens et scolastiques»
(id.). Les 5¢ et 6¢ études sont consacrées a la comparaison entre Platon et Aristote et plus
particuliérement au probléme du rapport entre «la dialectique de I'idée et ’analogie de
I’étre». — Le second volume porte en sous-titre « Les origines médiévales et 1'élabo-
ration de la pensée phénoménologique» et regroupe «neuf textes consacrés a la phé-
noménologie» (p. 5) qui onten commun le souci constant de I'auteur de rechercher dans
le passé, dans la philosophie médiévale en particulier, 'origine de tel ou tel «philoso-
phéme» moderne ou contemporain. Ainsi par exemple, Husserl reprendrait «la notion
d’intentionnalité a la tradition scolastique, a travers Franz Brentano» (p. 57, 3¢ étude).
Dans un autre texte (4° étude), 'auteur tente de confronter la phénoménologie husser-
lienne avec «la philosophie thomiste sur le point de vue du jugement» (pp. 77-103), en
soulignant que « Husserl ne connait pas Saint Thomas» et qu’ «il ne peut donc, en toute
rigueur de termes, lui «reprendre» sa doctrine de I'intentionnalité morale» (p. 100). Il
apparait ici que la recherche de «structures» communes entre différentes pensées de
différentes époques n’est pas a comprendre de fagon strictement historique, bien qu’il
s’agisse également de faire ressortir «I'immense trajectoire dans laquelle s’insére la
phénoménologie et la philosophie analytique, trajectoire qui part de la distinction
scotiste, décrit toutes les variétés de 'objectivité idéale des sens et, passant par Pierre
d’Auriole, Occam, Nicolas d’Autrecourt, Grégoire de Rimini, Descartes, Leibniz, Bol-
zano, aboutit a Brentano, Frege, Husserl» (p. 8). Toute la difficulté du projet de I'auteur
se situe donc au niveau de la délicate conciliation d’une lecture structurelle (et par
définition an-historique) des doctrines philosophiques avec une lecture de type «ar-
chéologique» (et donc historique) de ces mémes doctrines. La derniere ¢tude du second
volume, est consacrée a brosser a grands traits «la métaphysique du phénomeéne», a
travers les moments hégélien, marxiste, husserlien et heideggerien. L’auteur montre
qu’au-dela du statut ambigu du phénomeéne (dans lequel «I'étre apparait mais tout aussi
bien se cache» (p. 204)) se manifestant dans une histoire, il est nécessaire de revenir aux
sources de I’Europe et aux sources de la pensée européenne, c’est-a-dire a la Grece:
«Est-il nécessaire d’ajouter qu’ils (les Européens) auront jeté par dessus bord le bric-
a-brac verbeux des pesantes dialectiques, phénoménologies, ontologies ¢t autres her-
méneutiques, qui sous ’espéce de la «métaphysique du phénomene» stupéfient les
esprits de notre temps, et que I’Europe pourra alors retrouver la jeunesse légére d’une
Gréce nouvelle» (p. 207).

STEFAN IMHOOF

Philosophie
contemporaine



432 BIBLIOGRAPHIE

OT1T1O0 POGGELER (Hrsg.), Heidegger, Perspektiven zur Deutung seines Werkes,
Konigstein/Ts, Athendum, 1984, 407 p.

Le nom méme de Heidegger est déja une tache pour la philosophie. Comment, en
effet, caractériser cette ceuvre ou toute position obtenue est aussitot dépassée et qui
semble s‘émi\etter en quantité de traités, introductions ou conférences, comme étant
I’ceuvre d’une pensée unique ? En quel sens peut-on parler de I'actualité d’un auteur dont
on a si globalement méconnu non seulement 'organisation interne de 'ceuvre, mais
encore les motifs mémes qui le poussaient a philosopher, et qui, a la fin de sa carriére, est
resté solitaire et incompris alors méme qu’il publiait livre sur livre. Il serait temps que
I’explication de cette pensée dépasse les clichés successifs du « philosophe de I’existen-
cen, de la «Kehrew», et du « Heidegger tardif» pour accéder au niveau d’une véritable
interprétation de I’ceuvre. — Le but du présent volume, réédition d’une collection
d’articles réunis par Otto Poggeler, directeur des Hegel-Archiv et professeur de philo-
sophie a Bochum, pour étre offerts au philosophe a I’occasion de son quatre-vingtiéme
anniversaire, en 1969, est d’ouvrirla voie a une telle interprétation. La réunion de points
de vue différents sur cette ceuvre devrait permettre d’en dégager les véritables questions
et de sortir de I'orniére de la simple paraphrase, de la polémique aveugle ou de I'iden-
tification unilatérale a une tendance isolée de I’ceuvre du philosophe. — Otto Poggeler
lui-méme s’attache a faire ressortir ces questions dans son introduction « Heidegger
heute», en suivant en particulier le fil conducteur du probléme de la généalogie de I'étre,
et dans son article « Hermeneutische und mantische Phanomenologie», qui développe
certains problémes propres a la réception heideggerienne. — Le volume comprend
encore quatorze articles, a vrai dire assez disparates, tant pour ce qui est de la longueur
(de 4 a 45 p.) que de la date (de 1930 a 1967 pour leur premiére publication) et de
'origine (conférence, émission radiophonique, article paru dans des revues spécialisées
ou méme a la Neue Ziircher Zeitung). La plupart de leurs auteurs ont bien connu
Heidegger, comme Gadamer qui fit sa thése d’habilitation sous sa direction, et sont
actuellement a la retraite. Le volume ne semble pas avoir été remanié pour la présente
réédition, a part quelques notes, et la bibliographie ne dépasse pas ’année 1967. —
Outre deux importants article d’O. Becker, «Paraexistenz. Menschliches Dasein und
Dawesen», et de H.-G. Gadamer, « Martin Heidegger und die Marburger Theologie»,
on trouve également des articles de K. Lowith, K. Lehmann et H. Franz sur les rapports
de Heidegger avec la théologie, et de M. Miiller sur sa relation a I'ontologie scolastique.
Le versant logique et linguistique est étudié par W. Brocker, K.-O. Apel et W. Anz, et
’esthétique par W. Perpeet. E. Staiger nous livre un portrait du philosophe, et B.
Allemann s’engage dans une controverse autour de ses prises de position politiques.
Signalons enfin une intéressante tentative d’intégration de Heidegger dans I’histoire de
la philosophie de W. Schulz « Uber den philosophischen Ort Martin Heideggers».

MIREILLE ROSSELET-CAPT

JEAN-JACQUES DUCRET, Jean Piaget, savant et philosophe. Les années de
formation, 1907-1924. Etude sur la formation des connaissances et du sujet
de la connaissance, (Travaux de droit, d’économie, de sciences politiques,
de sociologie et d’anthropologie N° 145, I-II), Genéve, Librairie Droz,
1984, X1X-997 p., 2 vol.

Les grands systémes de pensée ont quelque chose de fascinant. Admirés ou rejetés,
abri pour certains, objet de critiques pour d’autres, toujours ils nous interrogent,
incontournables, et semblent forcer notre attention par 'intensité et la qualité de leur



BIBLIOGRAPHIE 433

prégnance; ils n’admettent pas l'indifférence. L’ceuvre de Jean Piaget constitue a cet
¢gard un cas exemplaire. Mais au-dela des diverses controverses qu’elle a suscitées,
au-dela de I'admiration soumise ou du rejet pur et simple, il est possible de s’interroger
sur les conditions de son émergence, sur son histoire. Dans quel contexte a-t-elle été
elaborée ? Dans quel environnement intellectuel 'ceuvre du savant genevois prend-elle
racine ? Quelle est la part respective de I"auteur et de cet environnement dans sa genése ?
Quelles solutions a-t-elle apportées aux grands problémes qui agitaient le monde scien-
tifique et philosophique de la fin du XIX¢ et du début du XX¢siécle? C’est a répondre a
ces questions que s’emploie J.-J. Ducret, dans un ouvrage de haute érudition qui
constitue la premiere étude historique systématique de I'ccuvre de Piaget. Cependant
entreprise proposée ici, par sa finalité, ses méthodes et I’enjeu théorique qui la sup-
porte, déborde largement le cadre des approches historiques traditionnelles. C’est en
effet en tant que chercheur «informé» des travaux de Piaget, c’est-a-dire a partir du
cadre théorique élaboré par celui-ci, que 'auteur aborde son objet. Disciple attentif et
critique, 1l prend a son compte I'essentiel des théses et des résultats mis en évidence par
I'école de Geneve dans les domaines de la psychologie et de I'épistémologie génétiques.
La problématique de I'ouvrage est ainsi I’étude de la formation de la pensée biologique,
psychologique et épistémologique du «sujet» Jean Piaget, abordée avec les instruments
conceptuels et a travers I’édifice théorique élaborés par le savant genevois. Mais ce n’est
pas tout. L’¢tude de J.-J. Ducret ne vise pas seulement une application du cadre théo-
rique piagétien a Piaget; elle se présente encore comme une contribution a cet édifice,
par I'exploration d’une dimension que Piaget et son école ont quelque peu négligée:
'apport régulateur et organisateur du milieu dans le développement des structures
cognitives du sujet. L’auteur montre en effet que I'ceuvre de Piaget s’est constituée
autour de quatre grands principes, quatre «piliers»: la perspective génétique, centrée
sur I’évolution des structures; la perspective structuraliste, qui décrit comme des sys-
témes d’ensemble les états successifs de ces structures; la perspective constructiviste,
qui voit dans les activités du sujet un des principes essentiels de son développement;
enfin la perspective interactionniste, qui rend compte du role régulateur du milieu. Or
cette derniére a été fort peu explorée, et la notion de milieu n’a jamais fait 'objet d’une
réelle ¢laboration théorique. La raison de cette lacune, nous rappelle 'auteur, est sans
doute a chercher dans le combat engagé trés tot par Piaget contre les doctrines empi-
ristes, combat qui I’a conduit a accorder une attention presque exclusive aux processus
de régulation interne. D’ou, selon les termes mémes de 'auteur, une position qui
apparait aujourd’hui hyperconstructiviste. Pourtant, constate J.-J. Ducret, «rien dans
les faits récoltés ne permet de fonder empiriquement la thése (...) du primat du réglage
interne sur tout réglage extérieur dans la formation des structures cognitives du sujet».
L’importance de 'apport du milieu apparait d’ailleurs d’autant plus évidente lorsqu’on
considére non un sujet épistémique abstrait, universel, mais un sujet connaissant réel,
particulier. C’est donc a 1’étude de la formation de la pensée d’un sujet individuel — en
Poccurrence Jean Piaget, entre 1907 et 1924 — et & I'analyse minutieuse du role qu’ont
joué, dans ce processus, les interactions entre ce sujet et son environnement cognitif, que
sont consacrés ces deux volumes. A partir de trois ensembles de données (la pensée de
Piaget telle que nous la restitue son ceuvre; les remarques, critiques, prises de position
ou jugements qu'il a formulés a I’endroit d’autres auteurs; les travaux de ces derniers
ainsi que tous ceux dont I'ccuvre de Piaget porte des traces), J.-J. Ducret entreprend une
étude extrémement fouillée et suggestive des différentes étapes de la genése de la pensée
du savant genevois en examinant successivement, mais toujours de fagon comparative,
les trois grands domaines de la biologie, de la psychologie et de la philosophie.

DENIS APOTHELOZ



434 BIBLIOGRAPHIE

FRrRANCIS JACQUES, L'espace logique de 'interlocution, Dialogiques 11 (Collec-
tion « Philosophie d’aujourd’hui»), Paris, Presses Universitaires de Fran-
ce, 1985, 640 p.

Dans ses Recherches logiques sur le dialogue parues en 1979 et au terme d’une
analyse de 'appareil formel de I’énonciation, Francis Jacques concluait: le discours est
de constitution essentiellement dialogique; il installe d’emblée une relation interper-
sonnelle qui conditionne d’une part la référence aux interlocuteurs en des positions
précises au sein méme de 'instance de discours, d’autre part la constitution processuelle
d’un code, d’une signifiance et d’une référence communes. Cette thése affirmait donc le
primat de la relation sur les termes en relation (les personnes en situation interlocutive)
et I'indissociabilité des registres allocutif et délocutif. Elle amenait ’auteur a construire
un modéle de lacommunication respectant le dialogisme essentiel de tout discours, bref,
une canonique du dialogue. Ce modéle était éprouvé dans I'examen d’un type spécifique
d’interaction verbale, le dialogue référentiel, dialogue au cours duquel deux personnes
se donnent a connaitre dans leurs attitudes propositionnelles et, simultanément, levent
I'indétermination, par actes de langage alternés, de la personne sur laquelle 'un et 'autre
cherchent a co-référer. Tout ceci est repris, précisé et éprouvé, parfois a nouveau frais,
dans ce nouvel ouvrage fort épais. Relevons d’abord les analyses qui, en quelque sorte,
font suite a celle du dialogue référentiel de Dialogiques I; elles prennent pour objets
d’autres interactions discursives; la négociation, la conversation, la délibération et la
controverse, autant de types différenciés et mesurés a I’aune du dialogue canonique. A
cet examen répond une analyse fort intéressante de deux types historiques particuliers
d’interactions discursives: le dialogue platonicien et la quaestio médiévale qui consti-
tuent, selon Jacques, des distorsions de la canonique du dialogue et de ses regles.
Relevons d’autre part un second point; il concerne le réle de I'interlocution et du
dialogue, non pas dans des langues colloquiales, mais dans les langues scientifiques, 1a
ou le role semble fondamentalement inexistant; en effet, les discours scientifiques
n’échappent-ils pas aux contraintes de 'interlocution? Les objets qu’ont en vue les
savants n’ont-ils pas une existence stable et ne sont-ils pas indépendants de la relation
interlocutive? A ces questions, le positivisme avait répondu par I'affirmative, Jacques
de méme: pour celui-ci toutefois, cette situation n’est pas donnée d’emblée, mais pro-
duite au terme d’un processus tendant a neutraliser la situation interlocutive initiale, a
effacer les traces de la constitution processuelle du sens comme de la référence des objets
des savants, a «oublier les conditions historiques d’instauration de I'objectivité». Selon
Jacques, I'objectivité et le cadre théorique qui la définit formellement sont au terme
d’un processus délibératif; il en donne pour preuve les controverses méta-théoriques
qui surviennent lorsque tel systéme symbolique du réel est mis en crise, lorsque les
présupposés de la théorie admis jusque-la et définissant la science normale sont remis en
question. A cette occasion «critique», les savants entrent 4 nouveau dans «l’espace
logique de l'interlocution»; ils s’engagent dans un questionnement informel pour
convenir ensemble de nouveaux présupposés qui conditionnent la nouvelle formulation
des problemes et la nature des objets, en respectant les régles sémantico-pragmatiques
qui constituent ce que Jacques appelle la «compétence communicative» de la personne.
On voit I'enjeu épistémologique de cet examen des controverses méta-théoriques:
surmonter I’écueil du rationalisme dogmatique qui rend toute innovation et tout chan-
gement catégorial impossibles, mais surmonter aussi I’écueil du relativisme sociologi-
sant, «1déologie pour laquelle on n’a pas chdomé dans la derniére décennie» et qui tend &
«abandonner I'idée méme de rationalité ».

JEAN PROD’HOM.



	Bibliographie

