
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 36 (1986)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 118 (1986), P. 321-336

BIBLIOGRAPHIE

Jean Zumstein. Sauvez la Bible. Plaidoyer pour une lecture renouvelée, Sciences

Aubonne, Edition du Moulin, 1985, 71 p. bibliques

Dans son introduction, l'auteur fait le constat de l'effacement de la Bible dans notre
société et nos Eglises. C'est le point de départ d'un plaidoyer pour une lecture renouvelée.

La première partie du fascicule est une sorte de réquisitoire contre quatre approches

déformantes de la Bible: le fondamentalisme, position intégriste qui sacralise le

texte de la Bible ; le psychologisme qui sacralise celui qui lit la Bible, donc le moi, le vécu
individuel au point de faire perdre tout sens critique ; la dérive des documents œcuméniques

qui prennent la Bible comme un témoin parmi d'autres, position propre à mettre
en cause le Canon des Ecritures, et qui font un usage bibliciste de l'Ecriture; les exégètes
enfin qui, malgré leurs efforts de publication et de formation des étudiants, se retranchent

dans leur tour d'ivoire comme «techniciens du texte» et se marginalisent en
refusant de prendre leur place de théologien pour devenir des «archéologues des grands
cimetières bibliques» (p. 33). Dans cette partie, l'auteur cherche avant tout à dénoncer
les dérapages plutôt qu'à montrer les chances des différentes approches de la Bible.
Cependant l'auteur ne manque pas de souligner que ces quatre déformations ont pour
origine des raisons en soi légitimes. Les fondamentalistes ne sont-ils pas mus par un
amour réel de la Bible et un véritable souci d'une fidélité authentique à son texte? Ceux
qui mettent en œuvre des méthodes actives n'ont-ils pas l'intention de tenir compte
réellement du lecteur, de sa vie, de son expérience d'adulte responsable Les documents
œcuméniques ne reflètent-ils pas un pluralisme dans les fondements de la foi jusqu'au
sens même de la référence à l'Ecriture? Les exégètes, quant à eux, ne cherchent-ils pas à

préserver la distance qui nous sépare du texte de la Bible, à en respecter l'altérité?
Admettant les questions mais rejetant catégoriquement les réponses données par les

approches évoquées plus haut, l'auteur développe alors une «déontologie des quatre
courages» dans un second chapitre qui constitue la partie la plus stimulante du fascicule

: le courage de la différence qui consiste pour le lecteur à respecter la distance qui le
sépare du texte biblique ; le courage de l'honnêteté intellectuelle, c'est-à-dire l'invitation
pressante faite au lecteur de sortir d'une sacralisation paralysante pour découvrir le sens
du message de la Bible en ayant recours à son intelligence (il doit refuser toute
schizophrénie entre la Bible et la vie pour accéder à une lecture qui le responsabilise); le

courage de la pertinence: alors que la Bible «se propose d'éclairer l'existence de
l'homme dans le monde» (p. 53), l'Ancien Testament évoquant l'histoire d'un peuple
dans sa dimension sociale, politique, économique, religieuse, individuelle et Jésus étant
un prédicateur itinérant à la rencontre d'hommes et de femmes dans leur existence
quotidienne, le lecteur fait l'expérience d'une fissure entre la prédication et la réalité de
la vie. Il faut donc avoir le courage d'une lecture qui aboutisse à ouvrir de nouvelles
propositions d'avenir, pour moi, pour le monde que j'habite, pour l'image du Dieu que
je prie; le courage de l'universalité du langage enfin: par l'appel à ce courage, l'auteur
invite les spécialistes à abandonner le patois de Canaan pour un «langage de sortie»
(p. 55), à prendre acte qu'il y a une pluralité de langages dans la Bible, à rejeter un langage
traditionnel religieux pour adopter un langage profane, compréhensible et adapté à nos
sociétés industrielles avancées de l'Occident. La lutte contre l'indifférence dont
l'homme fait preuve dans la conduite et la compréhension de sa propre vie passe par ce

courage. Ce combat contre l'endurcissement de l'homme d'aujourd'hui n'est pas étran-



322 BIBLIOGRAPHIE

ger à l'expérience de Jésus ou à celle de la première Eglise. — Ces pages, au style plaisant,
enlevé, et trop brièvement évoquées ici, sont sans doute celles dont la lecture profitera le

plus au lecteur de la Bible et à l'animateur de groupes bibliques. Elles leur permettront
de mettre en question leur propre pratique de lecture. La lecture de ce fascicule appelle
quelques remarques. 1. L'auteur s'adresse à des praticiens de la Bible, lecteurs individuels

mais aussi animateurs de groupes bibliques. S'il est vrai que cet écrit peut les

amener à un examen de conscience, force est de constater que le fascicule ne dit pas
comment mettre en œuvre la lecture renouvelée plaidée par l'auteur. Or on sait bien que
les dérapages dénoncés par l'auteur proviennent souvent de tentatives légitimes de
lecture de la Bible. 2. «... le Dieu que confessent les chrétiens parle dans le témoignage
de la Bible, c'est-à-dire dans des paroles d'hommes formulées dans des langages d'hommes»

(p. 47). La question qu'on peut se poser alors est si la lecture de la Bible peut se

libérer totalement des contingences de cette même parole humaine, avec ses tâtonnements,

ses essais de lecture. Par exemple, pour certains groupes bibliques, la découverte
d'une Parole interpellante pour notre société va de pair avec une tentative de lecture
socio-politique de la Bible. Faut-il dénoncer directement dans cette tentative une
politisation de la Bible, ou peut-on admettre une possibilité de risquer une lecture avec un
autre regard, d'autres présupposés sur le texte? 3. On peut regretter que l'auteur ne

marque pas assez la différence entre l'approche fondamentaliste et les autres. Ces

approches me semblent relever de deux mondes différents. Le fondamentalisme est un
système clos qui détient la vérité. Les autres approches sont, quoi qu'on en dise, des

systèmes ouverts. Les tenants du fondamentalisme sont le plus souvent imperméables à

toute interpellation alors que les autres sont prêts à se remettre sans cesse en question.
Ces derniers admettent l'intervention de la raison non seulement dans la lecture du texte
biblique mais aussi dans la manière de la mettre en œuvre. 4. Il est dommage que
l'auteur n'ait pas situé le dépérissement de la Bible dans un contexte plus large que celui
de l'Occident. S'il est vrai qu'on peut diagnostiquer une baisse de la fréquentation de la
Bible chez nous, cela n'est pas une vérité universelle. En Afrique, en Amérique latine, la
Bible a sa place, une place centrale dans la vie des communautés qui y découvrent une
parole de libération. La réalité de leurs histoires les rend proches des questions
fondamentales de l'existence et par là de la force de l'Evangile. Face à la crise de l'Occident, et
en voie de conséquence de nos Eglises, l'interpellation des Eglises des pauvres mériterait
au moins d'être mentionnée. — Ces quelques remarques ne sont qu'un début de réponse
à l'invitation faite par l'auteur au lecteur d'apporter nuances, corrections et compléments

à son plaidoyer (p. 6). Puisse ce plaidoyer engager les lecteurs croyants à s'interroger

sur leur pratique de lecture de la Bible et à construire des lieux d'émergence de la
Parole de Dieu.

Marcel Dürrer

Bernard Gilliéron, Dictionnaire biblique, Aubonne, Editions du Moulin.
1985, 251 p.

«Depuis une vingtaine d'années, la recherche biblique déploie une intense activité.
Il convenait d'en rassembler les meilleurs résultats et de les offrir au grand public sous
une forme accessible». De ce point de vue, cet ouvrage est incontestablement le

bienvenu, puisqu'aucun travail de cette dimension n'a été fait en français depuis les fameux
Vocabulaire biblique (paru chez Delachaux et Niestlé en 1954) et Vocabulaire de théologie

biblique de X. Léon-Dufour (paru aux éditions du Cerf en 1966). Il faut donc
d'emblée reconnaître deux mérites à ce travail: celui de nous présenter de manière
concise une foule de renseignements et celui d'être accessible à toute personne, laïc ou



BIBLIOGRAPHIE 323

pasteur, désireuse d'approfondir encore sa lecture du texte biblique. — Pour chacune
des notions qu'il aborde, l'auteur donne une transcription du mot hébreu et grec
correspondant (une table des transcriptions se trouve en début de volume). Lorsqu'un seul

mot français peut servir de traduction à deux mots différents de la langue originale, et

lorsqu'il veut étoffer la richesse des significations d'un même terme, l'auteur se trouve
contraint de multiplier les renvois, au détriment de la lisibilité de l'ouvrage. Le fait
même d'aborder ce dictionnaire par le biais des équivalents français des termes hébreux
et grecs devait mettre l'A. en face de ce problème incontournable. Ainsi à l'article
«fidélité», on trouve les synonymes «fermeté et loyauté», qu'illustrent, entre autres,
I Sam. 26,23 et Ps. 37,3, où la TOB traduit le mot hébreu respectivement par « sincérité »
et par «sécurité»! — Les articles sont conçus de la façon suivante: ils présentent tout
d'abord quelques définitions du mot étudié, qu'ils illustrent par un certain nombre de
références bibliques; la plupart d'entre eux sont de surcroît envisagés dans le cadre des

expressions typiques dans lesquelles ils figurent habituellement, qui sont à leur tour
explicitées à l'aide de nouvelles citations. Puis, un certain nombre de «notes» viennent
compléter la notice: elles apportent un éclaircissement sur tel emploi particulier à tel
livre biblique, procurent une épaisseur théologique à la simple définition, ou fournissent
des éléments sur telle tradition historique dans laquelle le terme a joué un rôle important.

On peut d'ailleurs s'interroger sur les critères qui ont présidé au choix privilégiant
un aspect d'un mot au détriment d'un autre. Certes, comme l'a dit l'A. dans son

avant-propos, «le regret, peut-être, qu'éprouveront certains lecteurs d'y trouver trop de
choses compensera sans doute celui des autres qui n'en trouveront pas assez» (p. 6).
Cette élégante formule n'empêche cependant pas que l'on conserve certains regrets.
Pourquoi, par exemple, n'avoir pas mis en corrélation les notions de stérilité et de mort
(car dans la mesure où l'on survit dans ses descendants, la stérilité devient une affaire de

vie ou de mort pour la pensée vétérotestamentaire)? Comment parler de la «folie» en

renvoyant uniquement au NT quand on sait l'importance toute particulière que revêt
cette notion dans la littérature sapientale On aurait pu aussi relever le rapport étroit qui
existe entre la gloire de Yahvé et le temple, tant dans le document sacerdotal que pour
Ezéchiel, ce qui aurait pu faire l'objet d'une note. Le système des notes oblige certes à

faire des choix, mais il empêche aussi une vue d'ensemble, diachronique, de la «vie»
d'un mot à travers les diverses traditions bibliques de l'AT ou du NT. Ce n'était, il est

vrai, pas l'objectif de ce travail. Et c'est pourquoi l'on regrettera l'absence d'une
bibliographie, ainsi que de toute référence dans l'avant-propos à un quelconque autre ouvrage
d'un type semblable (comme par exemple les deux «Vocabulaires» cités plus haut),
références qui permettraient au lecteur d'approfondir sa recherche personnelle. Reste

que cet ouvrage remplit de façon tout à fait satisfaisante la tâche limitée qu'il s'était
proposée: fournir les outils indispensables à la compréhension du texte biblique.

François Rosselet

Hubert Bost, Babel. Du texte au symbole (Collection «Le Monde de la

Bible»), Genève, Labor et Fides, 1985, 268 p.

Le récit de Babel en Gn 11 est un texte qui mérite un intérêt particulier car il fait
partie de notre patrimoine culturel, sans être limité à celui de la théologie chrétienne.
«Babel» est devenu un symbole. Et c'est justement ce chemin «du texte au symbole»
que l'A. de cet ouvrage entreprend de retracer. Dans la première partie «Le texte de

Babel» (p. 12 ss.), H. Bost commence sa démarche par l'exégèse du texte. Il essaye de

déceler la «préhistoire» du récit de Babel en dialoguant avec des chercheurs
vétérotestamentaires (Gunkel, Westermann, Seybold; p. 22 ss.). D'après Bost, nous pouvons



324 BIBLIOGRAPHIE

distinguer trois motifs qui correspondent à trois couches littéraires du récit: d'abord le

récit de base (vv.2-4a.5.8b-9aa) qui a pour thème la construction de la ville et de la tour
el que l'A. attribue au Yahviste qu'il date en accord avec l'ancien consensus exégétique
au Xe siècle avant notre ère. Suivent deux ajouts, les vv.l.6.7.9aß qui sont caractérisés

par la thématique de la langue et les w.4b.8a.9b qui mettent l'accent sur la dispersion
des hommes (p. 38). Après une exégèse détaillée qui s'inspire beaucoup des commentateurs

juifs, la question du «sens du récit» est abordée (p. 76 ss.). Si on peut lire
Gn 11. 1-9 comme antipode de la vocation d'Abraham en Gn 12. il faut néanmoins être
conscient que cette lecture présente une réduction du récit de Babel. Car il ne va pas de
soi que l'intervention de Dieu soit à comprendre comme un châtiment. Gn 11 répond à

certaines questions d'ordre étiologique (diversité des langues, nom de Babel), mais il
reste énigmatique, il laisse certaines questions «ouvertes» (Quel est lc sens de l'entreprise

humaine? Comment faut-il comprendre l'intervention divine? p. 85). L'A. constate

alors que l'exégèse seule n'arrive pas à cerner toutes les dimensions du texte. Cette

première partie se conclut par deux annexes («De Babel à Babylone». p. 87 ss. : «Babel
et l'Epopée d'Enmerkar», p. 105 ss.) qui montrent l'enracinement de Gn 11 dans la

culture du Proche-Orient ancien. La suite est consacrée à la réception de Gn 11 dans le

monde judéo-chrétien. Bost nous montre comment Babel devient symbole («La
symbolique de Babel», p. 115 ss.). Dans la tradition juive comme dans la tradition
chrétienne jusqu'à la Réforme. «Babel» est métaphore pour l'hybris humaine, c'esl une

symbolique qui est caractérisée par la nostalgie de la situation d'avant Babel. Cette
nostalgie persiste au moment où le symbole devient «autonome» par rapport à la

théologie: Dante (p. 151 ss.) et les Utopistes (p. 157 ss.) cherchent à dépasser «la
malédiction de Babel» en rêvant d'une langue universelle, même si l'hébreu n'est plus
considéré comme la langue première, donnée directement par Dieu (Condillac. Rousseau,

p. 169 ss.). Avec la naissance des sociétés industrialisées s'opère un déplacement
de la symbolique. Des auteurs comme Dostoïevski et Kafka (p. 175 ss.) font référence à

Babel pour dénoncer le pouvoir totalitaire et l'idéologie de la technologie. G. Orwell
montrera dans «1984» l'absurde d'une langue universelle, décrétée par un pouvoir
totalitaire (p. 193). En analysant d'autres romans et poèmes contemporains. l'A. montre
que «Babel» est devenu un spectre, métaphore pour une logique que l'homme n'arrive
plus à contrôler. C'est donc la diversité, la situation d'après Babel qui prend une valeur
positive. Si Dieu apparaît encore dans cette symbolique (comme dans les poèmes de
P. Emmanuel, p. 199 ss.), il n'a plus besoin d'intervenir comme «deus ex machina», car
c'est l'action des hommes même qui va mener vers la catastrophe. Dans la troisième
partie, «Babel, texte et symbole en Théologie» (p. 207 ss.), Bost va essayer d'utiliser
toutes ces données par rapport à une herméneutique théologique en insistant avec
Tillich sur l'interaction entre «Bible», «lecteur (moi)» et «société» (p. 230 s.). En

prélude, l'A. nous montre les approches différentes de la théologie contemporaine
vis-à-vis de Babel: K. Barth, dont le traitement de Gn 11 dans sa «Dogmatique» se

caractérise par une polémique contre les «deutsche Christen», est héritier de la

symbolique «classique», nostalgique: le manque de Babel (l'unité perdue des peuples) est

pour lui comblé dans l'événement de la Pentecôte (p. 212 ss.). B. Anderson, représentant

la théologie de Princeton (p. 217 ss.), souligne par contre que l'humanité est créée

dans la diversité et reprend ainsi l'axiologie moderne, mais en même temps il banalise le

symbole «Babel» en parlant d'un «mélange ambivalent de créativité et d'anxiété».
J. Ansaldi propose une lecture inspirée par la psychanalyse (p. 222 ss.): Babel est vu
comme l'accession des hommes au statut de sujets. Par l'intervention du Dieu-Père, ils

sont obligés d'accéder à un discours réel, c'est-à-dire un discours partiel, sans prétention
à la totalité. Ces démarches différentes amènent Bosl à constater la «Mort du sens

unique». Il rappelle que pour Ricœur. lc symbole est caractérisé par la tension entre
«l'archéologie» et «la teleologie» (p. 233). Cette tension se retrouve dans lc récit de



BIBLIOGRAPHIE 325

Babel à cause des différentes possibilités d'identification: on peut s'identifier aux
hommes d'après la confusion des langues (symbolique classique) ou aux hommes
d'avant ou pendant l'entreprise (symbolique moderne). Cela signifie pour l'herméneutique

théologique qu'elle ne peut pas se contenterde lire Babel dans un schéma d'histoire
du salut par opposition à la Pentecôte. Car cela fait de Babel un symbole du passé, un
symbole mort (p. 238). Bost insiste fortement sur l'équivocité de Gn 11 : nous avons là
confusion de sens, mais aussi un surcroît de sens. Il faut donc dire adieu à l'idée qu'on
arriverait à dire tout sur le texte biblique, car le dynamisme qui est à l'origine du texte
même (celui-ci n'est pas un bloc erratique, cf. les couches et motifs différents qu'il
rassemble) se poursuit quant au sens, même si le texte est clos à un moment donné
(p. 244). D'où l'appel à la théologie à assumer le fait que son discours sera toujours
partial et partiel (p. 246). C'est un livre stimulant avec une démarche qui intéressera
tous les domaines de la théologie. Sans en déconseiller la lecture, on pourrait peut-être
regretter le style un peu trop «mémoire», notamment dans la première partie, des

coquilles surtout dans la transcription des mots hébreux et certains passages quelque
peu répétitifs.

Thomas Römer

Samuel Amsler, Les actes des prophètes (Essais bibliques, 9), Genève, Labor
et Fides, 1985, 94 p.

Si l'on disposait au sujet des actions dites «symboliques» des prophètes hébreux
d'études devenues classiques, telles que celles de G. Fohrer et de H. W. Robinson, une
bonne étude en français manquait depuis longtemps. Cette lacune est comblée grâce au
petit livre du professeur d'Ancien Testament de Lausanne. L'ouvrage a l'avantage de se

présenter sous la forme d'une étude alerte et accessible, mais qui se fonde (on le sent à

chaque page) sur une longue expérience exégétique. L'auteur analyse avec finesse la

trentaine d'actes «symboliques» des prophètes, qu'il préfère appeler avec raison actes

signifiants ou actes prophétiques, «en donnant à cette appellation un sens restrictif et en
la réservant à ce type d'actes-parlant ou de paroles-en-actes» (p. 17). Il s'agit bien dans

ces actes d'un «signe en action» qui témoigne du verbum visibile, de la Parole visibilisée
et finalement actualisée dans la personne du prophète (Osée) aussi bien que dans ses

actes. S. Amsler souligne avant tout l'aspect inédit, surprenant et non conventionnel de

ces actes démonstratifs, en porte-à-faux avec l'opinion, soit qu'ils annoncent le

jugement, alors que tous le nient, soit qu'ils anticipent le salut, tandis que tous désespèrent.
Renonçant à une présentation d'ordre chronologique ou canonique. l'auteur choisit
plutôt un ordre thématique, regroupant ces actions, souvent étranges, en sept chapitres :

1) l'analogie du geste et de la parole; 2) acte prophétique et action de Dieu (analogie
directe ou indirecte); 3) présent et avenir (aspect anticipateur de l'acte): 4) prophétie et

magie (où l'acte prophétique comme action publique est distingué d'un acte seulement

miraculeux, accompli en secret; on retiendra la belle formule: «A l'inverse de l'acte

magique qui entend agir du présent sur l'avenir, l'acte prophétique a pour but d'agir à

partir de l'avenir sur le présent», p. 52): 5) prophétie et morale (la transgression de la

Loi); 6) prophétie et provocation (où les analyses de Watzlawick sont utilisées, l'acte

relayant la parole quand le dialogue est entré dans un contexte de crise): 7) lc passage,

enfin, de l'acte lui-même au récit. Dans une conclusion très suggestive, les actes de Jésus

sont mis en parallèle avec ceux de ses prédécesseurs, puisque Jésus parle et agit en

paraboles. «Pour sa part, l'acte eucharistique de la fraction du pain, accompagné de sa

parole explicative, n'apparaît-il pas aussi comme un acte prophétique devenu acte

liturgique''» (p. 82). Quatre éléments sont soulignés: le caractère paradoxal de ces



326 BIBLIOGRAPHIE

actions, leur correspondance avec l'œuvre de Dieu lui-même, leur lien avec une Parole
qui toujours leur donne un sens, et enfin leur caractère unique. «On remarquera
qu'aucun prophète n'a répété l'acte accompli par un autre, avant lui» (p. 84). Et pourtant,

dans la même ligne de fidélité créatrice, les chrétiens sont appelés à faire preuve
d'une même lucidité et d'une même imagination, en osant accomplir dans telle situation
précise «de nouveaux actes prophétiques». L'auteur en donne plusieurs exemples: le

programme de lutte du Conseil Œcuménique des Eglises contre le racisme, le jeûne,
l'objection de conscience, gestes qui ne prétendent pas apporter de solution politique
aux problèmes évoqués, mais inscrivent le témoignage dans la réalité, y compris
corporelle, de l'existence. Ce beau livre, qui appelle à la réflexion et ouvre de nombreuses
perspectives (sur l'action des Eglises, le lien entre la parole et le corps, les sacrements,
etc.), s'achève utilement sur une bibliographie plus technique et commentée (p. 87-
89).

Henry Mottu

André Lemaire, Le scuole e la formazione della Bibbia nell'Israele antico
(Studi Biblici, 57), Brescia, Paideia Editrice, 1981, 131 p. (édition française:

Les écoles et la formation de la Bible dans l'ancien Israël, Fribourg,
1981).

On connaissait déjà André Lemaire par son ouvrage sur les Inscriptions hébraïques
(I, Les ostraca, 1977) et par divers articles de revues. La présente étude paraît pour la

première fois dans cette édition italienne. — L'auteur commence par examiner quelques
inscriptions fragmentaires paléo-hébraïques récemment découvertes dans lesquelles il
détecte des traces d'exercices scolaires. A partir de là. il cherche à établir une synthèse de

ce que l'on peut connaître du système scolaire israélite à l'époque des rois. Ensuite, il
pose la question de l'enseignement donné dans ces écoles et des textes qui y étaient
utilisés, tout en se référant à plusieurs passages vétérotestamentaires. Il en tire des

conclusions intéressantes quant à la formation de la Bible. — Lemaire est conscient du
caractère hypothétique de certaines considérations fondées sur des inscriptions
fragmentaires, qui demanderaient à être confirmées par de nouvelles découvertes épigra-
phiques. Mais, quoi qu'il en soit, on ne peut manquer d'être séduit par la lumière
originale qu'il porte sur le processus qui finit par aboutir à la constitution du canon
biblique.

Jean-Claude Margot

Felice Montagnini, // libro di Isaia, Parte prima (capp. 1-39) (Studi Biblici,
58), Brescia, Paideia Editrice, 19822, 259 p.

Il s'agit là d'une édition revue d'un ouvrage paru déjà en 1966. — Plutôt que de

rédiger un commentaire suivi des chapitres 1 à 39 du livre d'Esaïe, l'A. a préféré

regrouper les textes selon des thèmes précis: Esaïe et les événements politiques de son

temps ; le jugement porté par le prophète sur la situation religieuse, sociale et morale de

son peuple; la perspective messianique (centrée sur la prophétie d'Emmanuel); le

Seigneur juge et sauve; la vocation du prophète. — Dans un appendice, l'auteur traite des

divers problèmes rédactionnels posés par cette première partie du livre d'Esaïe.

Jean-Claude Margot



BIBLIOGRAPHIE 327

J. Alberto Soggin, Il profeta Amos. Traduzione e commento (Studi Biblici,
61), Brescia, Paideia Editrice, 1982, 197 p.

Avant d'être mis au point en vue de sa publication, le manuscrit de ce commentaire a
servi de base pour des cours donnés par l'auteur à l'Université de Rome, à la Faculté
vaudoise de théologie et à l'Institut biblique pontifical. — Le commentaire s'articule sur
trois éléments: une nouvelle traduction du texte hébreu, accompagnée de notes philo-
logico-critiques justifiant les options de la traduction, suivies elles-mêmes par une
analyse du message du prophète. — Bien que la bibliographie ne soit pas exhaustive, au
dire même de l'auteur, elle n'en est pas moins importante (à la fin de l'introduction, au
début de chaque section et dans les notes). — D'une valeur scientifique certaine,
l'ouvrage est dédié à l'Université de Lausanne, en reconnaissance pour le doctorat honoris
causa qu'elle a décerné au professeur Soggin en 1974.

Jean-Claude Margot

Otto Eissfeldt, Introduzione all'Antico Testamento, Vol. HI, Analisi dei libri
dell'Antico Testamento - 2, Brescia, Paideia Editrice, 1982, 439 p.

Martin Hengel, Ebrei, Greci e Barbari (Studi Biblici, 56), Brescia, Paideia
Editrice, 1981, 214 p.

Hans Walter Wolff, Studi sul libro di Giona (Studi Biblici, 59), Brescia,
Paideia Editrice, 1982, 168 p.

Il n'est plus nécessaire de présenter la célèbre Introduction à l'Ancien Testament
d'Otto Eissfeldt. Par conséquent, il suffira de dire que le présent volume a été traduit en
italien à partir de la 3e édition allemande, revue, de 1964. Il est consacré à l'analyse des

livres des prophètes postérieurs («grands» et «petits» prophètes), ainsi qu'à celle des

«Ecrits» (des Psaumes à Néhémie). — L'ouvrage de Martin Hengel a paru en édition
originale en 1976, sous le titre de Juden, Griechen und Barbaren. Aspekte der Helleni-
sierung des Judentums in vorchristlicher Zeit. En trois chapitres, l'auteur présente:
1. l'histoire politique et sociale de la Palestine, à partir d'Alexandre jusqu'à Antiochus
III (333 à 187 avant J.-C), 2. les divers aspects de l'hellénisation à l'époque du judaïsme,
3. la rencontre entre le judaïsme et l'hellénisme dans la diaspora et en Palestine. En

annexe, on trouvera, en plus d'une bibliographie, des tables dynastiques et géographiques

présentant de façon claire la situation politique à l'époque étudiée dans le cours du
livre. — Quant aux études sur Jonas, de Hans Walter Wolff, elles sont également
traduites de l'allemand (Studien zum Jonabuch, 1965 ', 19752). La version italienne a été

établie sur la 2e édition allemande, revue. L'auteur aborde successivement les problèmes

littéraires, historiques, théologiques et exégétiques présentés par le livre de Jonas.
On sait que H. W. Wolff est l'auteur du commentaire de Jonas paru dans la série du
Biblischer Kommentar (1977), ce qui suffit déjà à garantir la qualité et le sérieux des

présentes études. — Il faut louer les éditions Paideia, de Brescia, pour l'effort remarquable

qu'elles ont entrepris afin de mettre à la disposition du public de langue italienne
des ouvrages de premier plan dans le domaine des études bibliques.

Jean-Claude Margot



328 BIBLIOGRAPHIE

Théologie
contemporaine

Walter Kasper, Le Dieu des chrétiens. Trad, de l'allemand par Morand
Kleiber (Cogitatio Fidei, 128), Paris, Cerf, 1985, 470 p.

Comme dans le précédent livre de l'auteur publié aux éditions du Cerf (Jésus le

Christ, Cogitatio Fidei, 88), on trouvera dans celui-ci des vertus qui, ensemble, font de

l'ouvrage un instrument plus que précieux : information extrêmement vaste et provenant

de tous les âges, une mine de renvois aux Pères, un propos clair et toutefois nuancé,
une attitude œcuménique, une vision profonde des enjeux. «Le Kasper» devrait
rapidement s'imposer comme un classique pour tout ce qui touche à la question de Dieu
posée par la théologie contemporaine. Après un tableau de l'athéisme moderne et de ses

différentes expressions, la première partie du livre propose une réflexion fondamentale
sur les possibilités d'une connaissance naturelle de Dieu, sur la base de l'expérience
notamment. La deuxième partie aborde le message du Dieu de Jésus-Christ qui se révèle

comme Père, Fils et Saint Esprit; la partie pneumatologique est un des atouts de

l'ouvrage. Toute la troisième partie est consacrée à l'approfondissement du mystère
trinitaire qui est la forme chrétienne du monothéisme et la somme de tout le mystère
chrétien. L'auteur y amorce le dépassement de bien des querelles devenues aujourd'hui
incompréhensibles. Kasper fait le point. Il ne propose pas une nouvelle mode mais
milite plutôt pour un retour à la same doctrine (catholique), malgré le fait qu'il choisisse

un point de départ sotériologique pour accéder à la compréhension des formules de la

foi. «La révélation du mystère divin est la révélation du mystère de notre salut», dit-il
(p. 198). A propos de la trinité par exemple, il s'agit pour Kasper de réintégrer la doctrine
abstraite de l'essence divine à la révélation de l'essence concrète de Dieu et par là à la
doctrine de la trinité. L'auteur s'empresse pourtant de préciser que l'économie du salut
présuppose la question de l'économie naturelle. «L'auto-révélation trinitaire de Dieu
est la réponse transcendentale à la question que l'homme n'a pas seulement, mais qu'il
est: la question de Dieu» (p. 452). Il est vrai que la démarche même, tout comme
certains de ses développements, montrent l'importance de la théologie naturelle. Son
rôle est fonctionnel puisqu'elle doit démontrer la rationalité interne de la foi qui a son
fondement en elle-même. Le caractère raisonnable de la foi, s'appuyant sur la connexion
entre l'ordre créé et le salut reçu, parvient ainsi à mettre en doute les arguments qui lui
sont opposés (linguistiques par exemple). Du même coup elle s'autorise à tenter une
interprétation prophétique de la réalité. «La foi prétend posséder la raison et la fin
dernière de toute réalité et pouvoir pour cela par sa lumière amener la lumière de la
création à son plein éclat. » Programme audacieux et peut-être pas toujours conscient de

ses limites et de la faiblesse de la foi? Il est inévitable que la traduction, généralement
bonne, n'arrive pas toujours à éveiller le goût de la lecture. On regrette certaines erreurs
ou lacunes dans les notes, par exemple: traductions de livres cités en allemand pas

toujours indiquées ; noms cités dans l'index ne se trouvant pas dans le texte ou les notes.
Ce sont là des faits tolérables. Le lecteur sera plus que récompensé s'il désire aborder, à

travers ce livre, une synthèse sur le problème de Dieu.

Klauspeter Blaser

Jacques Delesalle, Tran van Toan (Centre interdisciplinaire de l'Institut
catholique de Lille), Quand l'amour éclipse Dieu. Rapport à autrui et

transcendance, («Théologies»), Paris, Cerf, 1984, 249 p.

Ce travail s'étonne de ce que la rencontre des personnes, l'amour, n'ait guère été

considérée jusqu'ici comme une ouverture au Transcendant. Il va tenter de l'expliquer



BIBLIOGRAPHIE 329

et d'y remédier. Et. pour ce faire, il part de la constatation que la Transcendance divine a

précisément trouvé dans l'amour un substitut, pour beaucoup de nos contemporains:
c'est par lui qu'ils découvrent un sens à leur vie. A partir de là, n'y a-t-il pas moyen de
redresser la situation et d'aboutir à une synthèse de l'horizontal et du vertical? 1. De
Montaigne à Hegel, en passant par Descartes, Spinoza et Kant, en fonction de la prise
d'autonomie progressive de la raison, on nous décrit les diverses figures de cet amour
qui «éclipse Dieu» en prenant sa place. Ce cheminement mène tout droit à l'athéisme
que Feuerbach incarne. (La référence à Dieu joue-t-elle un rôle comparable chez
Spinoza et chez Kant? Et la raison, qui veut tout expliquer chez le premier et qui se trouve
frappée d'humilité chez le second? Quel est le vrai père de l'athéisme? Il nous paraît
pour le moins téméraire de donner une responsabilité prépondérante à Kant!) 2. Chez
Feuerbach, l'amour devient la seule transcendance, et on se demande comment une telle
philosophie de l'intersubjectivité n'a pas réussi à ouvrir le JE humain au TU divin.
L'athéisme de F. vient plus de son idéalisme que de son matérialisme: c'est lui qui le

conduit à une anthropologie fermée et abstraite puisque le «genre humain» est en
définitive ce qu'il convient d'aimer en l'autre. L'idéalisme trouve ses limites dans la
réalité du rapport à autrui. Lorsque l'autre se réduit à la manifestation du genre humain,
il perd son altérité et n'est pas reconnu comme personne. Une véritable ouverture à

autrui est une condition préliminaire à l'ouverture au Dieu chrétien. 3. Pour dire le

Transcendant dans l'amour, son signe, il faut adopter un langage analogique et personnaliste,

ainsi qu'une méthode ascendante. Notre époque a redécouvert le droit à la

différence de l'autre; on y laisse être l'autre, on fait confiance à la liberté. Alors, dans la

rencontre de l'autre apparaît «l'influx intersubjectif» (Lévinas) créateur qui est ce

«plus» de la rencontre, qui fait signe vers Dieu. Dès lors, l'homme en relation nous
instruit sur Dieu: le lien à autrui peut être image de Dieu, comme on le voit dans la
conscience qu'ont d'elles-mêmes les premières communautés chrétiennes, dans Israël,
portion d'humanité où Dieu se révèle. L'éthique biblique est accès au vrai Dieu dans le

sens du partage entre personnes divines (trinité). — Les résultats de cette enquête
paraissent bien minces: on ne voit pas en quoi ils permettraient une «remontée» de

l'expérience contemporaine de l'amour vers la Transcendance. C'est que, d'une part,
cette expérience dans son caractère commun n'est jamais analysée et problématisée. que
de l'autre, les arguments ultimes de la démonstration s'appuyent sur des éléments

bibliques dont on peut à coup sûr dire qu'ils reflètent la réaction à la Révélation de la

Transcendance (pétition de principe). De plus, ces éléments masquent le plus souvent
les réalités vécues : p. ex. l'amour dans les premières communautés chrétiennes n'est pas
une donnée univoque et générale de leur expérience, comme on le sait autant par une
simple lecture des épîtres que par les travaux plus récents sur les origines du christianisme

primitif.

PlERRE-LuiGI DUBIED

Paul D. Hanson, L'Ecriture une et diverse. Interprétation théologique, traduit
de l'américain par Jean-Pierre Bagot (Lectio divina, 122), Paris, Cerf, 1985,

178 p.

Paul Hanson, professeur à la Divinity School de l'Université de Harvard, se donne

pour tâche dans ce livre de penser la diversité de l'Ecriture (titre original infléchi en

français: The Diversity ofScripture. A Theological Interpretation. 1982). sans la réduire à

une unité appauvrissante et dogmatique, ni l'émietter en une juxtaposition de témoignages

disparates. Pour ce faire, l'auteur étudie deux types de «polarité» (le terme
anglais polarity aurait dû être maintenu et non pas rendu par «antagonisme», malgré les



330 BIBLIOGRAPHIE

explications du traducteur) : a) la polarité entre le roi et le prophète, ce qui conduit à la

relation entre «structure» et «réforme»; b) la polarité entre le visionnaire apocalyptique

et le prêtre pragmatique, avec la tension entre «vision» et «révision» ou pragmatisme.

On appréciera, dans le chapitre 2 où la première polarité est examinée, la longue
méditation sur la royauté en Israël, l'auteur estimant qu'il faut toujours maintenir la

tension « structure » /« réforme » pour survivre et rester fidèle à la promesse de Dieu. Les

prophètes classiques sont à la fois des réformateurs et des réalistes (voir Esaïe); ils sont
en somme, au meilleur sens du terme, des réformistes. Une question cependant: n'y
eut-il pas des rois explicitement réformateurs, tel Josias par exemple, et, à l'inverse, des

prophètes constructeurs de la structure, tels Esdras et Néhémie? Appliquer mécaniquement

la structure aux seuls rois et la réforme aux seuls prophètes paraît donc ici et là un

peu schématique. La seconde polarité «apocalyptique»/«pragmatisme» est abordée
dans le chapitre 3, où l'auteur de The Dawn ofApocalyptic, 1979, donne toute la mesure
de son talent. Le passage sur «les racines bibliques de l'apocalyptique» (p. 69-81) est à

retenir spécialement. Hanson voit dans ce courant une eschatologisation de la structure,
ce qui donnera le messianisme, ainsi qu'une transposition des problèmes historiques en

visions cosmiques (bonne formule : «L'origine du problème est cosmique, et la solution
doit donc être cosmique ; on n'attend plus rien de l'intervention humaine dont se servait
jadis Yahvé», p. 78); mais, négativement, l'apocalyptique aurait contribué à supprimer
la tension entre vision et action, «en se réfugiant dans la pure vision» compensatrice,
celle-ci ne s'accompagnant plus d'une mission dans l'histoire, comme dans la prophétie
classique. L'apocalyptique, éthique de pure conviction et non de responsabilité, pour
utiliser une autre terminologie? Question: lorsqu'on lit Apocalypse 1 à 3, avec la vision
du Christ qui inaugure un dire prophétique adressé aux sept Eglises, peut-on vraiment
décrire encore l'apocalyptique comme une fuite? Il est vrai qu'il s'agit là d'une
réinterprétation chrétienne, mais on peut quand même se demander si là aussi le schématisme

ne guette pas l'exègète. Après avoir prolongé ces perspectives, ou plutôt ces

«trajectoires» (relevons au passage les mutations de vocabulaire: on parle plus
aujourd'hui de «trajectoire» que d'histoire, plus de «polarité» que de dialectique, plus
de «diversité» que d'unité) dans «l'interprétation messianique de la mission de Jésus»

(chapitre 4), où Jésus apparaît à la fois comme roi et prophète grâce à la médiation de la

figure du Serviteur souffrant, Hanson consacre la fin de son livre à la question délicate
a) de la «reformulation des symboles bibliques» dans notre contexte actuel (chapitre 5)

et b) de « l'incarnation de la Parole divine dans l'action » au sein de la mission de l'Eglise
aujourd'hui (chapitre 6). Dans cette «bataille des symboles» autour du Dieu guerrier et

vengeur des opprimés, de la Terre Mère des féministes, du Jésus Noir de théologiens
comme James Cone (bonne page sur celui-ci, ce qui est à relever, p. 116), etc., il faut
selon l'A. respecter l'intégralité du message biblique un et divers, ne pas confondre
traduction (qui doit demeurer fidèle au texte reçu sans l'expurger) et interprétation et
discerner entre vrais et faux symboles. En outre, Hanson voit lucidement que si nous
sommes parfois gênés par l'agressivité des contestataires, il ne faut pas oublier que pour
la majorité des chrétiens, c'est-à-dire ceux et celles du Tiers-Monde, la vie est
expérimentée comme ténèbres et le jour comme nuit, de sorte que les écrits apocalyptiques
pour eux et donc pour nous restent d'actualité. «Manifestation du dynamisme de la

transcendance», maintien des polarités fécondes, refus de niveler «la tapisserie» biblique

(p. 119), bien heureusement multiforme, en une seule idéologie, «théologie du
dépouillement» enfin pour nous privilégiés, telles sont les grandes convictions de cette
œuvre honnête et sans facilités.

Henry Mottu



BIBLIOGRAPHIE 331

Virginia Fabella, Sergio Torres (éd.), Irruption ofthe Third World. Challenge

to theology, Maryknoll, New York, Orbis, 1983, 280 p.

Virginia Fabella, Sergio Torres (éd.), Doing theology in a divided world,

Maryknoll, New York, Orbis, 1985, 215 p.

Fondée en 1978, l'Association œcuménique des théologiens du Tiers-Monde (EAT-
WOT) se réunit régulièrement et marque par la publication de ses travaux l'essor de ces
courants théologiques que d'aucuns estimaient passagers. Ainsi, en août 1981, se tint à la
Nouvelle-Delhi (Inde) la cinquième conférence de ces théologiens; elle avait pour
thème d'étude l'essor et le développement de la contextualisation de la théologie dans
divers continents. Il s'agissait en fait de tirer un premier bilan depuis la création de

l'Association, et cela afin de préparer la sixième réunion — qui eut lieu à Genève (Suisse)
en janvier 1983 — où pour la première fois, un dialogue avec les théologiens du Premier-
Monde devait être noué. Si l'on pouvait entre autres y noter la présence de Georges
Casalis et Johann B. Metz, aux côtés des membres d'EATWOT, on regrettera que des

théologiens plus réservés à ces nouveaux courants n'aient été invités. Néanmoins, cette
conférence marque une importante étape dans la réflexion commune où désormais les

catégories culturelles et religieuses ont autant de poids, dans l'analyse de la réalité, que
les catégories politiques et économiques. Toutefois, si de nombreuses divergences
subsistent, une sorte de consensus s'est établi pour dénoncer le système capitaliste dont les

fruits sont mortifères. Il est intéressant de relire à cet égard la contribution du Professeur
Metz qui paraît révélatrice d'une mutation de la théologie européenne. A Genève, le

dialogue entre théologiens du Tiers-Monde et du Premier-Monde n'a fait que
commencer. Il se pourrait qu'il constitue un «signe de la présence de l'Esprit de Dieu dans

notre monde divisé et une raison d'espérer», comme le suggère le document final qui est

précédé des textes liturgiques qui rassemblaient dans l'unité l'ensemble des participants.
Certainement, deux documents-témoins!

Serge Molla

Donal Dorr, Spirituality and justice, New York, Dublin, Gill and Macmillan,

1984, 260 p.

L'auteur, prêtre irlandais et missionnaire en Afrique puis en Amérique latine,
s'attaque à un dilemme fort bien connu avec une compétence à la fois pastorale et
académique. Spiritualité et justice sont des notions centrales dans les préoccupations des

chrétiens aujourd'hui, mais elles sont aussi des thèmes controversés et des sujets de

désaccord. D'un côté, certains éléments de la spiritualité traditionnelle ou contemporaine

semblent favoriser la passivité face aux problèmes du monde et l'évasion dans

l'irréel. D'un autre côté, l'engagement pour lajustice sociale est souvent incapable de

supporter frustrations et angoisses ; les défenseurs d'un tel engagement sont menacés palle

vide spirituel et émotionnel qui s'empare d'eux. L'auteur entend corriger l'une cl
l'autre de ces défaillances. La quête de ce livre soulignant aussi bien les aspects personnel
et interpersonnel que politique de la foi chrétienne, s'inscrit donc dans un courant actuel
et déjà présent des deux côtés. A la différence de bien d'autres tentatives. D. Dorr est très

conscient de son propre contexte et très informé des revendications exprimées par le

Tiers Monde. C'est pourquoi il plaide fermement pour une transformation de la société

par «les valeurs du Royaume» (unité, sécurité, justice, travail, production) et donc une

approche autre de la politique, de l'économie, de la théologie et de l'Eglise. La mise en

évidence de la solidarité avec les pauvres n'empêche pas l'auteur de consacrer deux

chapitres de son livre à la prière. Importants pour l'ecclésiologie et la missiologie. ils

sont de lecture facile. „Klauspeter Blaser



332 BIBLIOGRAPHIE

Allan Boesak, Black and reformed. Apartheid, liberation and the Calvinist
tradition, Maryknoll, New York, Orbis Books, 1984, 167 p.

Allan Boesak, Walking on thorns. The call to Christian obedience (The Risk
Book series), Geneva, WCC, 1984, 65 p.

Ces deux recueils font entendre avec plus d'insistance que précédemment la voix
d'un des théologiens noirs d'Afrique du Sud. Ecrits entre 1974 et 1983, les textes
regroupés sous le titre «Noirs et Réformés» soulèvent la question cruciale de la
libération dans ce pays où règne l'apartheid, libération tant politique que religieuse, pour
que tout homme puisse accéder à son humanité. Il est clair que les réflexions de l'auteur
sont influencées par celles de ses collègues noirs-américains tel James H. Cone, sans
toutefois atteindre la profondeur de réflexion de celui-ci. Et il est intéressant de lire à cet
égard le court essai de l'auteur intitulé «Garder la foi: réflexions sur la censure des

ouvrages de Black Theology en Afrique du Sud». Aujourd'hui, il est possible que
l'engagement concret n'offre pas le luxe de rédiger systématiquement une théologie
noire d'Afrique du Sud. Néanmoins, celle-ci s'élabore dans ces textes prononcés à

diverses occasions, se dit à travers des prédications, comme l'atteste le second recueil
dans son intégralité. Ainsi les écrits d'Allan Boesak et ceux de Desmond Tutu constituent

de courageux témoignages dénonçant l'hérésie de l'apartheid et ouvrant des
chemins d'espérance.

Serge Molla

Mgr Desmond Tutu, «Prisonnier de l'espérance». Présentation et choix de

textes par Bruno Chenu, Paris, Le Centurion, 1984, 157 p.

En octobre 1984, le Prix Nobel de la paix a été décerné à l'évêque anglican noir
d'Afrique du Sud, dont un recueil de textes, allant de 1973 à 1983, est ici publié.
Complétés par une bibliographie et des repères chronologiques, aucun de ces textes n'est
inédit, mais ils constituent, ainsi rassemblés, une bonne introduction à ce qu'il faut
entendre par « théologie noire » et « apartheid » en Afrique du Sud. Il est à espérer qu'une
bonne étude de la pensée de ce leader religieux paraîtra bientôt.

Serge Molla

Leonardo Boff, Chemin de croix de lajustice («L'Evangile au XXe siècle»),
Pans, Cerf, 1984, 83 p.

Alors que souvent l'on accuse les théologies de la libération de manquer de
spiritualité et de n'être que politiques, ce petit ouvrage vient témoigner du contraire. Chaque
méditation des quinze slations évoque un chemin de croix, tourné vers le Jésus
historique, et de justice, tourné «vers lc Christ de la foi qui aujourd'hui continue sa passion
dans les frères qui sont condamnés, torturés et morts pour la cause de lajustice». C'est
dire que tout au long de ces pages sourd la souffrance du peuple brésilien, un cri qui
devient sous la plume de Boff« prière théologique». Un profond exercice de spiritualité
d'Amérique latine à (re)lire et méditer!

Serge Molla


	Bibliographie

