
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 36 (1986)

Heft: 2: Le sens de la Réforme : réflexions protestantes et catholiques

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 118 (1986), P. 197-217

BIBLIOGRAPHIE

Gerald M. Browne, Griffith's Old Nubian Lectionary (Papyrologie Castroc- Histoire de
taviana), Rome/Barcelone, Biblical Institute Press (Rome), 1982, 89 pp. la théologie

La Deutsche Staatsbibliothek de Berlin-Est conserve quelques pages d'un lection-
naire en langue nubienne ancienne qui est l'un des rares documents à avoir survécu dans
cette langue. La date du fragment ne se situe «pas avant le IXe siècle» (p. 20). Il contient
les leçons des épîtres et des évangiles pour le 20-26 décembre. La présente édition réunit
le texte (huit planches très claires), sa transcription assortie d'une traduction (avec le
texte grec emprunté à Nestle-Aland) et un commentaire très détaillé. Si ce dernier
apporte au spécialiste une information précieuse, le non-spécialiste se félicite de s'initier
à un champ de recherches où tout n'a pas encore été dit. En plus, il participe indirectement,

à travers ce lectionnaire, à la vie culturelle d'une ancienne Eglise chrétienne
hélas disparue.

Carl-A. Keller

Nahmanide, La Dispute de Barcelone, «Les dix paroles.» Lagrasse, Verdier,
1984, 100 p.

En juillet 1263, à Barcelone, durant quatre journées, devant le roi d'Aragon, Rabbi
Moïse ben Naham est confronté aux plus illustres docteurs de l'Eglise. La dispute va
essentiellement porter sur la question de savoir si Jésus était réellement le Messie. Le
Messie est-il déjà venu ou doit-il venir? De la réponse à cette question dépend toute la
foi des chrétiens et tout le sens de l'attente des Juifs. Le point choisi est donc bien
absolument central, si bien que les enjeux sont multiples dans cet affrontement. Ce texte
est un exemple de dialectique, de haute intelligence et de culture. Mais, dès les premières
pages, le lecteur a compris que cette dispute, quant à l'essentiel (si l'essentiel est une
réconciliation ou un respect des différences en dehors du jeu du pouvoir), sera vaine :

chacun restera sur ses positions. Et si, comme l'affirme Nahmanide, «il est évident que
l'homme n'a pas foi en ce dont il n'a pas connaissance», on peut aussi penser que toute la

connaissance possible ne changera rien aux convictions et que la foi n'est pas plus une
affaire de convictions que de simple connaissance. Il est tout aussi évident que ce texte
comporte un intérêt non seulement théologique, mais historique. Car, à travers cette
dispute, apparaît la position encore tolérante du roi d'Aragon, mais aussi, bien sûr, la

situation précaire des Juifs, livrés au bon vouloir des autorités. Les deux bulles du pape.
Clément IV, qui ont été annexées à cette édition, ainsi que d'autres textes se référant à

cette dispute, montrent bien à la fois l'importance politique de cette dispute de Barcelone

et le poids de Rome et de son pouvoir sur les princes. C'est donc aussi tout un aspect
du pouvoir, tel qu'il va se développer contre les Juifs, qui est sous-jacent à ce moment
intellectuel. Un commentaire d'Esaïe 52-53 par Nahmanide permet encore de préciser
les diverses positions et leur caractère irréconciliable. Soulignons que ce texte est

excellement présenté, commenté, traduit par E. Smilévitch. Un instrument de travail
précieux donc à maints égards.

Michel Cornu



198 BIBLIOGRAPHIE

Paul Lachance O. F. M., The spiritual journey of the Blessed Angela of
Foligno according to the memorial ofFrater A, Roma, Pontificum
Athenaeum Antonianum, 1984, 416 p.

Un religieux franciscain du Canada, le P. Paul Lachance, nous donne un beau livre
sur la Bienheureuse Angele de Foligno. Cette mystique ombrienne de la seconde moitié
du XIIIe siècle (12857-1309) était déjà connue par les études et les publications de textes
du P. Paul Dancœur en 1926, et du P. M. J. Ferré en 1927 et par les travaux de Mgr
Borgoncini-Duca. Mais l'ouvrage du P. Lachance est enrichi de découvertes récentes : la

connaissance plus exacte du milieu des Spirituels auquel se rattache Angele, une
compréhension plus nuancée de la situation de la femme dans la société religieuse d'alors et
l'existence de courants d'idées et d'influences mystiques entre les Flandres et l'Ombrie.
On peut noter aussi la persistance d'un courant dionysien, transmis par saint
Bonaventure, à la piété franciscaine. Contemporaine de Dante qu'elle n'a d'ailleurs pas

connu. Angele est, comme lui, saisie, au milieu de sa vie, par un trouble profond. Elle
aussi traversera la «selva oscura». Riche bourgeoise, entourée d'une famille florissante,
elle découvre la nullité de sa vie religieuse et en est tourmentée. Foligno est proche
d'Assise et le souvenir de saint François reste vivant. L'exemple, semble-t-il, de Pietro
Cresci, l'un de ses compatriotes, qui abandonne biens et titres pour se vouer à la

pauvreté la plus stricte, impressionne Angele. Pour elle aussi, la voie à suivre serait
l'abandon de ses richesses mais, dans sa situation, un tel geste est impossible. La mort la

délivre de sa mère, de son mari, de ses fils. Cette libération douloureuse ne rend pas la

tâche du dépouillement plus facile. Angela l'entreprend, malgré le blâme de ses voisins
et des luttes intérieures incessantes qui la rapprochent de Dieu et du Christ crucifié. Au
cours d'un pèlerinage à Assise, en automne 1291, Angele est saisie d'une extase à la suite
de laquelle elle éclate en lamentations et en pleurs qui scandalisent quelques frères
franciscains. Angele est chassée de la basilique de St. François. C'est pourtant l'un de ces

mêmes religieux qui, l'année suivante, devient le confesseur et le secrétaire d'Angèle.
Etonné par les expériences spirituelles qu'elle a traversées, frère Arnaldo note, dans un

gros cahier «ce que lui révèle la fidèle du Christ». Entreprise délicate car les frères
d'Assise se méfient de cette pénitente (spirituels et communauté franciscaine sont en

lutte, el les soupçons d'hérésie sont virulents). Arnaldo scrute les déclarations d'Angèle
avec rigueur et celle-ci exige de son confesseur une fidélité sans reproche à ce qu'elle lui
dicte. Le dialogue s'achève à la mort d'Arnaldo, en 1300. Les témoignages recueillis
après lui sont moins vivants et moins nets. Pendant les dernières années de sa vie, (elle
meurt le 3 janvier 1309), Angela ne parle plus guère de ses visions. Par contre, elle

devient la mère spirituelle d'un groupe de gens pieux à qui elle écrit quelques lettres. Le

plus célèbre du groupe, Ubertin de Casale, se fera l'avocat des Spirituels persécutés. Il a

laissé, dans 1'Arbor crucifixae Vitae Jesu, un magnifique éloge d'Angèle. Sans dédaigner
le culte de la Vierge et des Saints, la piété d'Angèle s'adresse surtout au Christ crucifié.
L'amour de Dieu pour ses créatures est, pour elle, la réalité suprême. Mais si profonde
que soit son assurance en Dieu, Angela connaît la nuit dionysienne, les ténèbres de la

«docta ignorantia» et celles des abandons momentanés de Dieu. La confession de cette
humble Ombrienne prend ainsi une grandeur qui la distingue d'autres écrits franciscains.

Lydia von Auw

Neal Blough, Christologie anabaptiste. Pilram Marpeck et l'humanité du

Christ (Histoire et Société, n° 4), Genève, Labor et Fides, 1984, 280 p.

L'historiographie de la Réforme a trop privilégié les grandes figures — Luther,
Calvin, Zwingli — et les événements les concernant. Il y a peu que le champ s'est élargi :



BIBLIOGRAPHIE 199

le protestantisme a pris concience qu'il y eut. au même siècle, une «Réforme catholique»;

et, depuis quelques décennies, une autre «aile» de ce grand courant réformateur
retrouve sa place historique, celle dite de la « Réformation radicale» (G. Williams) ou de

« l'aile gauche de la Réformation » (H. Fast). Le mouvement anabaptiste fait partie de ce
courant et les travaux se sont multipliés à son sujet, jetant par là un éclairage nouveau
sur bien des aspects de la Réforme comme telle. Ainsi des Actes anabaptistes
strasbourgeois. édités par MM. Krebs et Rott. des études de différents colloques, tenus, entre
autres, à Strasbourg sur le sujet, ou encore des publications éditées par Marc Lienhard
dans la Bibliotheca Dissidentium — toute une documentation de sources et d'analyses,
propre à rendre la parole à une foison d'hommes et d'écrits, témoins de la diversité et des

antagonismes, humains et théologiques, de ce tourbillon religieux de la première moitié
du XVIe siècle. Le livre de N. Blough permet au public francophone de découvrir les

principaux faits et écrits de ce théologien anabaptiste laïque que fut Pilgram Marpeck.
né en 1495. mort en 1556, et qui. de 1528 à 1532. séjourna à Strasbourg, alors lieu
d'accueil de quantité de réfugiés politico-théologiques! Issu d'un travail de thèse de
doctorat de 3e cycle, l'ouvrage présente la pensée de Marpeck par rapport au mysticisme,
à la théologie du Moyen Age et à celles des réformateurs. Après une description des

principales étapes de sa vie et de ses écrits (chap. 1 il analyse les idées dominantes de ce

théologien original, à la fois anabaptiste et antispintualiste. tel qu'il apparaît dans ses
traités (chap. 2 à 5) et dans ses lettres (chap. 6). Or. c'est la christologie qui révèle
l'originalité du personnage: insistant sur l'humanité du Christ, il voit en elle le seul
chemin de connaissance possible de Dieu; bien plus: les cérémonies de l'Eglise (baptême,

cène, prédication, discipline, éthique) deviennent la prolongation de cette
incarnation, si bien que la vie de l'Eglise remplit, dans l'histoire, le rôle de l'homme Jésus

lorsqu'il était sur terre. Citant, en traduction française, bon nombre de textes, N. Blough
met très bien en évidence cette christologie aux accents très luthériens et engendrant une
ecclésiologie si curieusement sacramentelle. Et ce n'est pas la moindre ironie du sort
mouvementé de cet homme que ce soit justement Bucer. lui aussi le défenseur d'une
ecclésiologie à la limite du sacramentel, qui ait provoqué son expulsion de Strasbourg en
1532, sous prétexte qu'il était trop entêté dans ses idées et prêchait un style de vie trop
strict! Mais N. Blough montre aussi les différences théologiques séparant les deux
hommes, dans leur ontologie et leur conception de l'histoire. De telles différences
n'existaicnt-elles pas entre les réformateurs eux-mêmes? Il eût été intéressant de suivre
un bout cette piste: pourquoi des christologies proches (ici entre Luther et Marpeck)
provoquent-elles néanmoins des ruptures, alors que d'autres, à la limite de la divergence
(comme entre Luther et Bucer) pouvaient-elles ne pas empêcher les rapprochements —

au moins le temps d'une «Concorde»? Lc poids de l'ecclésiologie serait-il plus fort que
celui de la christologie dans l'histoire de l'unité et de la division de l'Eglise? Deux
appendices (les 29 articles résumant la confession de foi de Marpeck, et des extraits de
trois de ses lettres) complètent le volume, ainsi qu'une bibliographie et un index fort
utiles.

Gottfried Hammann

Elsie Anne McKee, John Calvin. On the Diaconale and liturgical almsgiving
(Travaux d'Humanisme et Renaissance, n° CXCVII), Genève, Droz, 1984,

309 p.

Voici une importante contribution au problème, historique et théologique, du
diaconat dans les Eglises réformées de tradition calvinienne, qui démontre les fondements,
tant liturgiques et éthiques que religieux et civils du service diaconal dans la théologie du



200 BIBLIOGRAPHIE

réformateur genevois. Dans la première partie (consacrée à la dimension culturelle de la

caritas, sous la forme de l'offrande), E. A. McKee fait l'inventaire des travaux consacrés
à la liturgie dans l'œuvre de Calvin ; elle stigmatise aussi bien ceux qui, comme Richard
Paquier, ont voulu dénoncer l'improvisation du réformateur en la matière — «cette
sorte d'improvisation qui constitue la tradition culturelle de presque toutes les Eglises
réformées»! — que ceux qui surévaluent l'importance de la liturgie dans sa pensée. Le

chap. Il analyse le rôle de l'aumône dans le culte réformé du XVIe siècle, en droit et en

pratique, et plus spécialement le lien entre l'offertoire de la messe traditionnelle et

l'offrande du culte réformé, appelée à rendre à cet offertoire, tronqué au fil des siècles, sa

signification primitive d'expression caritative. Telle serait l'importance liturgique de

l'offrande: rendre à la charité sa place cultuelle. C'est l'Eglise primitive, considérée

comme exemplaire, qui aurait déterminé ce lien entre culte et offrande. Après un
troisième chapitre, étudiant les effets ecclésiologiques de l'exégèse bucérienne et
calvinienne d'Ac. 2, 42 (la diaconie conçue comme un ministère consacré), on en vient ains'

tout logiquement à la deuxième partie de l'ouvrage : le diaconat. En tenant compte avec
minutie des études déjà faites sur le sujet, l'auteur analyse les particularités historiques
de l'entraide au XVIe siècle; l'exemple genevois sert d'illustration aux principales
caractéristiques mises en évidence dans le domaine de l'assistance, séculière et ecclésiale.

Ainsi s'éclaire la place que le diaconat aurait dû prendre dans la réalisation de la

conception pluraliste des ministères, chère à Bucer et Calvin, et déduite par eux de

l'exégèse des Actes et des Epîtres pastorales. Là encore, la structure des deux premières
parties de l'ouvrage est strictement symétrique, et les chap. VI à IX reprennent en détails
l'histoire de l'exégèse bucérienne et calvinienne de quatre textes typiques : Ac. 6, 1 -6 et la

conception ministérielle du diaconat, par imposition des mains et ordination ; ITim. 3,

8-13 et l'importance de ce ministère, considéré comme constitutif de la mission de

l'Eglise; Ro. 12,8 et l'utilisation théologique surfaite, chez les deux réformateurs, en

faveur de l'entraide comme ministère; le dernier groupe de textes permet d'éclairer la

conception théologique que Calvin avait du diaconat féminin. Dans cette deuxième

partie apparaissent dès lors les interférences entre le service diaconal aux mains de la cité

et la diaconie basée sur la théologie biblique, pour constater la difficile concordance
entre les deux, notamment pour ce qui est du diaconat féminin, victime d'une
inapplication due, selon Elsie McKee, aux «pressions culturelles apparemment trop fortes»

(p. 222). La troisième partie prolonge la réflexion: c'est la théologie biblique qui fonde,

chez Calvin, l'unité entre l'entraide diaconale et l'entraide liturgique d'offrande. La mise

en corrélation des thèmes théologiques propres à ce sujet (officia caritatis, pietas,
justitia, Evangile et Loi, exercitia pietatis, etc.), dans leur résonance à la fois éthique et

liturgique, met en lumière la manière dont la «caritas» (et donc la seconde table de la

Loi) a, pour Calvin, une portée théologique double, liturgique et cultuelle d'une part,

diaconale et sociale de l'autre. Double aspect qui se répercute sur la pratique même du

ministère de diacre. — L'ouvrage d'E. McKee vient à son heure: par son analyse et ses

conclusions, il éclaire l'actuel débat sur la spécificité du ministère diaconal dans la

perspective calvinienne — et dans les Eglises réformées de Suisse romande en particulier.

Que, dans cette optique, le diaconat soit un ministère à ordonner au même titre que

le pastorat, c'est dans la théologie biblique du Genevois et dans son interprétation
positive de la Loi que s'en trouvent les raisons. Peut-être eût-il été intéressant de

mentionner, sans pouvoir y entrer, les questions parallèles que ce débat ne manque pas

de soulever quant au sens même du pastorat. Une bibliographie bien élaborée et un

index de noms de personnes complètent le travail, de même qu'un appendice sur le

vocabulaire regroupé autour du concept d'«amour». Malgré la clarté du plan et les

fréquentes conclusions intermédiaires, un index de mots matières eût été utile.
Soulignons enfin la belle présentation et la typographie soignée de ce livre qui joint ainsi, pour
le lecteur, l'agréable à l'utile. Gottfried Hammann



BIBLIOGRAPHIE 201

Patrick Le Gal, Le droit canonique dans la pensée dialectique de Jean Calvin,

(Studia Friburgensia. Travaux publiés sous la direction des Dominicains

Professeurs à l'Université de Fribourg, Suisse. Nouvelle série, 63.

Sectio canonica, 3). Fribourg, Editions Universitaires, 1984, 189 p.

On peut définir lc droit canonique comme étant constitué des lois ecclésiastiques
dont l'observance — les « œuvres » — est nécessaire au salut. L'auteur s'est fixé pour but
de rechercher les «conditions de possibilité d'une théologie du droit canonique dans la
pensée de Calvin» (p. 10). Disons d'emblée que M. Le Gai admet pratiquement dans ses

conclusions la possibilité d'une telle théologie. — Il commence par montrer que Calvin
n'a jamais rejeté l'acquis de ses années de formation. Au collège de Montaigu. Calvin
aurait essentiellement été marqué par l'enseignement nominaliste de John Maïr. Il en
aurait retenu le «volontarisme» — l'accent mis sur la toute-puissance de Dieu et la
distinction entre «potentia absoluta» et «potentia ordinata», et surtout l'idée que
l'homme par sa raison est radicalement incapable de découvrir l'essence des choses. —
On passe ensuite à l'examen de la «dialectique» calvinienne (opposition Dieu/homme,
nature/ grâce etc.). Pour Calvin, «tout ce qui est attribué à l'homme est vu comme
étant soustrait à Dieu » (p. 96). D'où des conséquences désastreuses : tendance à séparer
les deux natures du Christ, refus de la divinisation de l'homme par la grâce etc. — Enfin,
dans une troisième partie (les ch. 2 et 3 de la 2e Partie selon le plan de l'ouvrage), l'auteur
cherche à dégager les aspects «positifs» de cette «dialectique». On entre dans le vifdu
sujet: la «dialectique» de Calvin serait à comprendre uniquement au niveau
épistémologique: conformément à l'idée nominaliste de l'incapacité humaine à saisir
l'essence des choses divines. Calvin indiquerait parsa «dialectique» non pas qu'il exister«
réalité une opposition entre Dieu et l'homme, la grâce et la nature etc.. mais seulement
que l'homme ne peut pas savoir comment il peut être divinisé, comment il peut
coopérer à son salut etc.. ce qui limiterait la transcendance de Dieu. Mais en réalité, il est
possible que l'homme puisse coopérer à son salut etc. — L'auteur examine en conclusion
les conséquences de la «dialectique» calvinienne sur le statut du droit canonique. On
connaît la thèse de l'Institution Chrétienne: Dieu seul est législateur; l'homme doit se

borner à appliquer la loi divine dans le domaine pratique. Alors, semble-t-il, plus de
droit canonique possible. Reprenant sa thèse centrale, l'auteur répond (p. 155) : «Calvin
n'affirme pasque Dieu ne puisse conférer une valeur aux œuvres et à la discipline qui les

inspire», mais seulement que l'homme ne peut pas le savoir. Ce qui laisse la possibilité
qu'en réalité Dieu veuille conférer une valeur aux œuvres (comme le penserait au fond
Calvin «selon plusieurs indices» (p. 163). — Nous laissons au lecteur le soin de
juger!

Luc Perrottet

Philippe Denis, Les Eglises d'étrangers en Pays Rhénans (1538-1564)
(Bibliothèque de la Faculté de Philosophie et Lettres de l'Université de

Liège - Fascicule CCXLII), Paris, Les Belles Lettres, 1984. 689 p.

L'étude détaillée de quatorze Eglises d'étrangers fondées en Pays Rhénans permet à

l'auteur de dégager les éléments d'une sociologie religieuse. L'ouvrage de M. Denis se

divise en deux parties : l'une décrit les faits, l'autre les analyse de manière thématique. —

Dans la première, l'auteur reconstruit successivement l'histoire des communautés
d'étrangers installés dans la vallée du Rhin dans la période qui va de 1538 à 1564. Après
avoir présenté l'origine socio-économique de ce premier refuge, il examine les démar-



202 BIBLIOGRAPHIE

ches entreprises par ces communautés pour avoir l'autorisation de fonder leur Eglise, les

pasteurs appelés à y célébrer le culte, les difficultés qu'ils ont rencontrées dans l'exercice
de leur ministère. — Pour des raisons économiques aussi bien que religieuses, les

étrangers sont bien accueillis dans un premier temps et. en raison de la différence de la

langue, obtiennent des autorités la permission d'établir leur propre Eglise. Dans un
deuxième temps, une hostilité s'éveille à leur égard dans les villes hôtes en raison de

leurs particularités doctrinales et liturgiques. Dans la confrontation qui s'ensuit, les

Eglises d'étrangers finissent le plus souvent par être fermées. — C'est à Strasbourg, en
1538. que Calvin, attiré par Bucer. fonde la première Eglise française. Après son départ à

Genève, celle-ci continue à vivre sous les ministères successifs de Jean Garnier, de

Pierre Alexandre et de Guillaume Houbraquc non sans connaître de multiples conflits
au sein de la communauté et à l'égard de la dominante orthodoxie luthérienne, qui
aboutiront à sa fermeture. Sans entrer dans l'historique de chaque communauté d'étrangers,

soulignons que l'auteur poursuit son examen attentif dans les villes de Cologne,
Bâle, Wesel. Duisburg et Francfort, où les Eglises française, anglaise et allemande
connaissent les mêmes ruptures avec les luthériens, ainsi qu'au Val de Liepvre. à Worms
et dans le Palatinat. La seule exception au rituel est constituée par les Eglises des

«villages welches» du comté de Nassau-Sarrcwerden (actuellement Sarre-Union),
fondées par des paysans originaires des villages du Pays de Metz restés catholiques,
lesquelles ont vécu en bonne intelligence avec les Eglises locales. — La recherche de

Philippe Denis était d'autant plus ardue que les registres de ces Eglises, à l'exception de

ceux de la diaconie de l'Eglise française de Francfort, sont perdus. C'est dire le mérite de

l'auteur qui a su peindre le tableau vivant de ces communautés sur la base des
documents municipaux et du dépouillement minutieux de la correspondance des plus
éminents réformés du temps. A ce sujet, nous regrettons qu'il ait donné aux très nombreuses
citations de la correspondance introduite dans le corps du texte une accentuation
moderne. — Dans la deuxième partie de l'ouvrage. M. Denis décompose les éléments
contenus dans la première partie pour répondre à la question fondamentale qu'il s'était
posée : comment naît une Eglise? L'Eglise est perçue comme une réalité vivante qui naît
et qui meurt. Seuls ses membres lui donnent forme et elle a un caractère public dans la

mesure où elle résulte d'une négociation avec les autorités de la ville. La condition
essentielle de son existence est liée à la présence d'un ministre qui assure la prédication
et célèbre le culte. — Sur les trente-cinq ministres connus de ces Eglises d'étrangers de la

première génération, vingt-huit sont d'anciens religieux passés à la Réforme. Malgré la

relative autonomie de ces Eglises pour le recrutement de leurs pasteurs, elles comptent
pour être pourvues sur le réseau de contacts qu'elles ont établis avec d'autres Eglises.
Dès 1556. celle de Genève ne tarde pas à s'imposer comme le fournisseur attitré du corps
pastoral. Le leadership de l'Eglise de Genève apparaît également sur le plan doctrinal,
ces Eglises d'étrangers ayant adopté pour l'essentiel la doctrine de Calvin. De là la

principale source de division avec les luthériens au sujet de lä doctrine eucharistique.

L'auteur souligne cependant combien, dans la correspondance, Calvin se montre plus

attaché à la survie d'une Eglise qu'au maintien littéral de la doctrine et surtout de la

liturgie. La vie ecclésiastique de ces communautés est axée sur trois ordres: les ministres,

les diacres et les anciens, mais, à la différence de l'Eglise de Genève, la discipline
ecclésiastique, n'étant pas codifiée en Pays Rhénans, a été à l'origine de plusieurs
désordres. — L'influence de Calvin n'a pas été la seule à avoir marqué la vie de ces

Eglises, celles de Bullinger et de Farel y sont également analysées, sans oublier le rôle

important des Eglises d'Anvers et d'Emden. — Des précieuses annexes complètent
l'ouvrage: des tableaux sur l'origine des pasteurs, la durée de leurs fonctions, les

intervenants dans leur recrutement ; des listes d'anciens des Eglises françaises de Strasbourg,
de Francfort et du Val de Liepvre; enfin vingt-deux documents inédits de la vie de ces

Eglises. — Philippe Denis a lc mérite d'avoir enrichi d'une page nouvelle le grand livre



BIBLIOGRAPHIE 203

de l'Histoire de la Réforme, dont le lecteur ne manquera pas d'apprécier la valeur et de
mesurer l'importance.

Gabriella Cahier

Roger Stauffenegger, Eglise et Société. Genève au 17e siècle (Travaux
d'histoire éthico-politique, XLI), Textes et Notes, 2 vols, Genève, Droz,
1983, XIII + 1008 p.

Le but de cet ouvrage riche el remarquablement bien fouillé est de montrer les

rapports entre l'Eglise et la société genevoises tout au long du 17e siècle. L'A. ne suit pas
une chronologie stricte et se réfère à maintes reprises à l'époque de Calvin. L'introduction

à l'ouvrage traite en des termes généraux de l'Eglise comme « atelier de règles» pour
une société qui demeure «un désordre organique». Dans la première section (L'élection),

l'auteur décrit de manière admirablement détaillée la situation géographique et
économique de Genève, ainsi que ses structures sociales dans les années 1500-1700 env.
L'attention du lecteur y est attirée notamment sur 1 la relative modestie de Genève par
rapport aux villes impériales, (2) son commerce, spécialement l'imprimerie et l'industrie

textile. (3) l'importance croissante de la bourgeoisie et l'évolution des Conseils qui.
au début du 17e siècle, étaient composés d'hommes issus d'un milieu bien né et non pas
«d'hommes nouveaux», comme c'était le cas à l'époque de Calvin. Dans cette même
section. l'A. souligne la «consubstantialité» de l'Eglise et de l'Etat. Celle-ci serait
motivée en grande partie par un désir commun de résister à toute tentative de la
Contre-Réforme, dont les démarches des ducs de Savoie entre 1611 et 1647 constituent
un exemple particulièrement frappant. La deuxième section (Le modèle) commence par
une analyse de la production théologique à Genève entre 1543 et 1700 env. Notons que
plusieurs pages fort intéressantes sont consacrées à l'attitude de l'Eglise envers les Pères
et à l'amyraldisme. Après une description soigneuse des structures ecclésiastiques et des

pratiques liturgiques, l'A. examine la question du fonctionnement de l'Eglise dans la
société, tout en démontrant que la population identifie de plus en plus l'Eglise à ses

pasteurs. La troisième section (Les deux cités) s'occupe de la deuxième moitié du
17e siècle: la Révocation de l'Edit de Nantes et le changement du climat intellectuel dû
au cartésianisme d'une part et au libertinage d'autre part, y jouent un rôle important.
Tout au long de l'ouvrage, l'A. montre d'une manière convaincante et très nuancée
«l'incertaine coexistence du monde moderne et de l'église calvinienne». Même si le fait
de cette coexistence n'a rien d'étonnant en soi, le mérite du livre réside dans la manière
dont elle est démontrée. De plus, l'ouvrage est muni de nombreuses statistiques utiles et
de notes exceptionnellement copieuses qui renvoient le lecteur tant aux sources manuscrites

qu'à la littérature secondaire. Il ne s'agit toutefois pas d'une lecture facile. Au
contraire, le lecteur qui affrontera l'ouvrage de M. Stauffenegger sans quelques
connaissances préalables de l'époque, aura une impression d'hermétisme. Les difficultés
proviennent notamment du manque de distinction entre les différentes décennies. La
notion même de l'évolution dans l'histoire est laissée de côté. Prenons un exemple. En
discutant l'emploi des Pères par l'Eglise genevoise (p. 229-230), l'auteur passe (en un
espace de deux pages) de 1572 à 1543 et ensuite à 1657 (le plan d'études de Jean Daillé).
Certes, il montre ainsi la continuité de l'emploi de la tradition patristique. Toutefois, il
ne dit pas que Jean Daillé situe les Pères dans leur contexte historique, tandis que les

théologiens du 16e siècle les traitent tous sur le même plan. Cette tendance «synoptique»

fait que l'auteur n'élabore pas certains propos qui paraissent, à première vue,
étonnants. Ainsi (p. 70), il attribue l'interdiction du prêt à intérêt aux «Pères grecs»
(sans préciser), mais il ne dit pas que l'interdiction la mieux connue au 16e siècle était



204 BIBLIOGRAPHIE

celle d'Aristote. Néanmoins, l'ouvrage de M. Stauffenegger s'avère magistral et nous ne

pouvons qu'espérer, en dépit des difficultés de présentation, qu'il servira de livre de base

à tous ceux qui désirent approfondir leurs connaissances d'histoire sociale et ecclésiastique

de Genève.

Irena Backus

Protestantisme et Libertés en France au XVIIe siècle, de l'édit de Nantes à sa

révocation. 1598-1685. Textes d'histoire protestante, rassemblés et
commentés par Catherine Bergeal et Antoine Durrleman, Carrières-sous-

Poissy, «La Cause», 1985.

Encore un ouvrage édité à l'occasion du tricentenaire de la Révocation de l'Edit de

Nantes! Un ouvrage nécessaire, car il présente les textes qui ont marqué l'histoire,

permettant ainsi à ceux qui commémorent l'événement, de se reporter aux documents
de base. Relecture essentielle pour qui veut comprendre. Brièvement introduits, les

documents sont présentés en quatre périodes: 1) 1598 à 1629: «De l'Edit de Nantes à

l'Edit de Nîmes (p. 9-78); 2) 1629 à 1661 : «L'accalmie» (p. 79-83): 3) 1661 à 1679:

«L'application à la rigueur» (p. 85-116); 4) 1679-1685: «Vers la révocation» (p. 117-

148). De l'Edit de Nantes, l'ouvrage reproduit les 92 articles proprement dits, auxquels

on aurait pu joindre certains des articles particuliers («secrets»), p. ex. ceux qui. comme
le 34. autorisant la tenue des synodes de la R.P.R., sont d'importance générale, soit qu'ils
éclairent le fonctionnement de l'Edit, soit qu'ils permettent de vérifier la manière dont

les déclarations royales ultérieures en asphyxièrent l'application (p. ex. les articles

concernant les cimetières et les enterrements). En outre, pourquoi ne pas étoffer un peu

plus la deuxième partie, celle de «l'accalmie», fort mince, en ajoutant à la Déclaration

du Roi. du 8 juillet 1643. la Confirmation de l'Edit de Nantes, du 21 mai 1652? Quoi

qu'il en soit de ces quelques réserves, ce petit livre se veut à large diffusion, dans les

milieux protestants en particulier. S'il est reçu comme un possible retour aux textes

mêmes, permettant de mieux comprendre l'évolution et la dégradation de la cohabitation

entre confessions, telle que l'a voulue Henri IV. il aura fourni un complément

indispensable à tous les essais d'interprétation, récemment parus, de cette période

malgré tout peu connue du protestantisme français.

Gottfried Hammann

Elisabeth Labrousse, « Unefoi, une loi, un roi?». La Révocation de l'Edit de

Nantes (Histoire et Société, 7), Genève, Paris, Labor et Fides, Payot 1985,

231 p.

Le 300e anniversaire de la Révocation de l'Edit de Nantes (1685) nous aura valu la

parution d'une série d'études sur ce «désastre» (E. Labrousse) qu'il s'agit de mieux

comprendre, avant même d'en stigmatiser les «coupables». Parmi ces travaux, l'«es-
sai» d'Elisabeth Labrousse est à classer parmi les plus marquants. Préfacé par le
professeur Jean Baubérot, directeur de la collection, et dédié à la mémoire du regretté
Richard Stauffer, ce livre invite à lire l'événement de la Révocation et les temps qui l'ont
précédé d'une manière renouvelée: «D'emblée, écrit Madame Labrousse, nous conjecturons

ici que la Révocation (avec tout ce qui l'a préparée) a été beaucoup plus subie pat
l'ensemble des Français — aussi bien catholiques que réformés — qu'elle n'a été

sciemment perpétrée; elle a plus été un effet d'inertie que d'initiative» (p. 25). Une



BIBLIOGRAPHIE 205

certaine hagiographie protestante n'y trouvera donc pas son compte Les années 1598 à

1685 sont analysées en trois périodes: — Dans la première (de 1598 à 1661, soit de la
promulgation de l'Edit de Nantes au règne personnel de Louis XIV, chap. I à VI), l'A.
étudie l'effacement progressif de la noblesse et du «parti» et leur remplacement par le

pastorat et les églises de la RPR (Religion Prétendue Réformée), effacement confirmé
par l'Edit de grâce d'Alès — innocemment appelé Paix d'Alès par les protestants! Non
seulement les structures politico-militaires du parti protestant furent-elles peu à peu
neutralisées, mais encore les structures de fonctionnement plus spécifiquement
religieuses et ecclésiastiques furent-elles insidieusement démantelées à la fin du ministère
de Mazarin : ainsi l'autorisation qu'il accorda pour la session du synode national de
Loudun en 1659, fut-elle assortie de l'annonce que ce synode serait le dernier autorisé et
— subventionné. Intéressant aussi la manière dont l'analyse décrit le fonctionnement,
les particularismes et les hésitations de la RPR, mettant en évidence ses points faibles et
ses naïvetés, habilement exploités par «l'Eglise de France», son clergé et ses milieux
dévots, tout cela dans un contexte où les motifs théologiques (St. Augustin!) et les
raisons politiques (cujus regio ejus religio!) justifiaient l'intolérance et l'uniformité
religieuse, face à la «dangereuse démocratie réformée». — Dans la deuxième tranche
chronologique (de 1661 à 1678, année de la paix de Nimègue), E. Labrousse présente des

exemples éloquents de documentation anti-protestante, la liste des arrêts du «Conseil
privé», frappant la pratique religieuse huguenote, dont beaucoup furent largement
inappliqués — ce qui montrerait la bonne cohabitation locale entre catholiques et
réformés, curés compris. En revanche, les arrêts à l'encontre des structures de la RPR
(tenue des colloques, interdiction faite aux synodes provinciaux de siéger en l'absence
d'un commissaire royal) isolèrent les communautés les unes des autres et anémièrent la

RPR, au fil des tracasseries paralysant peu à peu tant la pratique religieuse que l'insertion

sociale des huguenots. — La troisième partie traite des années 1679 à 1685 (chap.
VIII et IX), celles de l'agonie de la RPR sous l'effet des mesures intégristes, de la reprise
des attaques juridiques, des dragonnades, si bien qu'«à la fin de l'hiver 1680-1681 il ne
restait à peu près rien de l'Edit de Nantes» (p. 170) et que la Révocation pouvait
conclure un processus plus que le provoquer. L'ouvrage se termine en rappelant les

conséquences de l'exode de près de 200.000 huguenots entre 1679 et 1700. Et pourtant,
écrit E. Labrousse, l'identité huguenote fut protégée contre la «normalisation» et le

conformisme, par la foi religieuse qui alimentait sa résistance à l'oppression. Un «Essai»

(le livre se veut tel) pleinement réussi, écrit dans un langage clair et précis, qui le
rend accessible au plus large public, intéressé par cette tragique page d'histoire.

Gottfried Hammann

Brian A. Gerrish, The Old Protestantism and the New: Essays on the
Reformation Heritage, Chicago/Edinburgh, The University of Chicago Press/
T. and T. Clark Limited, 1982, X + 422 p.

Sous un titre quelque peu énigmatique, B. A. Gerrish, professeur de «théologie
historique» à l'Université de Chicago, rassemble les meilleurs fruits de plus de vingt ans
de recherches sur deux périodes privilégiées de l'histoire de la théologie protestante: la
Réforme et le 19e siècle. Dans l'intention, assez rare pour être soulignée, de dépasser la

simple réimpression d'articles déjà publiés, Fauteur souligne dans son introduction la

constance des approches choisies et la continuité des problématiques rencontrées. Dans
chacune des études particulières qui forment les chapitres de ce livre (toutes ont été

révisées, certaines larg&ment remaniées et augmentées), G. est en quête des «idées qui



206 BIBLIOGRAPHIE

font du protestantisme une variété distincte de croyance» (p. 1). C'est dire que ses

interrogations se situent au confluent de l'histoire et de la théologie. Pour concilier ces

deux aspects, il recourt au concept de tradition qu'il prend dans son sens actif de

Überlieferung: «la transmission de l'héritage sacré venant du passé dont vit l'Eglise».
Or. il sait bien que «la tradition chrétienne ne se manifeste que dans la multitude des

traditions historiques» ; cela signifie-t-il. selon le mot de Troeltsch, que « l'historique et

le relatif sont identiques» (p. 264-65)? Tel est justement le problème qu'a posé le

«néo-protestantisme» et dont G. se reconnaît l'héritier par-delà la vague de
«néoorthodoxie» qui a longtemps occulté ces questions. A côté de Schleiermacher et de

Troeltsch, figures de proue du protestantisme «libéral». Calvin et Luther représentent
ici le protestantisme «classique». Dix des quinze chapitres leur sont consacrés, souvent
en forme de comparaison : « Luther et Calvin au sujet de l'autorité de la Bible», « Luther
et Calvin au sujet du Dieu caché», mais aussi « Luther, Calvin et Copernic» et « L'image

que Calvin avait de Luther», ainsi que des «perspectives réformées sur la Confession
d'Augsbourg». Deux autres études s'attachent au lien de la théologie à la piété — thème

fondamental pour G. — chez Luther et Erasme d'une part, Calvin et Schleiermacher
d'autre part. Enfin, les trois derniers chapitres abordent la question du «développement
doctrinal» selon Schleiermacher et des possibilités offertes par la «théologie historique»

de Troeltsch. Mis à part la clarté des questions posées et l'intérêt des perspectives
dégagées sur l'histoire du protestantisme, cet ouvrage se distingue par l'analyse attentive
à laquelle sont soumis quelques textes-clés des Réformateurs pour en donner une

compréhension renouvelée ainsi que par la connaissance étendue de la littérature
secondaire germanophone, et parfois francophone, sur les sujets abordés. Mais l'aspect
lc plus intéressant réside certainement dans la volonté affirmée de l'auteur de rétablir, à

l'encontre de Karl Barth, la théologie libérale du siècle dernier comme un des moments
de la tradition qui nous vient des Réformateurs, en prenant au sérieux les questions
qu'elle s'est posée. G. l'a d'ailleurs fait plus explicitement dans un autre ouvrage récent:

Tradition and the Modem World: Reformed Theology in the Nineteenth Century,
Chicago. The University of Chicago Press, 1978. Une telle entreprise mérite d'être saluée

dans le contexte théologique américain qui connaît peu la théologie du 19e siècle en

Allemagne. Mais elle ne peut également qu'être bénéfique à ses héritiers sur le vieux

continent, car elle permet de dépasser des oppositions devenues stériles.

Jean-Philippe Buiard

Théologie Christian Duquoc, Messianisme de Jésus et discrétion de Dieu. Essai sur la

contemporaine limite de la christologie, Genève, Labor et Fides, 1984, 257 p.

Ce livre mériterait sans doute une étude plus importante qu'il n'est possible de le

faire dans le cadre d'une recension concise. La cohérence de cet ouvrage est en effet

impressionnante, la clarté exemplaire et la construction admirable. Sans se perdre dans

des détails techniques en s'imposant une ascèse rigoureuse dans les notes et renvois

bibliographiques (malheureusement pas sans fautes ni confusion!), le célèbre auteur
renouvelle la christologie aussi bien en ce qui touche au contenu qu'au langage: surtout,
il interprète les données historiques, exégétiques et théologiques dans un cadre
systématique qu'il annonce en quelque sorte par le sous-titre. Que veut-il nous faire
comprendre? Qu'il s'agisse de la théologie traditionnelle (christologies métaphysique, d'en

haut, sacrificielle, méta-historique), de la théologie sécularisée (exégèse historiciste,
jésuslogie, christologie d'en bas, le modèle socio-politique du christianisme) ou encore

du messianisme passé ou contemporain (millénarisme, théologies de la libération), on



BIBLIOGRAPHIE 207

rencontre toujours l'une ou l'autre forme d'un même risque, soit que l'on maîtrise Dieu,
soit qu'on l'exile. L'auteur se garde de penser la révélation comme substitution ; il fait un
plaidoyer engagé pour que l'on respecte le jeu des différences entre Dieu et le monde, le
Jésus terrestre et le Christ, la contingence et l'universel, l'histoire et le règne, la parole et

nous, différence également entre une conception reçue et le sens nouveau que lui confère
la figure et le destin de Jésus (les hauts titres p. ex.). Faire valoir l'écart et la distance
conduit l'auteur à affirmer que «Jéus est de passage» (p. 64), ou encore que «le Dieu de
Jésus demeure à distance» (p. 252). Comme le symbole de la croix, la foi pascale signifie
précisément cette non-identité, parce qu'elle occulte Dieu plutôt qu'elle ne le rend
manifeste. «Le Dieu de Jésus est caché par l'acte humain de sa révélation concrète:
l'anticipation du Règne sous forme non messianique.» (pp. 200 et 201). Et pourtant,
messianisme il y a! L'accent fort du propos de Duquoc est mis sur cette problématique.
Mais le messianisme est de l'ordre de l'anticipation et non de la réalisation, ce qui
revient à affirmer «une assumption chrétienne du messianisme juif». Jésus déçoit les

conceptions du messianisme historique (sa messianité n'esl-elle pas déclarée sur la base
de Pâques (p. 176) Si Jésus assume l'impatience des pauvres et des opprimés, se fait le

prochain des exclus — ce qui doit rester déterminant dans le débat à propos des
libérations actuelles face à l'injustice —, l'Envoyé de Dieu reste au nombre des repoussés,

et ceci sans en être le chef, « le roi des Juifs n'a pas de lieu, il est sur la croix» (p. 178).
Loin d'être programme politique ou utopique, le messianisme chrétien opère donc dans
la marge de l'histoire. Ici encore, Duquoc évoque l'écart. Cependant, la distance inscrite
dans la dynamique christologique même devient lien par l'Esprit. «Le Règne est déjà là
dans le don à tous de l'Esprit faisant des humains le peuple messianique; il est à venir
poussant ainsi le peuple messianique dans la marge inconfortable de l'histoire. Le «déjà
là» signe le don actuel de Dieu en son Esprit, l'avenir scelle son caractère insaisissable»
(p. 180). Duquoc ne baptise donc pas simplement la philosophie de la non-identité. S'il
est urgent de penser l'écart entre Jésus et Dieu (pour redonner à la question de Dieu sa

vigueur interrogative et éprouvante), s'il faut penser les écarts et éviter les impérialismes
christologiques, c'est précisément parce que l'Esprit permet de le faire, en liant les choses
dans des unités différenciées. Duquoc ne nous impose pas comme un savoir ce qui est,
de sa part, une synthèse admirable. Son argumentation n'a rien de construit, de scolaire
ou d'hypothétique. Mais peut-être est-elle trop convaincante pour être tout à fait
crédible. Les textes et la «réalité historique» ne doivent-ils pas, chez Duquoc, obéira un
certain principe herméneutique du lien avec l'attente juive messianique et avec l'Ancien
Testament Celui-ci, même après la transformation par la vie et la résurrection de Jésus,

n'est-il pas plus fort que ne veut l'admettre Duquoc? Est-il vrai que la «définition de
Dieu» exclusivement par sa révélation en Christ conduit au triomphalisme christologique

et à l'idolâtrie? Je crois être d'accord avec la visée de l'A. ; je m'interroge sur la
portée et les conséquences de certaines de ses formulations.

Klauspeter Blaser

Jean-Marc Chappuis, Histoirefantastique de William Bolomey, dernier pasteur

chrétien (L'Evangile dans la vie, 11), Genève, Labor et Fides, 1984,

110 p.
La figure du pasteur. Dimensions théologiques et composantes culturelles

(Publications de la Faculté de théologie de l'Université de Genève, 10),

Genève, Labor et Fides, 1985, 184 p.

Coup sur coup, J.-M. Chappuis nous offre les deux faces d'un portrait original du
pasteur tel qu'il le voit et tel qu'on le voit. Fiction et réflexion, nous prévient-il, pour



208 BIBLIOGRAPHIE

justifier la succession de ces deux essais: à l'évident plaisir du narrateur répond la subtile
analyse du critique. Il est tentant, maintenant que tout est dit. de faire le chemin inverse
«pourvoir»... Dans son second livre, donc. l'A. situe d'emblée son personnage très peu
dans l'Eglise et ses schémas, et beaucoup dans la société et ses cultures entrecroisées
(approche adroite et doucement ironique des jargons de saison!). Sans prétendre bien
sûr à l'exhaustivité. il modèle quatre chablons à poser sur le portrait de la tradition
réformée: le clerc prométhéen. le leader charismatique, l'homme sacré, le sage. Question

intéressante: où est-ce que «ça» dépasse? Au gré de cet exercice de superposition
stimulé par une large information non théologique, nous allons assister, par exemple, à

un débat inattendu entre Georges Dumézil et la doctrine du «munus triplex», à l'entrée
en ascèse de Me Luhan et ses adeptes (Jean-Paul II compris), au remplacement —

peut-être un peu rapide — du sacré par le saint, à l'avènement d'une « herméneutique de
la vie» en dialogue avec Jung, mais sous-tendue par l'émerveillement qui fait l'humble
service du sage dans la cité des hommes. Vraiment, «ça» dépasse de partout, mais cette
sorte-là d'apologétique le dit avec chaleur et générosité à ceux que J.-M. Chappuis a eu
mille occasions de rencontrer comme pasteur... haut-le-picd. Et c'est là justement que
nous voyons le «dépassement» essentiel: lc pasteur solitaire de son état dans la

compagnie des hommes de culture, est-il autre chose qu'un «laïc» résolu? A-t-il un statut
digne de ce nom si l'on peut faire abstraction, en le voyant, de la communauté dont et

pour laquelle il vit? Privé de sa composante ecclésiale, le ministère pastoral peut
intriguer; je crois qu'il ne convainc pas. Mais voici précisément William Bolomey.
ministre de l'Evangile vers la fin du XXIe siècle sur les hauts de Molondin — pardon:
Mardontin. Il est sans doute le dernier pasteur repéré par les ethnologues, mais il l'est
totalement, avec un troupeau paroissial qui s'assemble dans un temple et qui, tout
«jardin religieux» qu'on le veuille, va révéler aux curieux comme aux puissants la

raison et l'avenir de ce métier de survivant. Le lecteur passera un moment de choix dans
le cadre suprêmement vaudois où on le convie ; rien n'y manque, du Conseiller d'Etat à

l'œcuménisme à la bonne franquette, des pudiques méditations aux discrètes résurgences

d'un vinctisme toujours interrogateur. Les décrypteurs d'autre part s'amuseront à la

rencontre de Cari Gustav Alt. Bernard Banvalen. Peter Gésil et Giorgio Grossmann...
Mais laissons sous le charme ceux qui auront déjà compris qu'il faut lire ce livre (si

possible après l'autre) pour connaître la passion secrète de Chappuis et partager son
espérance confiante. Deux remarques toutefois au Vaudois d'origine un peu trop
assimilé à Genève : Corseaux n'est pas une banlieue de Lausanne, mais une commune de la

région veveysanne (Lafigure du pasteur, p. 29). et les gens d'ici n'ont jamais appelé un
Conseiller d'Etat président saufdurant la brève année où il est à la tête du gouvernement
(William Bolomey, passim)!

Claude Bridel

Pauline Webb (ed.), Faith and Faithfulness. Essays on Contemporary
Ecumenical Themes. A Tribute to Philip A. Potter, Geneva, World Council of
Churches, 1984, 146 p.

C'est un véritable hommage que quatorze collaborateurs, amis ou compagnons,
écrivent pour Philip Potter. L'occasion en est bien sûr son départ du Conseil Œcuménique

des Eglises après tant d'années de ministère et de haute responsabilité. Comme il

se doit, ces contributions proviennent de champs géographiques, culturels et
confessionnels très divers. Parmi elles, il s'en trouve de particulièrement précieuses pour
l'histoire du COE (p. ex. P. Albrecht) ou pour la situation œcuménique actuelle (p. ex. E.

Castro. K. Raiser). Dans son article, Pauline Webb dessine un portrait saisissant de

Potter. La lecture de ce petit volume nous donne une bonne idée des leçons du passé et

des tâches qui attendent le mouvement œcuménique après Philip Potter.

Klauspeter Blaser



BIBLIOGRAPHIE 209

L'œcuménisme: unité chrétienne et identités confessionnelles (Les quatre fleu¬

ves. Cahier de recherche et de réflexions religieuses, 20), Paris, Beauchesne,
1985, 123 p.
Recueil de neuf contributions de théologiens différents, c'est là un livre catholique

sur l'œcuménisme. En effet, malgré la participation d'un théologien de chacune des

traditions orthodoxe, réformée, luthérienne et anglicane, on ne peut s'empêcher d'avoir
l'impression que. du début à la fin. le projet de cette brochure était aux mains de nos
frères catholiques. C'est en effet Claude Lepelley (Paris) qui. tout en s'étant réservé le

dernier article — crise ou approfondissement de l'œcuménisme — signe aussi le
liminaire. A cet égard, il est significatifque l'œcuménisme en Suisse ne soit vu, sous la plume
de G. Cottier (Fribourg). qu'au travers du voyage de Jean-Paul II en Suisse, et cela sans
tenir compte des paroles du Saint Père qui. à Kehrsatz, avait parlé aux délégués de la
FEPS d'une «purification de la mémoire» où catholiques et réformés de Suisse seraient
capables d'écrire ensemble (nous soulignons!) l'histoire troublée de leurs torts réciproques.

Aussi fait-on preuve (p. 115) de peu de sensibilité pour la situation du COE. les

dialogues bilatéraux — toujours avec l'Eglise romaine — étant particulièrement mis en
valeur, et la mémoire historique de «l'œcuménisme d'avant-hicr à aujourd'hui»
(Etienne Fouilloux. Paris) restant peu documentée sur l'œcuménisme non catholique,
où l'on voit dans le programme de lutte contre le racisme du COE essentiellement un
«durcissement, doublé d'un glissement du religieux au socio-politique» (p. 22s) — Mais
E. Fouilloux est aussi l'auteur d'un gigantesque pavé 1008 p. Les catholiques et l'unité
chrétienne du XIXe au XXe siècle, itinéraires européens d'expression française. Paris,
1982. C'est dire combien son article peut receler de richesses bibliographiques! On
trouvera aussi dans cette brochure le texte français du Local Ecumenism d'A. Birmelé
comme encore la référence du Rapport final de l'ARCIC (Commission Internationale
Anglicane — Catholique Romaine) dans son texte français (Jalons pour l'Unité, Cerf
1982). — Comme on le voit, cette brochure reste un outil de travail précieux. Il s'agit
bien sûr d'exorciser les retours au confessionnalisme et les désenchantements des
illusions perdues. Mais cela nous amène à nous poser des questions décisives sur la nature
de limile (p. 44). à la recherche de modèles possibles de communion (idem), en clarifiant
la notion d'unité dans la diversité (Nicolas Lossky) qui ne peut être ni «un pluralisme
théologique qui se confondrait avec un fédéralisme confessionnel», ni «une confession
unanime de la foi une définie par une autorité centrale dans un minimum de diversité
des coutumes locales» (p. 64). Ici. le théologien orthodoxe nous invite à l'impatience
œcuménique qui fait partie du temps liturgique de l'Eglise, «un temps qui ne s'assimile
pas au tourbillon de l'accélération de ce monde mais dans lequel, par la prière, l'invocation

du Saint-Esprit, chaque instant de notre temps historique est offert pour être
illuminé, transfiguré par la communion avec l'éternité» (64). A la contestation de mai
1968. au refus du passé, au rejet de tout héritage ou à un œcuménisme peu soucieux de
formulation dogmatique a suivi un retour des confcssionnalismes. La personne de
Jean-Paul II est analysée avec discrétion (p. 28. 115). «Il peut en résulter un renouveau
souhaitable du catholicisme, mais les chrétiens des autres églises verront là le

renforcement d'un obstacle au dialogue» (120). Seront-ils les seuls? N'a-t-on pas là un peu
l'impression que. le confessionnalisme. ce sont les autres? Il n'en reste pas moins que
cette brochure nous invite à un travail très fondamental pour construire l'unité sur la
Tradition de l'Eglise indivise, pour revenir aux sources du mouvement œcuménique et

non à «un conglomérat d'idées à la mode» (122), travail fondamental à l'image de
celui du P. Congar sur la théologie du Saint-Esprit. «La pause qui en est la conséquence
peut être, non une véritable régression, mais la possibilité d'un approfondissement,
d'une maturation... Les espoirs humains des résultats tangibles et immédiats sont
contrariés par des difficultés au départ insoupçonnées, mais... la semence germe et croît sans

que l'on sache comment» (123). Jean-Eric Bertholet



210 BIBLIOGRAPHIE

Louis Rumpf, Chrétiens devant l'injustice. Question œcuménique et respon¬
sabilité personnelle (La Parole et les hommes, 6), Genève, Labor et Fides,
1985, 120 p.

C'est de la justice que traite ce petit ouvrage de synthèse, à la manière d'un article
d'encyclopédie: avec son langage simple et honnête, mêlant audace et prudence, le

professeur d'éthique retraité de Lausanne offre ici au lecteur non spécialisé une initiation

aux multiples débats théologiques, juridiques et ecclésiaux que la recherche de la

justice a suscités. On peut regretter — vu le titre choisi — que les situations d'injustice ne
fassent pas l'objet, elles aussi, d'un bref examen. Mais l'enjeu était ailleurs: rendre au
terme de «justice» sa densité, sa profondeur théologique et son extension à toutes les

relations humaines, et montrer comment l'avènement de lajustice impose une
«responsabilité personnelle» à ceux-là mêmes qui l'ont reçue de Dieu comme une justification

gratuite. On peut aussi regretter que la discussion se limite à une histoire des idées

sur lajustice et néglige les mécanismes sociaux qui l'ont portée: si le mot s'est enrichi de
dimensions sociales de plus en plus globales, aujourd'hui reconnues par des documents
œcuméniques et catholiques officiels (ce que l'A. montre de manière détaillée), cette
évolution est liée à celle des forces sociales et des formes du pouvoir politique, dont il
n'est guère question. Il faut en revanche saluer la présentation instructive de discussions
philosophiques, puis bibliques, puis morales et juridiques, toutes condensées en de brefs
paragraphes qui stimulent les interrogations du lecteur et que complètent, en annexe,
des questions à débattre et des références bibliographiques (ainsi qu'un beau texte du
Conseil œcuménique sur la recherche d'une société juste). C'est un livre à travailler en

groupes de laïcs et à faire lire à ceux qui vont assumer des responsabilités dans leur
église, afin que leurs appréciations juridiques cl politiques soient enracinées, «au-delà
du droit» (p. 45) et «au-delà des espoirs historiques» (p. 75). dans le Règne de justice
inauguré par le Messie Jésus. Avec lui. lajustice est « une manière d'être en relation avec
Dieu et avec les hommes» (p. 74. cit. COE).

Jean-Pierre Thévenaz

Henri Denis (et un groupe de travail), «Laissez les morts enterrer leurs

morts». Essai sur la célébration chrétienne de la mort, Lyon, Profac, 1984,

126 p.

Cet ouvrage, aux caractères de dactylographie, reflète le travail d'un groupe lyonnais
rassemblant sur lc sujet prêtres et laïcs (12 auteurs). Son point de vue théologique et

pratique est donc catholique romain, dans le prolongement (parfois critique) de Vatican
II. L'entreprise se donne à nous sous la forme d'utiles mises au point, dans l'ensemble
composites, et de quelques timides propositions. C'est l'ambiguïté de la pratique ecclésiale

par rapport à la parole de Jésus qui fait titre, qui sert d'introduction et de fil
conducteur à la recherche: cette ambiguïté ne sera que très relativement levée en fin de

parcours. Une première partie expose les données bibliques (fort succintement) et
historiques du problème (pour le 2e millénaire on se contente d'esquisser un résumé des
recherches de Ph. Ariès). Le tournant du 18e Siècle est bien mis en évidence: c'est là

qu'on glissera vers une pastorale terroriste de la mort dont il convient aujourd'hui, après
Vatican II, de sortir. On s'étonne de trouver en fin de cette partie un ch. «Une approche
anthropologique contemporaine» consacrée à l'accompagnement des mourants : elle est

hétérogène au thème général et son titre peut tromper. Dans la deuxième partie,
consacrée à la pastorale des funérailles aujourd'hui, on s'interroge d'abord sur les langages



BIBLIOGRAPHIE 211

qui entourent l'événement de la mort et qui structurent sa célébration (avant et après
Vatican II). On en vient à proposer que le langage adéquat soit « christo-centré : pascal ».
Le problème des officiants est l'occasion de souligner l'importance de la participation
laïque jusqu'à la direction de la célébration: le poids des circonstances en paraît
l'argument prépondérant. Dommage que la réflexion sur le langage soit aussi rudimentaire
La troisième partie s'intitule «Pour une théologie des funérailles chrétiennes. Propositions

pour une réflexion et une action.» La cérémonie funèbre n'est pas un sacrement
mais un sacramental. Elle est d'abord pour le défunt (p. 114) et célèbre la vocation
chrétienne. Les suggestions finales visent plus à inspirer une pratique qu'à proposer
concrètement des changements : elles sont assez prudentes et floues. Pour l'ensemble, on
regrettera que l'analyse de la mort ne soit pas théologiquement et anthropologiqucment
plus poussée et qu'en correspondance l'affirmation de la résurrection ne soit jamais bien
explicitée: qu'entend-on par mort et résurrection dans le christianisme? Le mot «mystère»

ne résout en rien le problème et la description de la mort comme «passage»
(p. 105) a des relents suspects: en quoi est-elle alors encore «scandale» (p. 110) et
peut-elle encore être comprise de manière radicale?

Pierre-Luigi Dubied

Oliver Leaman, An Introduction to Medieval Islamic Philosophy, Cambrid- Histc

ge, Cambridge University Press, 1985. 220 p. la ph

Ceux qui s'intéressent à la philosophie islamique de la période médiévale (VIIIe-
XIIe s.) ont facilement l'impression de se plonger dans ce que Renan appelait «les rêves
d'un autre âge». Les quelques ouvrages généraux existant sur ce sujet adoptent un point
de vue historique et chronologique selon lequel les grands auteurs arabes se succèdent au

gré de systèmes plus ou moins arbitraires où le souci de l'orientaliste se réduit trop
souvent à déterminer la part des influences. Leaman s'est donné pour but de fait valoir
l'intérêt philosophique que le lecteur d'aujourd'hui peut encore trouver à leur débats.
Pour ce faire, il est allé droit à l'essentiel, c'est-à-dire à la grande polémique entre
al-Ghazali et Averroès. Les trois points de doctrine sur lesquels al-Ghazali accusait les

falasifa d'infidélité fournissent à l'auteur la matière des trois chapitres de la première
partie de son livre: éternité du monde, résurrection, connaissance divine des particuliers.

La seconde partie est consacrée à des problèmes de morale et de politique ainsi
qu'au conflit entre la religion et la philosophie. Sur tous ces sujets, les analyses du Dr
Leaman sont excellentes, réussissant à présenter les arguments en question de façon
actuelle tout en respectant la spécificité historique du langage des philosophes arabes et

des problèmes qu'ils affrontent. Sur un plan plus général, les considérations développées
dans l'introduction et dans le dernier chapitre qui tient lieu de conclusion («comment
lire la philosophie islamique») sont pleines d'intérêt et ne devraient pas être limitées à

l'attention des spécialistes de la philosophie. La perspective adoptée a pour effet de

prêter une importance particulière aux problèmes sur lesquels les philosophes ont été le

plus vivement attaqués par ceux qui se considéraient comme les défenseurs de l'orthodoxie

islamique (ou juive dans le cas de Maïmonide). Néanmoins l'auteur insiste — à

juste titre — sur le fait que le conflit entre religion et philosophie n'est pas la préoccupation

principale des falasifa. Ces derniers, qu'ils l'aient voulu ou non. se sont trouvés
être les porte-parole d'une tradition et d'une attitude intellectuelles qui ne pouvaient
susciter dans la société musulmane qu'une réaction de rejet. Ce conflit ne s'est pas

produit dans la Chrétienté latine où les efforts d'harmonisation des deux traditions ont
été plus approfondis et dans l'ensemble couronnés de succès. Le destin différent de la

rétlexion rationnelle en Islam a sans doute été plus lourd de conséquences qu'on ne le



212 BIBLIOGRAPHIE

suppose généralement et constitue l'un des éléments justifiant l'intérêt porté à l'étude de
la philosophie islamique. A cet égard, l'ouvrage de Leaman est une contribution
bienvenue et qui mérite d'être méditée.

Charles Genequand

Arsenij Goulyga, Emmanuel Kant, une vie, trad, de J.-M. Vaysse. Suivi de

«En quel sens sommes-nous tous kantiens?», par J.-M. Vaysse, Paris,
Aubier, 1985, 351 pp.

Il convient de saluer avec force la traduction de cette remarquable biographie de
Kant, parue originairement en russe, à Moscou, en 1981. Comme l'explique l'auteur, le

projet n'est pas d'écrire «une étude exhaustive de la philosophie de Kant» mais de
présenter «la vie du penseur» (7). Il s'agit donc d'une biographie, mais d'une biographie
que l'on pourrait qualifier d'«intellectuelle» car, peut-on lire dans l'avant-propos, «les
idées sont les seuls événements qui importent», de sorte que «la biographie de Kant sc
réduit à l'histoire de sa pensée» (4). Ce livre se propose donc de retracer l'itinéraire
spéculatifde Kant, et il le fait de façon vivante, dans un style sobre et de lecture agréable,
en replaçant chaque moment de la constitution du système dans le contexte historique,
politique et culturel qui lui a servi de cadre. Chaque chapitre correspond à la fois à une
période de la vie du philosophe, à un moment dans la genèse de sa pensée et à une partie
du système. L'auteur se présente lui-même comme tenant du matérialisme historique
(115) et c'est dans cette perspective qu'il juge la position de Kant. Mais loin de nous
présenter un Kant monolithique, aisément récupérable comme moment d'un mouvement

dialectique, il s'applique au contraire à souligner le dynamisme interne à l'œuvre,
les tensions qui s'y manifestent, les contradictions qui en constituent le ressort et la
force. La lecture dialectique que l'auteur propose constitue l'un des intérêts majeurs de
cet ouvrage. «Pour bien comprendre Kant, il importe de ne jamais considérer une
thèse sans tenir compte de son antithèse» (200). «Un énoncé fait toujours ressortir son
contraire.» — «Les antinomies dialectiques (même lorsqu'elles ne sont pas effectivement

explicitées) traversent l'œuvre de Kant» (109). L'auteur retrouve cette tension
dialectique jusque dans le style dont il veut, «à l'encontre de la tradition», défendre les

qualités (209). L'intérêt du style réside, selon lui, dans l'usage fait de l'ironie. Kant aurait
joué un rôle important «dans le développement du concept d'ironie» en rejetant, bien
avant Hegel, l'ironie romantique pour renouer avec l'ironie socratique (210). L'ironie
comme procédé qui consiste à dire «oui » de telle sorte que le « non » soit suggéré permet
l'affirmation simultanée du oui et du non, de la thèse et de l'antithèse. L'auteur en
retrouve la trace à travers toute l'œuvre. Elle est parfois manifeste ; d'autre fois, comme
dans la «Critique de la raison pure», elle «va au plus profond et diffuse une lumière qui
perce rarement à la surface» (213). Mais l'affirmation de thèses contradictoires doit-elle
déboucher sur une synthèse ou doit-elle souligner une contradiction irréductible D'une
part l'ironie est présentée comme éminemment positive, comme un instrument critique
de premier ordre, qui permet de maintenir les limites et dont la vigilance ne saurait se

contenter d'une réconciliation à la façon hégélienne (212), d'autre part l'auteur explique
que « Kant ne progresse pas toujours vers la synthèse, car il ne dispose pas toujours de
l'outil conceptuel adéquat» (109). La réponse de l'auteur est donc ambiguë. Un autre
aspect particulièrement intéressant de l'ouvrage est l'étude de la réception de la
philosophie critique dans la littérature russe, notamment chez Dostoievsky (130-131, 298-
305) et chez Tolstoï (305-310). On regrettera uniquement que dans un livre aussi riche et
bien documenté ni les sources ni même les références des passages cités ne soient
systématiquement indiquées.

Ives Radrizzant



BIBLIOGRAPHIE 213

Henri Denis: Logique hégélienne et systèmes économiques, PUF, Paris, 1984,
165 p.

Voici un livre alerte, et qui interpelle à la fois le philosophe et l'économiste. Le
premier a quelque peu perdu l'habitude de réfléchir aux retombées de ses concepts dans
l'économie politique, parce que trop de «penseurs» sur la trace de Marx, lui semblent
avoir compromis sa discipline austère avec des fréquentations politiques aux oripaux
agressivement techniques. Le second profite généralement de l'émancipation de sa

discipline hors de la matrice philosophique du siècle passé, et prétend théoriser en paix
dans son domaine fermé sans se rattacher à un système de pensée préalablement validé
scion de tout autres démarches. Mais précisément l'ancrage de la réflexion de Denis à la
fois dans la Logique de Hegel et dans les controverses contemporaines en économie
politique en rend la lecture difficile pour qui n'a pas cette double compétence. L'hégélien
découvre avec quelque stupeur que la Logique de 1812-16 conserve une attraction
suffisante pour armer une critique de Marx, et engager, peut-être, la réflexion sur des
voies plus fécondes que lc marxisme «classique» et que le néo-libéralisme qui semblait
l'avoir dépassé. De toute façon, il était bon qu'on ajoute ce moellon à la reconstruction
de la philosophie de la nature hégélienne, et que non seulement en physique, comme le

prétend E. E. Harris, mais aussi en sciences humaines (j'ai tenté de le montrer aussi pour
la psychologie), une pensée de type hégélien est plus féconde et adéquate que le
positivisme court trop souvent pris pour le dernier mot du sérieux.

Philippe Müller

Jorge R. Seibold S. J., Pueblo y Saber en la fenomenologia del espiritu de

Hegel, San Miguel, Ediciones Universidad del Salvador y Diego de Torres.

Tentative audacieuse de rendre compte de la façon dont Hegel articule Peuple et
Savoir, selon trois optiques complémentaires: la tradition, la pensée moderne (Révolution

française et «moralité germanique»), la religion. L'auteur hésite entre la traduction

littérale et une sorte de paraphrase souvent discutable. Bibliographie, glossaire
allemand-espagnol, pas d'index (654 pages).

Jean-Paul Borel

Yves Ledure, Lectures «chrétiennes» de Nietzsche, (Collection : Apologique),
Paris, Cerf, 1984, 166 p.

L'intuition profonde de Nicolas Berdiaev au sujet de l'universalité de l'esprit de

Nietzsche, plus complet pour lui qu'une collectivité entière, se confirme à nouveau à la

lecture du livre d'Yves Ledure. doyen de la faculté des lettres de l'Institut catholique de

Paris. Originale et inédite dans sa manière de nous brosser le portrait d'une pensée aussi

féconde, (et en peu de pages!), cette lecture nous fait, du coup, oublier la liste
impressionnante des essais sur le philosophe allemand, et. par là. nous épargne le sentiment
d'une répétition inutile. Certes, la critique nietzschéenne sur la valeur anthropologique
du christianisme, maladie de la vie, morale de la faiblesse, est déjà largement connue,
tout comme la contre-doctrine que ce philosophe de l'esthétique nous dessine dans la

triple figure de Dionysos, Zarathoustra et du Surhomme. En revanche, on connaît
moins le débat que cette pensée explosive a fait naître au sujet de Nietzsche chez des

penseurs affrontés aux monstruosités du nazisme et de la deuxième guerre mondiale. En



214 BIBLIOGRAPHIE

connaisseur averti de la philosophie contemporaine, l'auteur s'y est attaché et nous livre
le résultat de son enquête historique axée sur des lectures «chrétiennes», tout en
soulignant l'extraordinaire force de persuasion et d'actualisation de l'œuvre nietzschéenne
qui provoqua une cassure irrémédiable dans la pensée moderne. Si ce parcours historique

nous invite à relire, à travers leur analyse, les classiques que sont Maurras, Papini,
Scheler, de Lubac, Marcel et Mounier, l'auteur, après avoir brièvement introduit et
cerné le débat, rouvre pour nous les sillons fertiles des terrains favoris de Nietzsche:
terrain de la culture que Maurras réduit en politique, par pur calcul apologétique et

presque avec mépris, laissant la part belle aux interprétations chrétiennes les plus
délirantes; terrains de la psychologie, de la maladie et du ressentiment que le poète
essayiste Papini laboure un peu courtement en «retournant» Nietzsche comme si

l'œuvre de ce dernier n'était que pure projection et confession de son délire final;
terrains de la philosophie, de la vie et de l'amour que Scheler, avec rigueur, situe sur le

fond du principe originaire des valeurs, dénonçant la dévaluation nietzschéenne comme
une confusion tragique qui restera à l'origine de la modernité ; terrains de la critique du
christianisme et de l'athéisme que de Lubac dans son fameux Drame de l'humanisme
athée démasque sans compromis, nous mettant en garde contre une lecture si séduisante
de la mort de Dieu à l'origine de nos dérives, mais par une analyse qui réduit par trop le

texte philosophique de Nietzsche à une lecture théologique fonctionnant en circuit
fermé; terrain de l'argumentation philosophique sur la valorisation et la création que
Gabriel Marcel défriche de manière exemplaire (Ledure nous offrant ici. à notre avis, ses

meilleures pages), en restituant à Nietzsche les clefs mêmes de la totalité de sa démarche,
montrant bien qu'il est désormais impossible de s'emparer de la mort de Dieu en
laissant dans l'ombre le surhomme, même déjanté de sa transcendance par la pulvérisation

des valeurs, point d'inflexion de sa décréation totale; enfin, terrains du prophétisme,

du tragique et de l'absurde que Mounier parcourt sur la même ligne de crête que
Marcel, rendant à Nietzsche son rôle «de figure symétrique de Jean-Baptiste», de

grande voix solitaire qui a su prédire les signes d'une crise qui eut été évitée sans notre
aveuglement, une voix qui, aujourd'hui, s'égrène en détresse totale affrontant l'homme
au nihilisme, au néant — fond sans fond de son expérience —, à l'inespoir, à l'absurde;
exactement l'inverse de ce que proposait Nietzsche... et le christianisme qui n'apportera
réponse que revigoré aux sources de son jaillissement. Finalement courageuse face à des

prises de position de penseurs catholiques reconnus (on pense à de Lubac), l'analyse
d'Yves Ledure est aussi lucide en ce qu'elle permet de remettre certaines fausses idées en

place (comme celles qui firent de Nietzsche le père de l'athéisme moderne et même du
nihilisme contemporain!) Et si l'auteur rend justice à la pensée chrétienne capable de

relever le défi nietzschéen, il rend aussi justice à la perspicacité du prophète de Sils
Maria en rappelant que lc chrétien en recherche d'intelligence de sa croyance ne peut pas
ou ne peut plus ne pas croiser une pensée aussi critique; elle est le carrefour obligé de

tous ceux qui cherchent à mesurer les mutations culturelles et spirituelles en cours.

Philippe Chanson

Georges Cottier, Questions de la Modernité, Paris, FAC-éditions, 1985,

230 p.

L'ouvrage du Père Georges Cottier est composé en partie d'articles ou de conférences
publiées en italien ou en allemand ces dernières années. Rien pourtant de disparate dans
cet ensemble d'études centrées sur la crise de la modernité. Si l'on peut parler ici d'une
critique du rationalisme et du libéralisme philosophique, c'est que, pour l'A., la raison,
dans la modernité, si elle est porteuse d'incontestables valeurs de libération, s'enferme
dans une histoire centrée sur l'homme seul, oublieuse de la vérité de l'être transhisto-



BIBLIOGRAPHIE 215

rique et de la métaphysique qui ouvre la voie vers cet être. « Le tort du rationalisme n'est
pas de faire confiance à la raison; il est d'avoir voulu faire reposer la raison humaine
exclusivement sur elle-même», (p. 10). Questions, et non destin de la modernité. Le
nihilisme vers lequel tend une pensée de la pure immanence n'est pas une fatalité de
notre temps. Les questions de notre époque appellent des réponses. Dans la première
partie de l'ouvrage, l'A. poursuit une analyse de la crise de la modernité, à partir de
l'Aufilklärung, à travers Hegel. Marx, Schopenhauer, Nietzsche. Finalement, la raison
humaine se trouve mise en cause par elle-même. Quel est le sens de la rationalité?
(p. 52). La raison ne se comprend plus elle-même. La raison scientifique, toujours plus
puissante, est aveugle sur sa nature et sa finalité. L'A. analyse ensuite le processus de
sécularisation, en distinguant une séparation légitime du temporel et du spirituel d'une
sécularisation opposée au christianisme. Puis il étudie les ambiguïtés des concepts de
nature et de raison chez Rousseau. d'Holbach. Sade et dégage comment une crise du sens
de la raison accompagne une pensée purement immanente. Une seconde partie, à

travers une étude sur Jacques Maritain, tente de montrer que la modernité n'est pas
condamnée au nihilisme, que la mise en question du progrès ne nous laisse pas en proie à

un développement aveugle des techniques. Depuis Descartes, l'affirmation de la raison
pratique est accompagnée de la perte du sens de la contemplation: l'esprit n'a plus
d'objet à contempler (p. 191 Il convient donc de retrouver le sens de la vie de l'esprit,
que n'épuise pas la rationalité scientifique. Retrouver ce sens, c'est retrouver, fondant
l'activité rationnelle, l'intelligibilité de l'être, l'expérience de la transcendance. L'A.
n'entend pas s'opposer à la connaissance scientifique. Il entend montrer que le savoir
scientifique, compris comme affirmation de la pure autonomie de l'homme, échappe en
fin de compte à la maîtrise de l'homme, apprenti sorcier. C'est donc la vraie intelligence
qu'il faut retrouver qui. loin de nier les sciences, ou la liberté, éclaire au contraire la

finalité transhistorique de la personne humaine.

Jean-Pierre Leyvraz

Gilbert Boss, La mort du Leviathan: Hobbes, Rawls et notre situation poli¬

tique. Zürich, Grand Midi, 1984,

Que peut apporter la philosophie à la politique? L'auteur, G. Boss, aborde ce sujet

par le biais d'un diagnostic de la situation politique actuelle caractérisée par
«l'omniprésence» de l'Etat. L'Etat étant devenu notre Dieu et la politique notre religion (p. 6).

Boss propose un renversement de la question, qui à notre avis, n'ajoute rien au problème
posé. «Moment important dans la vie humaine», la politique ne peut qu'intéresser la

réflexion philosophique. Connaître la nature du politique est. selon Boss, nécessaire au

rejet de toute action politique. Mais comment le thème du rejet s'introduit dans le

problème du rapport de la philosophie à la politique, l'auteur ne lc montre pas clairement.

Ceci complique singulièrement l'accès au programme même de l'ouvrage. S'agit-
il a) d'étudier la nature du politique ou b) d'en justifier le rejet ou alors c) des deux à la

fois. La réflexion nous semble s'articuler autour de l'ordre et de l'idée du contrat social

(p. 14). Boss illustre sa démarche par deux philosophes, théoriciens du contrat. Hobbes

(chap. Il) et Rawls (chap. III). L'analyse montre que Hobbes reconstruit rationnellement
la société civile. Seulement l'explication que Boss donne des concepts d'état de nature,
du droit et de lois de nature, méritait une analyse plus critique. Mais, au fond, Hobbes ne

sert qu'à répondre à la question du rapport entre le philosophique et le politique. Selon

Boss. Hobbes répondrait que la philosophie intéresse le philosophe «parce que la vie du

philosophe n'est possible que dans un état» (p. 43). Mise dans la bouche de Hobbes.

cette réponse nous semble trop simple, pour ne pas dire banale. Le projet de Rawls vise à

élaborer des critères universels de la justice sociale. La présentation que Boss fait de

Philosophie
contemporaine



216 BIBLIOGRAPHIE

Rawls n'est pas très satisfaisante. Mais comme pour Hobbes. Rawls sert à réppondre à la
question de l'intérêt que présente la philosophie pour la politique. Pour Boss, Rawls
répondrait qu'«un plan de vie raisonnable exige la reconstruction rationnelle de
principes de justice qui doivent en former ce cadre...» (p. 86). Réponse surprenante tout de
même! L'ouvrage se termine sur une comparaison — assez superficielle d'ailleurs —

entre la théorie de Hobbes et celle de Rawls. Boss conclut de façon étonnante à la
contingence des principes de justice, et donc à une contradiction chez Rawls, avant
d'examiner les deux théories à la lumière de notre situation politique, marquée par la
faillite de l'Etat. Jalonné de disgressions et de visions prophétisant la mort imminente
du Leviathan, ce chapitre ne manque pas d'irriter. Il donne surtout l'impression que le

terrorisme, le manque de sécurité dans les Etats modernes sont des faits historiques
nouveaux. Plutôt qu'un ouvrage académique, le livre de Boss est un essai, « une causerie
intellectuelle» où l'on ne trouve, à l'exception du Leviathan et de A Theory ofJustice,
aucune référence bibliographique.

Lukas K. Sosoe

Domenico Jervolino, Il Cogito e l'ermeneutica. La questione del soggetto in
Ricœur(préface de Paul Ricœur, présentation de Théodore F. Geraets),
Naples, Generoso Procaccini, 1984, 188 p.

De la Philosophie de la Volonté à Temps et récit I (au moment où il conclut son

ouvrage, notre auteur n'a pas encore pu prendre connaissance de la suite et de la fin de

cette œuvre), la pensée de Ricœur est d'une extrême cohérence derrière la variété de ses

thèmes : « A notre avis, Ricœur ne cesse pas d'être le philosophe du cogito, du sujet fini et

inquiet, du sujet en tant que volonté, effort et désir d'être» (p. 182). C'est cette cohérence

que le livre met en lumière, tout au long de son parcours chronologique dans la
production de Ricœur. Dans un premier temps (jusqu'aux articles rassemblés dans Le
Conflit des interprétations en 1969) s'esquisse, en divergence d'avec la «voie courte» de

Heidegger, la «voie longue» de Ricœur dans la critique de l'auto-suffisance du cogito
dans son interprétation idéaliste, au moyen du débat avec les sciences de l'homme
(Freud et le structuralisme). La phénoménologie se réinterprète alors en théorie du
langage. L'herméneutique du «Je suis» se substitue à la philosophie du cogito. C'est
donc logiquement qu'en un deuxième temps, la phénoménologie herméneutique
s'attache à la question de la compréhension de soi en tant qu'elle se réalise «devant» les

textes. Les textes, les mythes et les institutions donneront les réponses à la question du
sens. En effet, seule la distanciation opérée par le rapport à la « chose du texte » ouvre à la

compréhension que le sujet peut prendre de lui-même. Une pareille réinterprétation du

cogito oblige la réflexion au concret: le sujet y est toujours ouvert vers l'autre. La

métaphore crée une innovation sémantique qui invite à une nouvelle compréhension du
monde et donc à une praxis libre et libérante. De même, le récit, dans l'irréductibilité de

son caractère temporel, permet au sujet une nouvelle saisie de son historicité. Jervolino
attend de Ricœur qu'il aboutisse bientôt à cette «poétique de la liberté», «herméneutique

de la pratique», annoncée depuis le début et qui se dessine dans ses caractères

éthique et politique, au fil de certains articles. Elle accomplirait cette substitution du «je
veux» au «je pense» qui marque la critique ricœurienne du cogito. — Voilà un ouvrage
sobre et clair, utile, écrit avec sympathie et respect pour une grande œuvre qu'il expose
avec rigueur. Dispose-t-on d'un travail de valeur comparable en langue française? On
peut en douter. Un regret: du fait de l'importance et du succès de l'entreprise, une
bibliographie de Ricœur ou, du moins, des travaux cités, en fin de volume, nous
comblerait.

PlERRE-LUIGI DUBIED


	Bibliographie

