Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 36 (1986)

Heft: 2: Le sens de la Réforme : réflexions protestantes et catholiques

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 118 (1986), P. 197-217

BIBLIOGRAPHIE

GERALD M. BROWNE, Griffith’s Old Nubian Lectionary (Papyrologie Castroc-
taviana), Rome/Barcelone, Biblical Institute Press (Rome), 1982, 89 pp.

La Deutsche Staatsbibliothek de Berlin-Est conserve quelques pages d’un lection-
naire en langue nubienne ancienne qui est I'un des rares documents a avoir survécu dans
cette langue. La date du fragment ne se situe « pas avant le IX® siécle» (p. 20). Il contient
les legons des epitres et des évangiles pour le 20-26 décembre. La présente édition réunit
le texte (huit planches trés claires), sa transcription assortie d’une traduction (avec le
texte grec emprunte a Nestle-Aland) et un commentaire trés détaillé. Si ce dernier
apporte au specialiste une information précieuse, le non-spécialiste se félicite de s’initier
a un champ de recherches ou tout n’a pas encore été dit. En plus, il participe indirec-
tement, a travers ce lectionnaire, a la vie culturelle d’'une ancienne Eglise chrétienne
hélas disparue.

CARL-A. KELLER

NAHMANIDE, La Dispute de Barcelone, «Les dix paroles.» Lagrasse, Verdier,
1984, 100 p.

En juillet 1263, a Barcelone, durant quatre journees, devant le roi d’Aragon, Rabbi
Moise ben Naham est confronté aux plus illustres docteurs de I’Eglise. La dispute va
essentiellement porter sur la question de savoir si Jésus était réellement le Messie. Le
Messie est-il déja venu ou doit-il venir? De la réponse a cette question dépend toute la
foi des chrétiens et tout le sens de I'attente des Juifs. Le point choisi est donc bien
absolument central, si bien que les enjeux sont multiples dans cet affrontement. Ce texte
est un exemple de dialectique, de haute intelligence et de culture. Mais, dés les premiéres
pages, le lecteur a compris que cette dispute, quant a I’essentiel (si ’essentiel est une
réconciliation ou un respect des différences en dehors du jeu du pouvoir), sera vaine:
chacun restera sur ses positions. Et si, comme I'affirme Nahmanide, «il est ¢évident que
’homme n’a pas foi en ce dont il n’a pas connaissance », on peut aussi penser que toute la
connaissance possible ne changera rien aux convictions et que la fol n’est pas plus une
affaire de convictions que de simple connaissance. Il est tout aussi évident que ce texte
comporte un intérét non seulement théologique, mais historique. Car, a travers cette
dispute, apparait la position encore tolérante du roi d’Aragon, mais aussi, bien sir, la
situation précaire des Juifs, livrés au bon vouloir des autorités. Les deux bulles du pape,
Clément IV, qui ont été annexées a cette édition, ainsi que d’autres textes se référant a
cette dispute, montrent bien a la fois 'importance politique de cette dispute de Barce-
lone et le poids de Rome et de son pouvoir sur les princes. C’est donc aussi tout un aspect
du pouvoir, tel qu’il va se développer contre les Juifs, qui est sous-jacent a ce moment
intellectuel. Un commentaire d’Esaie 52-53 par Nahmanide permet encore de préciser
les diverses positions et leur caractére irréconciliable. Soulignons que ce texte est
excellement présenté, commenté, traduit par E. Smilévitch. Un instrument de travail
précieux donc a maints égards.

MicHEL CORNU

Histoire de
la théologie



198 BIBLIOGRAPHIE

PauL LAcHANCE O. F. M., The spiritual journey of the Blessed Angela of
Foligno according to the memorial of Frater A, Roma, Pontificum Athe-
nacum Antonianum, 1984, 416 p.

Un religieux franciscain du Canada, le P. Paul Lachance, nous donne un beau livre
sur la Bienheureuse Angéle de Foligno. Cette mystique ombrienne de la seconde moitié
du XIII¢ siecle (1285 7?-1309) était déja connue par les études et les publications de textes
du P. Paul Danceeur en 1926, et du P. M. J. Ferré en 1927 et par les travaux de Mgr
Borgoncini-Duca. Mais I'ouvrage du P. Lachance est enrichi de découvertes récentes: la
connaissance plus exacte du milieu des Spirituels auquel se rattache Angéle, une com-
préhension plus nuancée de la situation de la femme dans la société religieuse d’alors et
’existence de courants d’idées et d’influences mystiques entre les Flandres et ’'Ombrie.
On peut noter aussi la persistance d’un courant dionysien, transmis par saint Bona-
venture, a la piété franciscaine. Contemporaine de Dante qu’elle n’a d’ailleurs pas
connu, Angéele est, comme lui, saisie, au milieu de sa vie, par un trouble profond. Elle
aussi traversera la «selva oscura». Riche bourgeoise, entourée d’une famille florissante,
elle découvre la nullité de sa vie religieuse et en est tourmentée. Foligno est proche
d’Assise et le souvenir de saint Frangois reste vivant. L’exemple, semble-t-il, de Pietro
Cresci, 'un de ses compatriotes, qui abandonne biens et titres pour se vouer a la
pauvreté la plus stricte, impressionne Angéle. Pour elle aussi, la voie a suivre serait
I’abandon de ses richesses mais, dans sa situation, un tel geste est impossible. La mort la
délivre de sa mére, de son mari, de ses fils. Cette libération douloureuse ne rend pas la
tdche du dépouillement plus facile. Angela ’entreprend, malgré le blame de ses voisins
et des luttes intérieures incessantes qui la rapprochent de Dieu et du Christ crucifié. Au
cours d’un pelerinage a Assise, en automne 1291, Angéle est saisie d’une extase a la suite
de laquelle elle éclate en lamentations et en pleurs qui scandalisent quelques fréres
franciscains. Angéle est chassée de la basilique de St. Frangois. C’est pourtant I'un de ces
mémes religieux qui, ’année suivante, devient le confesseur et le secrétaire d’Angéle.
Etonné par les expériences spirituelles qu’elle a traversées, frére Arnaldo note, dans un
gros cahier «ce que lui révéle la fidéle du Christ». Entreprise délicate car les fréres
d’Assise se méfient de cette pénitente (spirituels et communauté franciscaine sont en
lutte, et les soupgons d’hérésie sont virulents). Arnaldo scrute les déclarations d’Angéle
avec rigueur et celle-ci exige de son confesseur une fidélité sans reproche a ce qu’elle lui
dicte. Le dialogue s’achéve a la mort d’Arnaldo, en 1300. Les témoignages recueillis
aprés lui sont moins vivants et moins nets. Pendant les derniéres années de sa vie, (elle
meurt le 3 janvier 1309), Angela ne parle plus guére de ses visions. Par contre, elle
devient la mere spirituelle d’un groupe de gens pieux a qui elle écrit quelques lettres. Le
plus célébre du groupe, Ubertin de Casale, se fera ’avocat des Spirituels persécutés. Il a
laissé, dans [’Arbor crucifixae Vitae Jesu, un magnifique éloge d’Angéle. Sans dédaigner
le culte de la Vierge et des Saints, la piété d’Angéle s’adresse surtout au Christ crucifié.
L’amour de Dieu pour ses créatures est, pour elle, la réalité supréme. Mais si profonde
que soit son assurance en Dieu, Angela connait la nuit dionysienne, les ténébres de la
«docta ignorantia» et celles des abandons momentanés de Dieu. La confession de cette
humble Ombrienne prend ainsi une grandeur qui la distingue d’autres écrits francis-
cains.

LyDiA VON AUW

NEAL BLoUGH, Christologie anabaptiste. Pilram Marpeck et I"humanité du
Christ (Histoire et Société, n® 4), Genéve, Labor et Fides, 1984, 280 p.

L’historiographie de la Réforme a trop privilégié les grandes figures — Luthe.r,
Calvin, Zwingli — et les événements les concernant. Il y a peu que le champ s’est élargi:



BIBLIOGRAPHIE 199

le protestantisme a pris concience qu’il y eut, au méme siécle, une « Réforme catholi-
que»; et, depuis quelques décennies, une autre «aile» de ce grand courant réformateur
retrouve sa place historique, celle dite de la « Réformation radicale» (G. Williams) ou de
«l’aile gauche de la Réformation» (H. Fast). Le mouvement anabaptiste fait partie de ce
courant et les travaux se sont multipliés a son sujet, jetant par la un éclairage nouveau
sur bien des aspects de la Réforme comme telle. Ainsi des Actes anabaptistes stras-
bourgeois, édités par MM. Krebs et Rott, des études de différents colloques, tenus, entre
autres, a Strasbourg sur le sujet, ou encore des publications éditées par Marc Lienhard
dans la Bibliotheca Dissidentium — toute une documentation de sources et d’analyses,
propre a rendre la parole a une foison d’hommes et d’écrits, témoins de la diversité et des
antagonismes, humains et théologiques, de ce tourbillon religieux de la premiére moitié
du XVI¢ siécle. Le livre de N. Blough permet au public francophone de découvrir les
principaux faits et écrits de ce théologien anabaptiste laique que fut Pilgram Marpeck,
né en 1495, mort en 1556, et qui, de 1528 a 1532, séjourna a Strasbourg, alors lieu
d’accueil de quantité de réfugiés politico-théologiques! Issu d’un travail de thése de
doctorat de 3¢ cycle, I'ouvrage présente la pensée de Marpeck par rapport au mysticisme,
a la théologie du Moyen Age et a celles des réformateurs. Aprés une description des
principales étapes de sa vie et de ses écrits (chap. 1), il analyse les idées dominantes de ce
théologien original, a la fois anabaptiste et antispiritualiste, tel qu’il apparait dans ses
traités (chap. 2 a 5) et dans ses lettres (chap. 6). Or, c’est la christologie qui révéle
originalité du personnage: insistant sur ’humanité du Christ, il voit en elle le seul
chemin de connaissance possible de Dieu; bien plus: les cérémonies de I'Eglise (bap-
téme, céne, prédication, discipline, éthique) deviennent la prolongation de cette incar-
nation, si bien que la vie de I’Eglise remplit, dans I’histoire, le role de I’homme Jésus
lorsqu’il était sur terre. Citant, en traduction frangaise, bon nombre de textes, N. Blough
met trés bien en évidence cette christologie aux accents trés luthériens et engendrant une
ecclésiologie si curieusement sacramentelle. Et ce n’est pas la moindre ironie du sort
mouvementé de cet homme que ce soit justement Bucer, lui aussi le défenseur d’une
ecclésiologie 4 la limite du sacramentel, qui ait provoqué son expulsion de Strasbourgen
1532, sous prétexte qu'il était trop entété dans ses idées et préchait un style de vie trop
strict! Mais N. Blough montre aussi les différences théologiques séparant les deux
hommes, dans leur ontologie et leur conception de I'histoire. De telles différences
n’existaient-elles pas entre les réformateurs eux-mémes? Il elit été intéressant de suivre
un bout cette piste: pourquoi des christologies proches (ici entre Luther et Marpeck)
provoquent-elles néanmoins des ruptures, alors que d’autres, a la limite de la divergence
(comme entre Luther et Bucer) pouvaient-elles ne pas empécher les rapprochements —
au moins le temps d’une « Concorde» ? Le poids de ’ecclésiologie serait-il plus fort que
celul de la christologie dans I’histoire de I'unité et de la division de I’Eglise? Deux
appendices (les 29 articles résumant la confession de foi de Marpeck, et des extraits de
trois de ses lettres) complétent le volume, ainsi qu’une bibliographie et un index fort
utiles.

GOTTFRIED HAMMANN

ELsiE ANNE MCKEE, John Calvin. On the Diaconate and liturgical almsgiving
(Travaux d’Humanisme et Renaissance, n°® CXCVII), Genéve, Droz, 1984,
309 p.

Voici une importante contribution au probléme, historique et thé¢ologique, du dia-
conat dans les Eglises réformées de tradition calvinienne, qui démontre les fondements,
tant liturgiques et éthiques que religieux et civils du service diaconal dans la théologie du



200 BIBLIOGRAPHIE

réformateur genevois. Dans la premiére partie (consacrée a la dimension culturelle de la
caritas, sous la forme de 'offrande), E. A. McKee fait I'inventaire des travaux consacrés
ala liturgie dans I'ccuvre de Calvin; elle stigmatise aussi bien ceux qui, comme Richard
Paquier, ont voulu dénoncer 'improvisation du réformateur en la matiére — «cette
sorte d’'improvisation qui constitue la tradition culturelle de presque toutes les Eglises
reformées»! — que ceux qui surévaluent I'importance de la liturgie dans sa pensée. Le
chap. [T analyse le role de I'aumdne dans le culte réformé du X VI siécle, en droit et en
pratique, et plus spécialement le lien entre 'offertoire de la messe traditionnelle et
'offrande du culte réformé, appelée a rendre a cet offertoire, tronqué au fil des siecles, sa
signification primitive d’expression caritative. Telle serait 'importance liturgique de
'offrande: rendre a la charité sa place cultuelle. C’est ’Eglise primitive, considérée
comme exemplaire, qui aurait déterminé ce lien entre culte et offrande. Aprés un
troisieme chapitre, étudiant les effets ecclésiologiques de 'exégese bucérienne et calvi-
nienne d’Ac. 2, 42 (la diaconie congue comme un ministére consacré), on en vient ains
tout logiquement a la deuxiéme partie de I'ouvrage: le diaconat. En tenant compte avec
minutie des études déja faites sur le sujet, Pauteur analyse les particularités historiques
de l'entraide au XVI° siécle; 'exemple genevois sert d’illustration aux principales
caractéristiques mises en évidence dans le domaine de ’assistance, séculiére et ecclé-
siale. Ainsi s’éclaire la place que le diaconat aurait dii prendre dans la réalisation de la
conception pluraliste des ministéres, chére a Bucer et Calvin, et déduite par eux de
I'exégése des Actes et des Epitres pastorales. La encore, la structure des deux premiéres
parties de I'ouvrage est strictement symétrique, et les chap. VIa IX reprennent en détails
I’histoire de I’exégese bucérienne et calvinienne de quatre textes typiques: Ac. 6, 1-6 etla
conception ministérielle du diaconat, par imposition des mains et ordination; 1 Tim. 3,
8-13 et I'importance de ce ministére, considéré comme constitutif de la mission de
I’Eglise; Ro. 12,8 et Iutilisation théologique surfaite, chez les deux réformateurs, en
faveur de ’entraide comme ministére; le dernier groupe de textes permet d’éclairer la
conception théologique que Calvin avait du diaconat féminin. Dans cette deuxieme
partie apparaissent dés lors les interférences entre le service diaconal aux mains de la cité
et la diaconie basée sur la théologie biblique, pour constater la difficile concordance
entre les deux, notamment pour ce qui est du diaconat féminin, victime d’une inap-
plication due, selon Elsie McKee, aux « pressions culturelles apparemment trop fortes»
(p. 222). La troisiéme partie prolonge la réflexion: ¢’est la théologie biblique qui fonde,
chez Calvin, 'unité entre I’entraide diaconale et ’entraide liturgique d’offrande. La mise
en corrélation des thémes théologiques propres a ce sujet (officia caritatis, pietas, jus-
titia, Evangile et Loi, exercitia pietatis, etc.), dans leur résonance a la fois éthique et
liturgique, met en lumiére la maniére dont la «caritas» (et donc la seconde table de la
Loi) a, pour Calvin, une portée théologique double, liturgique et cultuelle d’une part,
diaconale et sociale de I’autre. Double aspect qui se répercute sur la pratique méme du
ministére de diacre. — L’ouvrage d’E. McKee vient a son heure: par son analyse et ses
conclusions, il éclaire I'actuel débat sur la spécificité du ministére diaconal dans la
perspective calvinienne — et dans les Eglises réformées de Suisse romande en particu-
lier. Que, dans cette optique, le diaconat soit un ministére a ordonner au méme titre que
le pastorat, c’est dans la théologie biblique du Genevois et dans son interprétation
positive de la Loi que s’en trouvent les raisons. Peut-étre efit-il été intéressant de
mentionner, sans pouvoir y entrer, les questions paralleles que ce débat ne manque pas
de soulever quant au sens méme du pastorat. Une bibliographie bien ¢laborée et un
index de noms de personnes complétent le travail, de méme qu’un appendice sur le
vocabulaire regroupé autour du concept d’«amour». Malgré la clarté¢ du plan et I?S
fréquentes conclusions intermédiaires, un index de mots matiéres efit été utile. Souli-
gnons enfin la belle présentation et la typographie soignée de ce livre qui joint ainsi, pour

le lecteur, I'agréable a I'utile. EiFrERinD EAMMANN



BIBLIOGRAPHIE 201

PATRICK LE GAL, Le droit canonique dans la pensée dialectique de Jean Cal-
vin, (Studia Friburgensia. Travaux publiés sous la direction des Domini-
cains Professeurs a I'Université de Fribourg, Suisse. Nouvelle série, 63.
Sectio canonica, 3). Fribourg, Editions Universitaires, 1984, 189 p.

On peut definir le droit canonique comme étant constitué des lois ecclésiastiques
dont I'observance — les «ccuvres» — est nécessaire au salut. L’auteur s’est fixé pour but
de rechercher les «conditions de possibilité d’une théologie du droit canonique dans la
pensée de Calvin» (p. 10). Disons d’emblée que M. Le Gal admet pratiquement dans ses
conclusions la possibilité d’une telle théologie. — Il commence par montrer que Calvin
n’a jamais rejeté I'acquis de ses années de formation. Au collége de Montaigu, Calvin
aurait essentiellement été marqué par ’enseignement nominaliste de John Mair. Il en
aurait retenu le «volontarisme» — I’accent mis sur la toute-puissance de Dieu et la
distinction entre «potentia absoluta» et «potentia ordinata», et surtout I'idée que
’lhomme par sa raison est radicalement incapable de découvrir I’essence des choses. —
On passe ensuite a 'examen de la «dialectique» calvinienne (opposition Dieu/homme,
nature/ grace etc.). Pour Calvin, «tout ce qui est attribué a I’homme (...) est vu comme
¢tant soustrait a Dieu» (p. 96). D’ou des conséquences désastreuses: tendance a séparer
les deux natures du Christ, refus de la divinisation de I’homme par la griace etc. — Enfin,
dans une troisiéme partie (les ch. 2 et 3 de la 2° Partie selon le plan de 'ouvrage), 'auteur
cherche a dégager les aspects « positifs» de cette «dialectique». On entre dans le vif du
sujet: la «dialectique» de Calvin serait a comprendre uniquement au niveau épisté-
mologique: conformément a I'idée nominaliste de 'incapacité humaine a saisir I’es-
sence des choses divines, Calvin indiquerait par sa «dialectique » non pas qu’il existe en
réalité une opposition entre Dieu et ’homme, la grice et la nature etc., mais seulement
que I'’homme ne peut pas savoir comment il peut étre divinisé, comment il peut co-
opérer a son salut etc., ce qui limiterait la transcendance de Dieu. Mais en réalité, il est
possible que ’homme puisse coopérer a son salut etc. — L’auteur examine en conclusion
les conséquences de la «dialectique» calvinienne sur le statut du droit canonique. On
connait la thése de I'/nstitution Chrétienne: Dieu seul est législateur; ’homme doit se
borner a appliquer la loi divine dans le domaine pratique. Alors, semble-t-il, plus de
droit canonique possible. Reprenant sa thése centrale, 'auteur répond (p. 155): «Calvin
n’affirme pas que Dieu ne puisse conférer une valeur aux ceuvres et 4 la discipline qui les
inspire», mais seulement que ’homme ne peut pas le savoir. Ce qui laisse la possibilité
qu’en réalité Dieu veuille conférer une valeur aux ceuvres (comme le penserait au fond
Calvin «selon plusieurs indices» (p. 163). — Nous laissons au lecteur le soin de
juger!

Luc PERROTTET

PuiLippE DENIS, Les Eglises d’étrangers en Pays Rhénans (1538-1564)
(Bibliothéque de la Faculté de Philosophie et Lettres de I’'Universit¢ de
Liége — Fascicule CCXLII), Paris, Les Belles Lettres, 1984, 689 p.

L’étude détaillée de quatorze Eglises d’¢trangers fondées en Pays Rhénans permet a
lauteur de dégager les éléments d’une sociologie religieuse. L'ouvrage de M. Denis se
divise en deux parties: I'une décrit les faits, 'autre les analyse de maniére thématique. —
Dans la premiére, lauteur reconstruit successivement I’histoire des communautés
d’étrangers installés dans la vallée du Rhin dans la période qui va de 1538 a 1564. Apres
avoir présenté I'origine socio-économique de ce premier refuge, il examine les démar-



202 BIBLIOGRAPHIE

ches entreprises par ces communautés pour avoir 'autorisation de fonder leur Eglise, les
pasteurs appelés a y célébrer le culte, les difficultés qu’ils ont rencontrées dans exercice
de leur ministére. — Pour des raisons €économiques aussi bien que religieuses, les
étrangers sont bien accueillis dans un premier temps et, en raison de la différence de la
langue, obtiennent des autorités la permission d’établir leur propre Eglise. Dans un
deuxieme temps, une hostilité s’éveille a leur égard dans les villes hotes en raison de
leurs particularités doctrinales et liturgiques. Dans la confrontation qui s’ensuit, les
Eglises d’¢trangers finissent le plus souvent par étre fermées. — C’est a Strasbourg, en
1538, que Calvin, attiré par Bucer, fonde la premiére Eglise frangaise. Aprés son départ a
Geneve, celle-ci continue a vivre sous les ministéres successifs de Jean Garnier, de
Pierre Alexandre et de Guillaume Houbraque non sans connaitre de multiples conflits
au sein de la communauté¢ et a I’égard de la dominante orthodoxie luthérienne, qui
aboutiront a sa fermeture. Sans entrer dans I’historique de chaque communauté d’étran-
gers, soulignons que "auteur poursuit son examen attentif dans les villes de Cologne,
Bale, Wesel, Duisburg et Francfort, ou les Eglises frangaise, anglaise et allemande
connaissent les mémes ruptures avec les luthériens, ainsi qu’au Val de Liepvre, a Worms
ct dans le Palatinat. La seule exception au rituel est constituée par les Eglises des
«villages welches» du comté de Nassau-Sarrewerden (actuellement Sarre-Union), fon-
dces par des paysans originaires des villages du Pays de Metz restés catholiques, les-
quelles ont vécu en bonne intelligence avec les Eglises locales. — La recherche de
Philippe Denis était d’autant plus ardue que les registres de ces Eglises, a I'exception de
ccux de la diaconie de I’Eglise frangaise de Francfort, sont perdus. C’est dire le mérite de
"auteur qui a su peindre le tableau vivant de ces communautés sur la base des docu-
ments municipaux ¢t du dépouillement minutieux de la correspondance des plus émi-
nents réformés du temps. A ce sujet, nous regrettons qu’il ait donné aux trés nombreuses
citations de la correspondance introduite dans le corps du texte une accentuation
moderne. — Dans la deuxi¢me partie de 'ouvrage, M. Denis décompose les éléments
contenus dans la premiére partie pour répondre a la question fondamentale qu’il s’était
posée: comment nait une Eglise ? L’Eglise est per¢ue comme une réalité vivante qui nait
et qui meurt. Seuls ses membres lui donnent forme et elle a un caractére public dans la
mesure ou elle résulte d’une négociation avec les autorités de la ville. La condition
essenticlle de son existence est liée a la présence d’un ministre qui assure la prédication
et célebre le culte. — Sur les trente-cing ministres connus de ces Eglises d’étrangers de la
premicre génération, vingt-huit sont d’anciens religieux passés a la Réforme. Malgré la
relative autonomie de ces Eglises pour le recrutement de leurs pasteurs, elles comptent
pour étre pourvues sur le réseau de contacts qu’elles ont établis avec d’autres Eglises.
Des 1556, celle de Geneve ne tarde pas a s'imposer comme le fournisseur attitré du corps
pastoral. Le leadership de I'Eglise de Genéve apparait également sur le plan doctrinal,
ces Eglises d’étrangers ayant adopté pour I'essentiel la doctrine de Calvin. De 12 la
principale source de division avec les luthériens au sujet de 14 doctrine eucharistique.

L’auteur souligne cependant combien, dans la correspondance, Calvin se montre plus
attaché a la survie d’une Eglise qu’au maintien littéral de la doctrine et surtout de la
liturgie. La vie ecclésiastique de ces communautés est axée sur trois ordres: les minis-
tres, les diacres et les anciens, mais, a la différence de I'Eglise de Genéve, la discipline
ecclésiastique, n’étant pas codifiée en Pays Rhénans, a été a l'origine de plusieurs
désordres. — L’influence de Calvin n’a pas été la seule a avoir marqué la vie de ces
Eglises, celles de Bullinger et de Farel y sont ¢galement analysées, sans oublier le role
important des Eglises d’Anvers et d’Emden. — Des précieuses annexes completent
'ouvrage: des tableaux sur 'origine des pasteurs, la durée de leurs fonctions, les inter-
venants dans leur recrutement ; des listes d’anciens des Eglises francaises de Strasbourg,
de Francfort et du Val de Liepvre; enfin vingt-deux documents inédits de la vie de ces
Eglises. — Philippe Denis a le mérite d’avoir enrichi d’une page nouvelle le grand livre



BIBLIOGRAPHIE 203

de I'Histoire de la Ré¢forme, dont le lecteur ne manquera pas d’apprécier la valeur et de
mesurer 'importance,

GABRIELLA CAHIER

ROGER STAUFFENEGGER, Eglise et Société. Geneve au 17¢ siecle (Travaux
d’histoire éthico-politique, XLI), Textes et Notes, 2 vols, Genéve, Droz,
1983, XIII + 1008 p.

Le but de cet ouvrage riche et remarquablement bien fouillé est de montrer les
rapports entre I'Eglise et la société genevoises tout au long du 17¢ siécle. L’A. ne suit pas
une chronologie stricte et se réfere a maintes reprises a I'époque de Calvin. L’introduc-
tion a I'ouvrage traite en des termes généraux de I'Eglise comme «atelier de régles» pour
une socicté qui demeure «un désordre organique». Dans la premiere section (L élec-
tion), 'auteur décrit de maniére admirablement détaillée la situation géographique et
economique de Genéve, ainsi que ses structures sociales dans les années 1500-1700 env.
L’attention du lecteur y est attirée notamment sur (1) la relative modestie de Genéve par
rapport aux villes impériales, (2) son commerce, spécialement 'imprimerie et 'indus-
trie textile, (3) Pimportance croissante de la bourgeoisie et I'évolution des Conseils qui,
au début du 17¢ siécle, étaient composés d’hommes issus d’un milieu bien né et non pas
«d’hommes nouveaux», comme c’était le cas a I'époque de Calvin. Dans cette méme
section, I’A. souligne la «consubstantialité» de I'Eglise et de I'Etat. Celle-ci serait
motivée en grande partie par un désir commun de résister a toute tentative de la
Contre-Réforme, dont les démarches des ducs de Savoie entre 1611 et 1647 constituent
un exemple particuliérement frappant. La deuxiéme section (Le modéle) commence par
une analyse de la production théologique a Genéve entre 1543 et 1700 env. Notons que
plusicurs pages fort intéressantes sont consacrées a Iattitude de I'Eglise envers les Péres
etallamyraldisme. Aprés une description soigneuse des structures ecclésiastiques et des
pratiques liturgiques, I’A. examine la question du fonctionnement de I’Eglise dans la
soci¢té, tout en démontrant que la population identifie de plus en plus I’Eglise a ses
pasteurs. La troisiéme section (Les deux cités) s'occupe de la deuxiéme moitié du
[7¢siécle: la Révocation de I'Edit de Nantes et le changement du climat intellectuel da
au cartésianisme d’une part et au libertinage d’autre part, y jouent un réle important.
Tout au long de 'ouvrage, I'A. montre d’une maniére convaincante et trés nuancée
«l'incertaine coexistence du monde moderne et de I'église calvinienne». Méme si le fait
de cette coexistence n’a rien d’étonnant en soi, le mérite du livre réside dans la maniére
dont elle est démontrée. De plus, 'ouvrage est muni de nombreuses statistiques utiles et
de notes exceptionnellement copicuses qui renvoient le lecteur tant aux sources manus-
crites qu’a la littérature secondaire. Il ne s’agit toutefois pas d’une lecture facile. Au
contraire, le lecteur qui affrontera 'ouvrage de M. Stauffenegger sans quelques con-
naissances préalables de I’époque, aura une impression d’hermétisme. Les difficultés
proviennent notamment du manque de distinction entre les différentes décennies. La
notion méme de I’évolution dans 'histoire est laissée de coté. Prenons un exemple. En
discutant I'emploi des Péres par I’Eglise genevoise (p. 229-230), 'auteur passe (en un
espace de deux pages) de 1572 a 1543 et ensuite & 1657 (le plan d’¢tudes de Jean Daillé).
Certes, il montre ainsi la continuité de I'emploi de la tradition patristique. Toutefois, il
ne dit pas que Jean Daillé situe les Péres dans /ewr contexte historique, tandis que les
théologiens du 16¢ siecle les traitent tous sur le méme plan. Cette tendance «synopti-
que» fait que l'auteur n’¢labore pas certains propos qui paraissent, a premiere vue,
¢lonnants. Ainsi (p. 70), il attribue I'interdiction du prét a intérét aux «Péres grecs»
{sans préciser), mais il ne dit pas que I'interdiction la mieux connue au 16¢ si¢cle était



204 BIBLIOGRAPHIE

celle d’Aristote. Néanmoins, I'ouvrage de M. Stauffenegger s’avére magistral et nous ne
pouvons qu’espérer, en dépit des difficultés de présentation, qu’il servira de livre de base
a tous ceux qui desirent approfondir leurs connaissances d’histoire sociale et ecclésias-
tique de Genéve.

IRENA BACKUS

Protestantisme et Libertés en France au XVII€ siecle, de 'édit de Nantes a sa
révocation. 1598-1685. Textes d’histoire protestante, rassemblés et com-
mentés par CATHERINE BERGEAL et ANTOINE DURRLEMAN, Carriéres-sous-
Poissy, «La Cause», 1985.

Encore un ouvrage édité a I'occasion du tricentenaire de la Révocation de I'Edit de
Nantes! Un ouvrage nécessaire, car il présente les textes qui ont marqué I'histoire,
permettant ainsi a ceux qui commémorent I’événement, de se reporter aux documents
de base. Relecture essentielle pour qui veut comprendre. Briévement introduits, les
documents sont présentés en quatre périodes: 1) 1598 a 1629: « De I'Edit de Nantes @
I'Edit de Nimes (p. 9-78); 2) 1629 a 1661: «L’accalmie» (p. 79-83); 3) 1661 a 1679:
«L’application a la rigueur» (p. 85-116); 4) 1679-1685: « Vers la révocation» (p. 117-
148). De 'Edit de Nantes, I'ouvrage reproduit les 92 articles proprement dits, auxquels
on aurait pu joindre certains des articles particuliers («secrets»), p. ex. ceux qui, comme
le 34, autorisant la tenue des synodes de la R.P.R ., sont d’importance générale, soit qu'ils
éclairent le fonctionnement de I’Edit, soit qu’ils permettent de vérifier la maniere dont
les déclarations royales ultérieures en asphyxiérent 'application (p. ex. les articles
concernant les cimetiéres et les enterrements). En outre, pourquoi ne pas étoffer un peu
plus la deuxiéme partie, celle de «I’accalmie», fort mince, en ajoutant a la Déclaratior}
du Roi, du 8 juillet 1643, la Confirmation de I’Edit de Nantes, du 21 mai 16527 Quot
qu'il en soit de ces quelques réserves, ce petit livre se veut a large diffusion, dans les
milieux protestants en particulier. S’il est requ comme un possible retour aux textes
mémes, permettant de micux comprendre I'évolution et la dégradation de la cohabi-
tation entre confessions, telle que 1'a voulue Henri IV, il aura fourni un complément
indispensable a tous les essais d’interprétation, récemment parus, de cette période
malgré tout peu connue du protestantisme frangais.

GOTTFRIED HAMMANN

ELISABETH LABROUSSE, « Une foi, une loi, un roi?». La Révocation de I'Edit de
Nantes (Histoire et Société, 7), Genéve, Paris, Labor et Fides, Payot 1985,
231 p.

Le 300¢ anniversaire de la Révocation de ’Edit de Nantes (1685) nous aura valu la
parution d’une série d’études sur ce «désastre» (E. Labrousse) qu’il s’agit de mieux
comprendre, avant méme d’en stigmatiser les «coupables». Parmi ces travaux, 1'«es-
sai» d’Elisabeth Labrousse est a classer parmi les plus marquants. Préfacé par le pro-
fesseur Jean Baubérot, directeur de la collection, et dédié a la mémoire du regrette
Richard Stauffer, ce livre invite 4 lire ’événement de la Révocation et les temps qui I'ont
précédé d’une maniére renouvelée: « D’emblée, écrit Madame Labrousse, nous conjec-
turons ici que la Révocation (avec tout ce qui I’a préparée) a été beaucoup plus subie par
I’ensemble des Frangais — aussi bien catholiques que réformés — qu’elle n’a €te
sciemment perpétrée; elle a plus été un effet d’inertie que d’initiative» (p. 25). Une



BIBLIOGRAPHIE 205

certaine hagiographie protestante n’y trouvera donc pas son compte! Les années 1598 a
1685 sont analysées en trois périodes: — Dans la premiére (de 1598 a 1661, soit de la
promulgation de I'Edit de Nantes au régne personnel de Louis XIV, chap. I a VI), I'A.
etudie I’effacement progressif de la noblesse et du «parti» et leur remplacement par le
pastorat et les églises de la RPR (Religion Prétendue Réformée), effacement confirmé
par 'Edit de grace d’Alés — innocemment appelé Paix d’Alés par les protestants! Non
seulement les structures politico-militaires du parti protestant furent-elles peu a peu
neutralisées, mais encore les structures de fonctionnement plus spécifiquement reli-
gieuses et ecclésiastiques furent-elles insidieusement démantelées a la fin du ministére
de Mazarin: ainsi 'autorisation qu’il accorda pour la session du synode national de
Loudun en 1659, fut-elle assortie de 'annonce que ce synode serait le dernier autorisé et
— subventionné. Intéressant aussi la maniére dont I’analyse décrit le fonctionnement,
les particularismes et les hésitations de la RPR, mettant en évidence ses points faibles et
ses naivetés, habilement exploités par «I’Eglise de France», son clergé et ses milieux
dévots, tout cela dans un contexte ou les motifs théologiques (St. Augustin!) et les
raisons politiques (cujus regio ejus religio!) justifiaient I'intolérance et I'uniformité
religieuse, face a la «dangereuse démocratie réformée». — Dans la deuxiéme tranche
chronologique (de 1661 a 1678, année de la paix de Nimégue), E. Labrousse présente des
exemples éloquents de documentation anti-protestante, la liste des arréts du « Conseil
privé», frappant la pratique religieuse huguenote, dont beaucoup furent largement
inappliqués — ce qui montrerait la bonne cohabitation locale entre catholiques et
réformés, curés compris. En revanche, les arréts a ’encontre des structures de la RPR
(tenue des colloques, interdiction faite aux synodes provinciaux de siéger en I’absence
d’un commissaire royal) isolérent les communautés les unes des autres et anémiérent la
RPR, au fil des tracasseries paralysant peu a peu tant la pratique religieuse que I'inser-
tion sociale des huguenots. — La troisiéme partie traite des années 1679 a 1685 (chap.
VIII et IX), celles de ’agonie de la RPR sous I'effet des mesures intégristes, de la reprise
des attaques juridiques, des dragonnades, si bien qu’«a la fin de I’hiver 1680-1681 il ne
restait 4 peu prés rien de ’Edit de Nantes» (p. 170) et que la Révocation pouvait
conclure un processus plus que le provoquer. L'ouvrage se termine en rappelant les
conséquences de I'exode de prés de 200.000 huguenots entre 1679 et 1700. Et pourtant,
écrit E. Labrousse, I'identité huguenote fut protégée contre la «normalisation» et le
conformisme, par la foi religieuse qui alimentait sa résistance a I'oppression. Un «Es-
sai» (le livre se veut tel) pleinement réussi, écrit dans un langage clair et précis, qui le
rend accessible au plus large public, intéressé par cette tragique page d’histoire.

GOTTFRIED HAMMANN

BRIAN A. GERRISH, The Old Protestantism and the New: Essays on the Refor-
mation Heritage, Chicago/Edinburgh, The University of Chicago Press/
T. and T. Clark Limited, 1982, X + 422 p.

Sous un titre quelque peu énigmatique, B. A. Gerrish, professeur de «théologie
historique» a ’'Université de Chicago, rassemble les meilleurs fruits de plus de vingt ans
de recherches sur deux périodes privilégiées de 'histoire de la théologie protestante: la
Réforme et le 19¢ siécle. Dans I'intention, assez rare pour étre soulignée, de dépasser la
simple réimpression d’articles déja publiés, lauteur souligne dans son introduction la
constance des approches choisies et la continuité des problématiques rencontrées. Dans
chacune des études particuliéres qui forment les chapitres de ce livre (toutes ont été
révisées, certaines largement remaniées et augmentées), G. est en quéte des «idées qui



Théologie
contemporaine

206 BIBLIOGRAPHIE /

/

font du protestantisme une variété distincte de croyance» (p. 1). Cest dire que ses
interrogations se situent au confluent de I’histoire et de la théologie. Pour concilier ces
deux aspects, il recourt au concept de tradition qu’il prend dans son sens actif de
Uberlieferung: «la transmission de I’héritage sacré venant du passé dont vit I'Eglise».
Or, 1l sait bien que «la tradition chrétienne ne se manifeste que dans la multitude des
traditions historiques»; cela signifie~t-il, selon le mot de Troeltsch, que « I historique et
le relatif sont identiques» (p. 264-65)? Tel est justement le probléme qu’a posé le
«néo-protestantisme» et dont G. se reconnait I’héritier par-dela la vague de «néo-
orthodoxie» qui a longtemps occulté ces questions. A coté de Schleiermacher et de
Troeltsch, figures de proue du protestantisme «libéral», Calvin et Luther représentent
ici le protestantisme «classique». Dix des quinze chapitres leur sont consacreés, souvent
en forme de comparaison: « Luther et Calvin au sujet de 'autorité de la Bible», « Luther
et Calvin au sujet du Dieu caché», mais aussi « Luther, Calvin et Copernic» et « L'image
que Calvin avait de Luther», ainsi que des «perspectives réformées sur la Confession
d’Augsbourg». Deux autres études s’attachent au lien de la théologie a la piété — théme
fondamental pour G. — chez Luther et Erasme d’une part, Calvin et Schleiermacher
d’autre part. Enfin, les trois derniers chapitres abordent la question du «développement
doctrinal» selon Schleiermacher et des possibilités offertes par la «théologie histori-
que» de Troeltsch. Mis a part la clarté des questions posées ¢t I'intérét des perspectives
dégagées sur I’histoire du protestantisme, cet ouvrage se distingue par ’analyse attentive
a laquelle sont soumis quelques textes-clés des Réformateurs pour en donner une
compréhension renouvelée ainsi que par la connaissance étendue de la littérature
secondaire germanophone, et parfois francophone, sur les sujets abordés. Mais 'aspect
le plus intéressant réside certainement dans la volonté affirmée de I’auteur de rétablir,
I’encontre de Karl Barth, la théologie libérale du siécle dernier comme un des moments
de la tradition qui nous vient des Réformateurs, en prenant au sérieux les questions
qu’elle s’est posée. G. I’a d’ailleurs fait plus explicitement dans un autre ouvrage récent:
Tradition and the Modern World: Reformed Theology in the Nineteenth Century, Chi-
cago, The University of Chicago Press, 1978. Une telle entreprise mérite d’étre saluée
dans le contexte théologique américain qui connait peu la théologie du 19¢ siecle en
Allemagne. Mais elle ne peut également qu’étre bénéfique a ses héritiers sur le vieux
continent, car elle permet de dépasser des oppositions devenues stériles.

JEAN-PHILIPPE BUJARD

CHRISTIAN DuQuoc, Messianisme de Jésus et discrétion de Dieu. Essai surla
limite de la christologie, Genéve, Labor et Fides, 1984, 257 p.

Ce livre mériterait sans doute une étude plus importante qu’il n’est possible de le
faire dans le cadre d’une recension concise. La cohérence de cet ouvrage est en effet
impressionnante, la clarté exemplaire et la construction admirable. Sans se perdre dans
des détails techniques en s'imposant une ascése rigoureuse dans les notes et renvois
bibliographiques (malheureusement pas sans fautes ni confusion!), le célébre auteur
renouvelle la christologie aussi bien en ce qui touche au contenu qu’au langage ; surtout,
il interpréte les données historiques, exégétiques et théologiques dans un cadre systé-
matique qu’il annonce en quelque sorte par le sous-titre. Que veut-il nous faire com-
prendre? Qu’il s’agisse de la théologie traditionnelle (christologies métaphysique, d’en
haut, sacrificielle, méta-historique), de la théologie sécularisée (exégése historiciste,
jésuslogie, christologie d’en bas, le modéele socio-politique du christianisme) ou encore
du messianisme passé ou contemporain (millénarisme, théologies de la libération), on



BIBLIOGRAPHIE 207

rencontre toujours I'une ou "autre forme d’un méme risque, soit que I’on maitrise Dieu,
soit qu’on I'exile. L’auteur se garde de penser la révélation comme substitution; il fait un
plaidoyer engagé¢ pour que I’on respecte le jeu des différences entre Dieu et le monde, le
Jeésus terrestre et le Christ, la contingence et 'universel, I'histoire et le régne, la parole et
nous, différence également entre une conception regue et le sens nouveau que lui confére
la figure et le destin de Jésus (les hauts titres p. ex.). Faire valoir I’écart et la distance
conduit I"auteur a affirmer que «Jéus est de passage» (p. 64), ou encore que «le Dieu de
Jésus demeure a distance» (p. 252). Comme le symbole de la croix, la foi pascale signifie
precisément cette non-identité, parce qu’elle occulte Dieu plutot qu’elle ne le rend
manifeste. « Le Dieu de Jésus est caché par 'acte humain de sa révélation concréte:
I'anticipation du Régne sous forme non messianique.» (pp. 200 et 201). Et pourtant,
messianisme il y a! L’accent fort du propos de Duquoc est mis sur cette problématique.
Mais le messianisme est de ’ordre de I’anticipation et non de la réalisation, ce qui
revient a affirmer «une assomption chrétienne du messianisme juif». Jésus dégoit les
conceptions du messianisme historique (sa messianité n’est-elle pas déclarée sur la base
de Paques (p. 1 76)7). Si Jésus assume I'impatience des pauvres et des opprimés, se fait le
prochain des exclus — ce qui doit rester déterminant dans le débat a propos des
libérations actuelles face a I'injustice —, ’'Envoyé de Dieu reste au nombre des repous-
sés, et ceci sans en étre le chef, «le roi des Juifs n’a pas de lieu, il est sur la croix» (p. 178).
Loin d’étre programme politique ou utopique, le messianisme chrétien opére donc dans
la marge de I'histoire. Ici encore, Duquoc évoque I’écart. Cependant, la distance inscrite
dans la dynamique christologique méme devient lien par ’Esprit. « Le Régne est déja la
dans le don a tous de I’Esprit faisant des humains le peuple messianique; il est a venir
poussant ainsi le peuple messianique dans la marge inconfortable de I’histoire. Le «déja
la» signe le don actuel de Dieu en son Esprit, I'avenir scelle son caractére insaisissable »
(p. 180). Duquoc ne baptise donc pas simplement la philosophie de la non-identité. S’il
est urgent de penser I’écart entre Jésus et Dieu (pour redonner a la question de Dieu sa
vigueur interrogative et éprouvante), s’il faut penser les écarts et eviter les impérialismes
christologiques, c’est précisément parce que I'Esprit permet de le faire, en liant les choses
dans des unités différenciées. Duquoc ne nous impose pas comme un savoir ce qui est,
de sa part, une synthése admirable. Son argumentation n’a rien de construit, de scolaire
ou d’hypothétique. Mais peut-étre est-elle trop convaincante pour étre tout a fait cré-
dible. Les textes et la «réalité historique » ne doivent-ils pas, chez Duquoc, obéir & un
certain principe herméneutique du lien avec "attente juive messianique et avec I’Ancien
- Testament ? Celui-ci, méme aprés la transformation par la vie et la résurrection de Jésus,
n’est-il pas plus fort que ne veut I'admettre Duquoc? Est-il vrai que la «définition de
Dieu» exclusivement par sa révélation en Christ conduit au triomphalisme christolo-
gique et a I'idolatrie? Je crois étre d’accord avec la visée de I’A.; je m’interroge sur la
portée et les conséquences de certaines de ses formulations.

KLAUSPETER BLASER

JEAN-MARC CHAPPUIS, Histoire fantastique de William Bolomey, dernier pas-
teur chrétien (L’Evangile dans la vie, 11), Geneve, Labor et Fides, 1984,
110 p.

La figure du pasteur. Dimensions théologiques et composantes culturelles
(Publications de la Faculté de théologie de I’Université¢ de Geneve, 10),
Genéve, Labor et Fides, 1985, 184 p.

Coup sur coup, J.-M. Chappuis nous offre les deux faces d’un portrait original du
pasteur tel qu’il le voit et tel qu'on le voit. Fiction et réflexion, nous prévient-il, pour



208 BIBLIOGRAPHIE

justifier la succession de ces deux essais: a I'évident plaisir du narrateur répond la subtile
analyse du critique. Il est tentant, maintenant que tout est dit, de faire le chemin inverse
«pour voir»... Dans son second livre, donc, I’A. situe d’emblée son personnage trés peu
dans I'Eglise et ses schémas, et beaucoup dans la société et ses cultures entrecroisées
(approche adroite et doucement ironique des jargons de saison!). Sans prétendre bien
sur a I'exhaustivité, il modeéle quatre chablons a poser sur le portrait de la tradition
reformeée: le clerc prométhéen, le leader charismatique, '’homme sacré, le sage. Ques-
tion intéressante: ou est-ce que «¢a» dépasse? Au gré de cet exercice de superposition
stimulé par une large information non théologique, nous allons assister, par exemple, d
un débat inattendu entre Georges Dumézil et la doctrine du « munus triplex», a I'entrée
en ascese de Mc Luhan et ses adeptes (Jean-Paul II compris), au remplacement —
peut-étre un peu rapide — du sacré par le saint, a I'avénement d’une « herméneutique de
la vie» en dialogue avec Jung, mais sous-tendue par I’émerveillement qui fait 'humble
service du sage dans la cité des hommes. Vraiment, «¢a» dépasse de partout, mais cette
sorte-1a d’apologétique le dit avec chaleur et générosité a ceux que J.-M. Chappuis a eu
mille occasions de rencontrer comme pasteur... haut-le-pied. Et ¢’est 1a justement que
nous voyons le «dépassement» essentiel: le pasteur solitaire de son état dans la com-
pagnie des hommes de culture, est-1l autre chose qu'un «laic» résolu? A-t-il un statut
digne de ce nom si I'on peut faire abstraction, en le voyant, de la communauté dont et
pour laquelle il vit? Prive de sa composante ecclésiale, le ministére pastoral peut
intriguer; je crois qu’il ne convainc pas. Mais voici précisément William Bolomey,
ministre de ’Evangile vers la fin du XXI¢ siécle sur les hauts de Molondin — pardon:
Mardontin. Il est sans doute le dernier pasteur repéré par les ethnologues, mais il I'est
totalement, avec un troupeau paroissial qui s’assemble dans un temple et qui, tout
«jardin religieux» qu'on le veuille, va révéler aux curieux comme aux puissants la
raison ¢t 'avenir de ce métier de survivant. Le lecteur passera un moment de choix dans
le cadre suprémement vaudois ot on le convie; rien n'y manque, du Conseiller d’Etat a
I'cecuménisme a la bonne franquette, des pudiques méditations aux discretes résurgen-
ces d’un vinétisme toujours interrogateur. Les décrypteurs d’autre part s’amuseront a la
rencontre de Carl Gustav Alt, Bernard Banvalen, Peter Gésil et Giorgio Grossmann...
Mais laissons sous le charme ceux qui auront déja compris qu’il faut lire ce livre (si
possible apres I'autre) pour connaitre la passion secréte de Chappuis et partager son
espérance confiante. Deux remarques toutefois au Vaudois d’origine un peu trop assi-
milé a Geneve: Corseaux n’est pas une banlicue de Lausanne, mais une commune de la
région veveysanne (La figure du pasteur, p. 29), et les gens d’ici n’ont jamais appelé un
Conseiller d’Etat président saufdurant la bréve année ou il est a la téte du gouvernement

(Williaim Bolomey, passim)!
CLAUDE BRIDEL

PAULINE WEBB (ed.), Faith and Faithfulness. Essays on Contemporary Ecu-
menical Themes. A Tribute to Philip A. Potter, Geneva, World Council of
Churches, 1984, 146 p.

C’est un véritable hommage que quatorze collaborateurs, amis ou compagnons,
écrivent pour Philip Potter. L'occasion en est bien siir son départ du Conseil (Ecumé-
nique des Eglises aprés tant d’années de ministére et de haute responsabilité. Comme il
se doit, ces contributions proviennent de champs géographiques, culturels et confes-
sionnels trés divers. Parmi elles, il s’en trouve de particuliérement précieuses pour
I'histoire du COE (p. ex. P. Albrecht) ou pour la situation cecuménique actuelle (p. ex. E.
Castro, K. Raiser). Dans son article, Pauline Webb dessine un portrait saisissant de
Potter. La lecture de ce petit volume nous donne une bonne idée des legons du passe et
des taches qui attendent le mouvement cecuménique aprés Philip Potter.

KLAUSPETER BLASER



BIBLIOGRAPHIE 209

L'@ecuménisme: unité chrétienne et identités confessionnelles (Les quatre fleu-
ves. Cahier de recherche et de réflexions religieuses, 20), Paris, Beauchesne,
1985, 123 p.

Recuell de neuf contributions de théologiens différents, c’est 1a un livre catholique
sur 'eecuménisme. En effet, malgré la participation d’un théologien de chacune des
traditions orthodoxe, réformeée, luthérienne et anglicane, on ne peut s’empécher d’avoir
I'impression que, du début a la fin, le projet de cette brochure était aux mains de nos
[réres catholiques. C’est en effet Claude Lepelley (Paris) qui, tout en s’étant réservé le
dernier article — crise ou approfondissement de I'cecuménisme — signe aussi le limi-
naire. A cet égard, 1l est significatif que I’cecuménisme en Suisse ne soit vu, sous la plume
de G. Cottier (Fribourg). qu’au travers du vovage de Jean-Paul Il en Suisse, et cela sans
tenir compte des paroles du Saint Pére qui, a Kehrsatz, avait parlé aux délégués de la
FEPS d’une «purification de la mémoire» ot catholiques et réformés de Suisse seraient
capables d’écrire ensemble (nous soulignons!) I’histoire troublée de leurs torts récipro-
ques. Aussi fait-on preuve (p. 115) de peu de sensibilité pour la situation du COE, les
dialogues bilatéraux — toujours avec I’Eglise romaine — étant particuliérement mis en
valeur, et la mémoire historique de «l'cecuménisme d’avant-hier a aujourd’hui»
(Etienne Fouilloux, Paris) restant peu documentée sur 'ceccuménisme non catholique,
ou I'on voit dans le programme de lutte contre le racisme du COE essentiellement un
«durcissement, doublé d’un glissement du religicux au socio-politique» (p. 22s) — Mais
E. Fouilloux est aussi 'auteur d’un gigantesque pavé (1008 p.!), Les catholiques et ['unité
chrétienne du XIX¢ au XX© siecle, itinéraires européens d'expression franc¢aise, Paris,
1982. C’est dire combien son article peut receler de richesses bibliographiques! On
trouvera aussi dans cette brochure le texte francgais du Local Ecumenism d’A. Birmelé
comme encore la référence du Rapport final de ’ARCIC (Commission Internationale
Anglicane — Catholique Romaine) dans son texte francais (Jalons pour 'Unité, Cerf
1982). — Comme on le voit, cette brochure reste un outil de travail précicux. Il s’agit
bien sir d’exorciser les retours au confessionnalisme et les désenchantements des illu-
sions perdues. Mais cela nous améne a nous poser des questions décisives sur la nature
de l'unité (p. 44), a la recherche de modéles possibles de communion (idem), en clarifiant
la notion d’unité dans la diversité (Nicolas Lossky) qui ne peut étre ni «un pluralisme
théologique qui se confondrait avec un fédéralisme confessionnel», ni «une confession
unanime de la foi une définie par une autorité centrale dans un minimum de diversité
des coutumes locales» (p. 64). Ici, le théologien orthodoxe nous invite a 'impatience
cccuménique qui fait partie du temps liturgique de ’Eglise, «un temps qui ne s’assimile
pas au tourbillon de I’accélération de ce monde mais dans lequel, par la priére, ['invo-
cation du Saint-Esprit, chaque instant de notre temps historique est offert pour étre
illuminé, transfiguré par la communion avec I’éternité» (64). A la contestation de mai
1968, au refus du passé, au rejet de tout héritage ou a un cecumenisme peu soucieux de
formulation dogmatique a suivi un retour des confessionnalismes. La personne de
Jean-Paul I est analysée avec discrétion (p. 28, 115). «II peut en résulter un renouveau
souhaitable du catholicisme, mais les chrétiens des autres églises verront l1a le renfor-
cement d’un obstacle au dialogue» (120). Seront-ils les seuls? N’a-t-on pas la un peu
I'impression que, le confessionnalisme, ce sont les autres? Il n’en reste pas moins que
cette brochure nous invite a un travail trés fondamental pour construire 'unité sur la
Tradition de I’Eglise indivise, pour revenir aux sources du mouvement cecuménique et
non a «un conglomérat d’idées a la mode» (!) (122), travail fondamental a I'image de
celui du P. Congar sur la théologie du Saint-Esprit. « La pause qui en est la conséquence
peut étre, non une véritable régression, mais la possibilité d’un approfondissement,
d’une maturation... Les espoirs humains des résultats tangibles et immeédiats sont con-
trariés par des difficultés au départ insoupgonnées, mais... la semence germe et croit sans
que I'on sache comment» (123). JEAN-ERIC BERTHOLET



210 BIBLIOGRAPHIE

Louis Rumpr, Chrétiens devant l'injustice. Question wecuménique et respon-
sabilité personnelle (La Parole et les hommes, 6), Genéve, Labor et Fides,
1985, 120 p.

(est de la justice que traite ce petit ouvrage de synthése, a la maniére d’un article
d’encyclopédie: avec son langage simple et honnéte, mélant audace et prudence, le
professeur d’éthique retraité de Lausanne offre ic1 au lecteur non spécialisé une initia-
tion aux multiples débats théologiques, juridiques et ecclésiaux que la recherche de la
justice a suscités. On peut regretter — vu le titre choisi — que les situations d’injustice ne
fassent pas 'objet, elles aussi, d’un bref examen. Mais ’enjeu ¢€tait ailleurs: rendre au
terme de «justice» sa densité, sa profondeur théologique et son extension a toutes les
relations humaines, et montrer comment I'avénement de la justice impose une «res-
ponsabilité personnelle» a ceux-la mémes qui 'ont reque de Dieu comme une justifi-
cation gratuite. On peut aussi regretter que la discussion se limite a une histoire des idées
sur la justice et néglige les mécanismes sociaux qui 'ont portée: si le mot s’est enrichi de
dimensions sociales de plus en plus globales, aujourd’hui reconnues par des documents
cecuméniques et catholiques officiels (ce que ’A. montre de maniére détaillée), cette
évolution est liée a celle des forces sociales et des formes du pouvoir politique, dont il
n’est guére question. Il faut en revanche saluer la présentation instructive de discussions
philosophiques, puis bibliques, puis morales et juridiques, toutes condensées en de brefs
paragraphes qui stimulent les interrogations du lecteur et que complétent, en annexe,
des questions a débattre et des références bibliographiques (ainsi qu’un beau texte du
Conseil cecuménique sur la recherche d’une société juste). C’est un livre a travailler en
groupes de laics et a faire lire a ceux qui vont assumer des responsabilités dans leur
¢glise, afin que leurs appréciations juridiques et politiques soient enracinées, «au-dela
du droit» (p. 45) et «au-dela des espoirs historiques» (p. 75), dans le Reégne de justice
inaugureé par le Messie Jésus. Avec lui, la justice est « une maniére d’étre en relation avec
Dieu et avec les hommes» (p. 74, cit. COE).

JEAN-PIERRE THEVENAZ

HENRI DENIS (et un groupe de travail), «Laissez les morts enterrer leurs
morts». Essai sur la célébration chrétienne de la mort, Lyon, Profac, 1984,
126 p.

Cet ouvrage, aux caractéres de dactylographie, refléte le travail d’un groupe lyonnais
rassemblant sur le sujet prétres et laics (12 auteurs). Son point de vue théologique et
pratique est donc catholique romain, dans le prolongement (parfois critique) de Vatican
II. L’entreprise se donne a nous sous la forme d’utiles mises au point, dans I’ensemble
composites, et de quelques timides propositions. C’est 'ambiguité de la pratique ecclé-
siale par rapport a la parole de Jésus qui fait titre, qui sert d’introduction et de fil
conducteur a la recherche: cette ambiguité ne sera que trés relativement levée en fin de
parcours. Une premiére partie expose les données bibliques (fort succintement) et
historiques du probléme (pour le 2¢ millénaire on se contente d’esquisser un résumé des
recherches de Ph. Ariés). Le tournant du 18¢ Siécle est bien mis en évidence: c’est la
qu’on glissera vers une pastorale terroriste de la mort dont il convient aujourd’hui, apres
Vatican 11, de sortir. On s’étonne de trouver en fin de cette partie un ch. « Une approche
anthropologique contemporaine» consacrée a I’Taccompagnement des mourants: clle est
hétérogene au théme général et son titre peut tromper. Dans la deuxiéme partie, con-
sacrée a la pastorale des funérailles aujourd’hui, on s’interroge d’abord sur les langages



BIBLIOGRAPHIE 211

qui entourent I’événement de la mort et qui structurent sa célébration (avant et aprés
Vatican II). On en vient a proposer que le langage adéquat soit «christo-centré: pascal».
Le probléme des officiants est I'occasion de souligner I'importance de la participation
laique jusqu'a la direction de la célébration: le poids des circonstances en parait I’ar-
gument prépondérant. Dommage que la réflexion sur le langage soit aussi rudimentaire !
La troisi¢me partie s’intitule « Pour une théologie des funérailles chrétiennes. Proposi-
tions pour une réflexion et une action.» La cérémonie funébre n’est pas un sacrement
mais un sacramental. Elle est d’abord pour le défunt (p. 114) et célébre la vocation
chrétienne. Les suggestions finales visent plus a inspirer une pratique qu’a proposer
concrétement des changements: elles sont assez prudentes et floues. Pour ’'ensemble, on
regretiera que 'analyse de la mort ne soit pas théologiquement et anthropologiquement
plus poussée et qu’en correspondance I'affirmation de la résurrection ne soit jamais bien
explicitee: qu'entend-on par mort et résurrection dans le christianisme ? Le mot «mys-
tére» ne résout en rien le probléme et la description de la mort comme «passage»
(p. 105) a des relents suspects: en quoi est-elle alors encore «scandale» (p. 110) et
peut-elle encore étre comprise de maniére radicale?

PIERRE-LUIGI DUBIED

OLIVER LEAMAN, An Introduction to Medieval Islamic Philosophy, Cambrid-
ge, Cambridge University Press, 1985, 220 p.

Ceux qui s’intéressent a la philosophie islamique de la période médiévale (VIIIC-
XII°s.) ont facilement I'impression de se plonger dans ce que Renan appelait «les réves
d’un autre dge». Les quelques ouvrages généraux existant sur ce sujet adoptent un point
de vue historique et chronologique selon lequel les grands auteurs arabes se succedent au
gré de systémes plus ou moins arbitraires ou le souci de 'orientaliste se réduit trop
souvent a déterminer la part des influences. Leaman s’est donné pour but de fait valoir
I'intérét philosophique que le lecteur d’aujourd’hui peut encore trouver a leur débats.
Pour ce faire, il est allé droit a I'essentiel, c’est-a-dire a la grande polémique entre
al-Ghazali et Averroés. Les trois points de doctrine sur lesquels al-Ghazali accusait les
falasifa d’infidélité fournissent a "auteur la matiére des trois chapitres de la premiére
partie de son livre: ¢ternité du monde, résurrection, connaissance divine des particu-
liers. La seconde partie est consacrée a des problémes de morale et de politique ainsi
qu’au conflit entre la religion ct la philosophie. Sur tous ces sujets, les analyses du Dr
Leaman sont excellentes, réussissant a présenter les arguments en question de fagon
actuelle tout en respectant la spécificité historique du langage des philosophes arabes et
des problémes qu’ils affrontent. Sur un plan plus général, les considérations développées
dans I'introduction et dans le dernier chapitre qui tient lieu de conclusion (« comment
lire la philosophie islamique») sont pleines d’'intérét et ne devraient pas étre limitées a
’attention des spécialistes de la philosophie. La perspective adoptée a pour effet de
préter une importance particuliere aux problémes sur lesquels les philosophes ont été le
plus vivement attaqués par ceux qui se considéraient comme les défenseurs de I'ortho-
doxie islamique (ou juive dans le cas de Maimonide). Néanmoins I'auteur insiste — a
juste titre — sur le fait que le conflit entre religion et philosophie n’est pas la préoccu-
pation principale des falasifa. Ces derniers, qu’ils 'aient voulu ou non, se sont trouves
étre les porte-parole d’une tradition et d’une attitude intellectuelles qui ne pouvaient
susciter dans la société musulmane qu’une réaction de rejet. Ce conflit ne s’est pas
produit dans la Chrétienté latine ou les efforts d’harmonisation des deux traditions ont
été plus approfondis et dans I'ensemble couronnés de succeés. Le destin différent de la
réflexion rationnelle en Islam a sans doute été plus lourd de conséquences qu’on ne le

Histc
la ph



212 BIBLIOGRAPHIE

suppose généralement et constitue 'un des éléments justifiant 'intérét porté a I’étude de
la philosophie islamique. A cet égard, I'ouvrage de Leaman est une contribution bien-
venue et qui mérite d'étre méditée.

CHARLES GENEQUAND

ARSENI) GOULYGA, Emmanuel Kant, une vie, trad. de J.-M. Vaysse. Suivi de
«En quel sens sommes-nous tous kantiens?», par J.-M. Vaysse, Paris,
Aubier, 1985, 351 pp.

Il convient de saluer avec force la traduction de cette remarquable biographie de
Kant, parue originairement en russe, a Moscou, en 1981. Comme I'explique I"auteur, le
projet n’est pas d’écrire «une ¢tude exhaustive de la philosophie de Kant» mais de
présenter «la vie du penseur» (7). 1 s’agit donc d’une biographie, mais d’une biographie
que 'on pourrait qualifier d’«intellectuelle » car, peut-on lire dans ’avant-propos, «les
idées sont les seuls événements qui importent», de sorte que «la biographie de Kant se
réduit a I’histoire de sa pensée» (4). Ce livre se propose donc de retracer 'itinéraire
spéculatif de Kant, et il le fait de fagon vivante, dans un style sobre et de lecture agréable,
en replagant chaque moment de la constitution du systéme dans le contexte historique,
politique et culturel qui lui a servi de cadre. Chaque chapitre correspond a la fois 4 une
pé¢riode de la vie du philosophe, a un moment dans la genése de sa pensée et a une partie
du systéme. L’auteur se présente lui-méme comme tenant du matérialisme historique
(115) et c’est dans cette perspective qu’il juge la position de Kant. Mais loin de nous
présenter un Kant monolithique, aisément récupérable comme moment d’un mouve-
ment dialectique, il s’applique au contraire a souligner le dynamisme interne a I'ceuvre,
les tensions qui s’y manifestent, les contradictions qui en constituent le ressort et la
force. La lecture dialectique que I'auteur propose constitue I'un des intéréts majeurs de
cet ouvrage. « Pour bien comprendre Kant, il importe (...) de ne jamais considérer une
thése sans tenir compte de son antithése» (200). « Un énoncé fait toujours ressortir son
contraire.» — «Les antinomies dialectiques (méme lorsqu’elles ne sont pas effective-
ment explicitées) traversent 'ceuvre de Kant» (109). L’auteur retrouve cette tension
dialectique jusque dans le style dont il veut, «a I’encontre de la tradition», défendre les
qualités (209). L’intérét du style réside, selon lui, dans I'usage fait de I'ironie. Kant aurait
joue un réle important «dans le développement du concept d’ironie» en rejetant, bien
avant Hegel, I'ironie romantique pour renouer avec I'ironie socratique (210). L’ironie
comme procédé qui consiste a dire «oui» de telle sorte que le «non» soit suggéré permet
laffirmation simultanée du oui et du non, de la thése et de I'antithése. L’auteur en
retrouve la trace a travers toute 'ceuvre. Elle est parfois manifeste; d’autre fois, comme
dans la « Critique de la raison pure», elle « va au plus profond et diffuse une lumiére qui
perce rarement 4 la surface» (213). Mais I'affirmation de théses contradictoires doit-elle
déboucher sur une synthése ou doit-elle souligner une contradiction irréductible ? D’une
part 'ironie est présentée comme éminemment positive, comme un instrument critique
de premier ordre, qui permet de maintenir les limites et dont la vigilance ne saurait se
contenter d’une réconciliation a la fagon hégélienne (212), d’autre part 'auteur explique
que « Kant ne progresse pas toujours vers la syntheése, car il ne dispose pas toujours de
'outil conceptuel adéquat» (109). La réponse de 'auteur est donc ambigué. Un autre
aspect particulicrement intéressant de I'ouvrage est I’étude de la réception de la philo-
sophie critique dans la littérature russe, notamment chez Dostoievsky (130-131, 298-
305) et chez Tolstoi (305-310). On regrettera uniquement que dans un livre aussi riche et
bien documenté ni les sources ni méme les références des passages cités ne soient
systématiquement indigquées.

IVES RADRIZZANI



BIBLIOGRAPHIE 213

HENRI DENIS: Logique hégélienne et systémes économiques, PUF, Paris, 1984,
165 p.

Voict un livre alerte, et qui interpelle a la fois le philosophe ¢t ’économiste. Le
premier a quelque peu perdu I’habitude de réfléchir aux retombées de ses concepts dans
I’économie politique, parce que trop de «penseurs» sur la trace de Marx, lui semblent
avoir compromis sa discipline austére avec des fréquentations politiques aux oripaux
agressivement techniques. Le second profite généralement de I’émancipation de sa
discipline hors de la matrice philosophique du siécle passé, et prétend théoriser en paix
dans son domaine fermé sans se rattacher a un systéme de pensée préalablement validé
selon de tout autres démarches. Mais précisément I'ancrage de la réflexion de Denis a la
fois dans la Logique de Hegel et dans les controverses contemporaines en économie
politique en rend la lecture difficile pour qui n’a pas cette double compétence. L’hégélien
découvre avec quelque stupeur que la Logique de 1812-16 conserve une attraction
suffisante pour armer une critique de Marx, et engager, peut-étre, la réflexion sur des
voies plus fécondes que le marxisme «classique» et que le néo-libéralisme qui semblait
'avoir dépasseé. De toute fagon, il était bon qu’on ajoute ce moéllon a la reconstruction
de la philosophie de la nature hégélienne, et que non seulement en physique, comme le
prétend E. E. Harris, mais aussi en sciences humaines (j’ai tenté de le montrer aussi pour
la psychologie), une pensée de type hégélien est plus féconde et adéquate que le posi-
tivisme court trop souvent pris pour le dernier mot du sérieux.

PHILIPPE MULLER

JORGE R. SEIBOLD S. J., Pueblo y Saber en la fenomenologia del espiritu de
Hegel, San Miguel, Ediciones Universidad del Salvador y Diego de Tor-
res.

Tentative audacieuse de rendre compte de la fagon dont Hegel articule Peuple et
Savoir, selon trois optiques complémentaires: la tradition, la pensée moderne (Révo-
lution frangaise et « moralité germanique»), la religion. L’auteur hésite entre la traduc-
tion littérale et une sorte de paraphrase souvent discutable. Bibliographie, glossaire
allemand-espagnol, pas d’index (654 pages).

JEAN-PAUL BOREL

YVES LEDURE, Lectures «chrétiennes» de Nietzsche, (Collection: Apologique),
Paris, Cerf, 1984, 166 p.

L’intuition profonde de Nicolas Berdiaev au sujet de I'universalité de I'esprit de
Nietzsche, plus complet pour lui qu'une collectivité entiere, se confirme a nouveau a la
lecture du livre d’Yves Ledure, doyen de la faculté des lettres de I'Institut catholique de
Paris. Originale et inédite dans sa maniére de nous brosser le portrait d’une pensée aussi
féconde, (et en peu de pages!), cette lecture nous fait, du coup, oublier la liste impres-
sionnante des essais sur le philosophe allemand, et, par 1a, nous ¢pargne le sentiment
d’une répétition inutile. Certes, la critique nietzschéenne sur la valeur anthropologique
du christianisme, maladie de la vie, morale de la faiblesse, est déja largement connue,
tout comme la contre-doctrine que ce philosophe de I'esthétique nous dessine dans la
triple figure de Dionysos, Zarathoustra et du Surhomme. En revanche, on connait
moins le débat que cette pensée explosive a fait naitre au sujet de Nietzsche chez des
penseurs affrontés aux monstruosités du nazisme et de la deuxiéme guerre mondiale. En



214 BIBLIOGRAPHIE

connaisseur averti de la philosophie contemporaine, I'auteur s’y est attaché et nous livre
le résultat de son enquéte historique axée sur des lectures «chrétiennes», tout en sou-
lignant I'extraordinaire force de persuasion et d’actualisation de I'ceuvre nietzschéenne
qui provoqua une cassure irrémédiable dans la pensée moderne. Si ce parcours histo-
rique nous invite a relire, a travers leur analyse, les classiques que sont Maurras, Papini,
Scheler, de Lubac, Marcel et Mounier, 'auteur, aprés avoir brievement introduit et
cerné le débat, rouvre pour nous les sillons fertiles des terrains favoris de Nietzsche:
terrain de la culture que Maurras réduit en politique, par pur calcul apologétique et
presque avec meépris, laissant la part belle aux interprétations chrétiennes les plus
délirantes; terrains de la psychologie, de la maladie et du ressentiment que le poéte
essayiste Papini laboure un peu courtement en «retournant» Nietzsche comme si
I'ceuvre de ce dernier n’était que pure projection et confession de son délire final;
terrains de la philosophie, de la vie et de 'amour que Scheler, avec rigueur, situe sur le
fond du principe originaire des valeurs, dénongant la dévaluation nietzschéenne comme
une confusion tragique qui restera a 'origine de la modernité¢; terrains de la critique du
christianisme et de 'athéisme que de Lubac dans son fameux Drame de 'humanisme
athée démasque sans compromis, nous mettant en garde contre une lecture si séduisante
de la mort de Dicu a I'origine de nos dérives, mais par une analyse qui réduit par trop le
texte philosophique de Nietzsche a une lecture théologique fonctionnant en circuit
fermé; terrain de Pargumentation philosophique sur la valorisation et la création que
Gabriel Marcel défriche de maniére exemplaire (Ledure nous offrant ici, a notre avis, ses
melilleures pages), en restituant a Nictzsche les clefs mémes de la totalité de sa démarche,
montrant bien qu'il est désormais impossible de s’emparer de la mort de Dieu en
laissant dans 'ombre le surhomme, méme déjanté de sa transcendance par la pulvéri-
sation des valeurs, point d’inflexion de sa décréation totale; enfin, terrains du prophé-
tisme, du tragique et de I'absurde que Mounier parcourt sur la méme ligne de créte que
Marcel, rendant a Nietzsche son réle «de figure symétrique de Jean-Baptiste», de
grande voix solitaire qui a su prédire les signes d’une crise qui eut été évitée sans notre
aveuglement, une voix qui, aujourd’hui, s’égréne en détresse totale affrontant ’homme
au nihilisme, au néant — fond sans fond de son expérience —, a I'inespoir, a I’absurde;
exactement 'inverse de ce que proposait Nietzsche... et le christianisme qui n’apportera
réponse que revigoré aux sources de son jaillissement. Finalement courageuse face a des
prises de position de penseurs catholiques reconnus (on pense a de Lubac), I'analyse
d’Yves Ledure est aussi lucide en ce qu’elle permet de remettre certaines fausses idées en
place (comme celles qui firent de Nietzsche le pére de I'athéisme moderne et méme du
nihilisme contemporain!) Et si 'auteur rend justice a la pensée chrétienne capable de
relever le défi nietzschéen, il rend aussi justice a la perspicacité du prophéte de Sils
Maria en rappelant que le chrétien en recherche d’intelligence de sa croyance ne peut pas
ou ne peut plus ne pas croiser une pensée aussi critique; clle est le carrefour obligé de
tous ceux qui cherchent a mesurer les mutations culturelles et spirituelles en cours.

PHILIPPE CHANSON

GEORGES COTTIER, Questions de la Modernité, Paris, FAC-¢éditions, 1985,
230 p.

L’ouvrage du Pére Georges Cottier est composé en partie d’articles ou de conférences
publiées en italien ou en allemand ces derniéres années. Rien pourtant de disparate dans
cet ensemble d’¢tudes centrées sur la crise de la modernité. Si I'on peut parler ic1 d’une
critique du rationalisme et du libéralisme philosophique, ¢’est que, pour I’A., la raison,
dans la modernité, si elle est porteuse d’incontestables valeurs de libération, s’enferme
dans une histoire centrée sur I'homme seul, oublieuse de la vérité de I'étre transhisto-



BIBLIOGRAPHIE 2135

rique et de la métaphysique qui ouvre la voie vers cet étre. « Le tort du rationalisme n’est
pas de faire confiance a la raison; il est d’avoir voulu faire reposer la raison humaine
exclusivement sur elle-méme». (p. 10). Questions, et non destin de la modernité. Le
nihilisme vers lequel tend une pensée de la pure immanence n’est pas une fatalité de
notre temps. Les questions de notre époque appellent des réponses. Dans la premiére
partie de 'ouvrage, I’A. poursuit une analyse de la crise de la modernité, a partir de
" Auflkldrung, a travers Hegel, Marx, Schopenhauer, Nietzsche. Finalement, la raison
humaine se trouve mise en cause par elle-méme. Quel est le sens de la rationalité?
(p. 52). La raison ne se comprend plus elle-méme. La raison scientifique, toujours plus
puissante, est aveugle sur sa nature et sa finalité. L’A. analyse ensuite le processus de
sécularisation, en distinguant une séparation légitime du temporel et du spirituel d’une
sécularisation opposée au christianisme. Puis il étudie les ambiguités des concepts de
nature et de raison chez Rousseau, d’Holbach, Sade et dégage comment une crise du sens
de la raison accompagne une pensée purement immanente. Une seconde partie, a
travers une ¢étude sur Jacques Maritain, tente de montrer que la modernité n’est pas
condamnée au nihilisme, que la mise en question du progrés ne nous laisse pas en proie &
un développement aveugle des techniques. Depuis Descartes, laffirmation de la raison
pratique est accompagnée de la perte du sens de la contemplation: I’esprit n’a plus
d’objet a contempler (p. 191). Il convient donc de retrouver le sens de la vie de esprit,
que n’épuise pas la rationalité scientifique. Retrouver ce sens, ¢’est retrouver, fondant
lacuvite rationnelle, intelligibilité de I'étre, 'expérience de la transcendance. L’A.
n'entend pas s’opposer a la connaissance scientifique. Il entend montrer que le savoir
scientifique, compris comme affirmation de la pure autonomie de ’homme, échappe en
fin de compte a la maitrise de ’'homme, apprenti sorcier. C’est donc la vraie intelligence
qu’il faut retrouver qui, loin de nier les sciences, ou la liberté, ¢claire au contraire la
finalit¢ transhistorique de la personne humaine.

JEAN-PIERRE LEYVRAZ

GILBERT Boss, La mort du Leviathan: Hobbes, Rawls et notre situation poli-
tique, Ziirich, Grand Midi, 1984,

Que peut apporter la philosophie a la politique ? L’auteur, G. Boss, aborde ce sujet
par le biais d’un diagnostic de la situation politique actuelle caractérisée par «I’'omni-
présence» de ’Etat. L’Etat étant devenu notre Dieu et la politique notre religion (p. 6).
Boss propose un renversement de la question, qui  notre avis, n'ajoute rien au probléme
posé. « Moment important dans la vie humaine», la politique ne peut qu’intéresser la
réflexion philosophique. Connaitre la nature du politique est, selon Boss, nécessaire au
rejet de toute action politique. Mais comment le théme du rejet s’introduit dans le
probléme du rapport de la philosophie a la politique, 'auteur ne le montre pas claire-
ment. Ceci complique singuliérement I'accés au programme méme de 'ouvrage. S’agit-
il a) d’étudier la nature du politique ou b) d’en justifier le rejet ou alors c¢) des deux a la
fois. La réflexion nous semble s’articuler autour de I'ordre et de I'idée du contrat social
(p. 14). Boss illustre sa démarche par deux philosophes, théoriciens du contrat, Hobbes
(chap. I1) et Rawls (chap. I1I). L’analyse montre que Hobbes reconstruit rationnellement
la société civile. Seulement ’explication que Boss donne des concepts d’état de nature,
du droit et de lois de nature, méritait une analyse plus critique. Mais, au fond, Hobbes ne
sert qu'a répondre a la question du rapport entre le philosophique et le politique. Selon
Boss, Hobbes répondrait que la philosophie intéresse le philosophe «parce que la vie du
philosophe n’est possible que dans un état» (p. 43). Mise dans la bouche de Hobbes,
cette réponse nous semble trop simple, pour ne pas dire banale. Le projet de Rawls vise a
élaborer des critéres universels de la justice sociale. La présentation que Boss fait de

Philosophie
contemporaine



216 BIBLIOGRAPHIE

Rawls n’est pas tres satisfaisante. Mais comme pour Hobbes, Rawls sert a réppondre ala
question de l'intérét que présente la philosophie pour la politique. Pour Boss, Rawls
répondrait qu'«un plan de vie raisonnable exige la reconstruction rationnelle de prin-
cipes de justice qui doivent en former ce cadre...» (p. 86). Réponse surprenante tout de
méme! L’ouvrage se termine sur une comparaison — assez superficielle d’ailleurs —
entre la théorie de Hobbes et celle de Rawls. Boss conclut de fagon étonnante a la
contingence des principes de justice, et donc a une contradiction chez Rawls, avant
d’examiner les deux théories a la lumiere de notre situation politique, marquée par la
faillite de I'Etat. Jalonné de disgressions et de visions prophétisant la mort imminente
du Leviathan, ce chapitre ne manque pas d’irriter. Il donne surtout I'impression que le
terrorisme, le manque de sécurité dans les Etats modernes sont des faits historiques
nouveaux. Plutdét qu'un ouvrage académique, le livre de Boss est un essai, « une causerie
intellectuelle» ou 'on ne trouve, a I'exception du Leviathan et de A Theory of Justice,
aucune référence bibliographique.

Lukas K. SosoE

DOMENICO JERVOLINO, Il Cogito e 'ermeneutica. La questione del soggetto in
Riceeur (préface de PAUL RICGEUR, présentation de THEODORE F. GERAETS),
Naples, Generoso Procaccini, 1984, 188 p.

De la Philosophie de la Volonté a Temps et récit I (au moment ou il conclut son
ouvrage, notre auteur n’a pas encore pu prendre connaissance de la suite et de la fin de
cette ccuvre), la pensée de Ricceur est d’une extréme cohérence derriére la variété de ses
thémes: « A notre avis, Ricceur ne cesse pas d’étre le philosophe du cogito, du sujet fini et
inquiet, du sujet en tant que volonté, effort et désir d’étre» (p. 182). C’est cette cohérence
que le livre met en lumiére, tout au long de son parcours chronologique dans la pro-
duction de Riceeur. Dans un premier temps (jusqu’aux articles rassemblés dans Le
Conflit des interprétations en 1969) s’esquisse, en divergence d’avec la « voie courte» de
Heidegger, la « voie longue» de Ricceur dans la critique de I'auto-suffisance du cogito
dans son interprétation idéaliste, au moyen du débat avec les sciences de 'homme
(Freud et le structuralisme). La phénoménologie se réinterpréte alors en théorie du
langage. L’ herméneutique du «Je suis» se substitue a la philosophie du cogito. Cest
donc logiquement qu’en un deuxiéme temps, la phénoménologie herméneutique s’at-
tache a la question de la compréhension de soi en tant qu’elle se réalise «devant» les
textes. Les textes, les mythes et les institutions donneront les réponses a la question du
sens. En effet, seule la distanciation opérée par le rapport a la «chose du texte» ouvre a la
compréhension que le sujet peut prendre de lui-méme. Une pareille réinterprétation du
cogito oblige la réflexion au concret: le sujet y est toujours ouvert vers l'autre. La
métaphore crée une innovation sémantique qui invite a une nouvelle compréhension du
monde et donc a une praxis libre et libérante. De méme, le récit, dans I'irréductibilité de
son caractére temporel, permet au sujet une nouvelle saisie de son historicité. Jervolino
attend de Ricceur qu’il aboutisse bientdt a cette «poétique de la liberté», «herméneu-
tique de la pratique», annoncée depuis le début et qui se dessine dans ses caracteres
éthique et politique, au fil de certains articles. Elle accomplirait cette substitution du «je
vVeux» au «je pense» qui marque la critique ricceurienne du cogito. — Voila un ouvrage
sobre et clair, utile, écrit avec sympathie et respect pour une grande ceuvre qu’il expose
avec rigueur. Dispose-t-on d’un travail de valeur comparable en langue frangaise? On
peut en douter. Un regret: du fait de I'importance et du succeés de 'entreprise, une
bibliographie de Ricceur ou, du moins, des travaux cités, en fin de volume, nous
comblerait.

PiERRE-LUIGI DUBIED



	Bibliographie

