Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 36 (1986)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 118 (1986), P. 81-108

BIBLIOGRAPHIE

SIMONE PETREMENT, Le Dieu séparé. Les origines du gnosticisme (Collection
patrimoines, Gnosticisme), Paris, Cerf, 1984, 698 p.

Simone Pétrement nous offre, en quelques 700 pages, ce que son éditeur présente
comme une «synthése magistrale qui est 'ceuvre d’une vie». Dés I'introduction, ’au-
teur s’explique sur son propos: rien ne permettant de prouver de fagon indiscutable
'existence d'un gnosticisme préchrétien; tout, au contraire, montrant dans les différents
courants gnostiques une influence chrétienne indiscutable, il demeure beaucoup plus
simple et plus sir de faire dériver ces courants du seul christianisme dans lequel ils
trouvent a la fois leur origine et leur explication. C’est a quoi l'ouvrage entier va
s’employer, montrant dans une premiére partie comment les principaux mythes gnos-
tiques peuvent se comprendre a partir du christianisme «et méme pourraient diffici-
lement se comprendre autrement» (p. 46); essayant, dans une seconde étape, de recons-
tituer la succession des différentes doctrines pour en exposer les débuts et I'évolution, de
Simon le Magicien a I'’Apocryphon de Jean et aux écrits séthiens, en passant par
Valentin et ses prédécesseurs. Un dernier chapitre est consacré «a de bréves remarques
sur les gnoses dites palennes, le judéochristianisme «gnostique», le mandéisme et le
gnosticisme juif dans la mesure ou il serait préchrétien» (p. 629-656). — L’auteur
reconnait en conclusion (p. 662) qu’il y a beaucoup d’hypothéses dans son étude, mais
pense qu'il est bon d’en proposer de nouvelles, «les théories les plus répandues actuel-
lement étant fondées, elles aussi, sur des hypothéses, et des hypothéses qui multiplient
sans nécessité les obscurités de I’histoire des gnostiques et les absurdités de leurs doc-
trines» (p. 662). L’ouvrage se clot sur le souhait que «quelques-unes au moins de ses
hypothéses pourront étre utiles a ceux qui veulent comprendre» (p. 662). — On aimerait
étre de ceux-la! Malheureusement, nulle part auteur ne nous explique d’ou provien-
nent les «tendances gnosticisantes» qu’elle admet dans le Nouveau Testament (p. 657),
en particulier chez les deux « fondateurs de la théologie chrétienne» Paul et Jean, et dans
lesquels elle veut trouver toute la paternité des courants gnostiques connus. Au lieu de
chercher a prouver une telle filiation, ne serait-il pas beaucoup plus simple d’admettre
que la premiére théologie chrétienne comme les mouvements dits gnostiques plongent
¢galement leurs racines dans un méme terrain, celui d’un judaisme aux tendances
multiples et complexes, fortement imprégné d’hellénisme et de spéculations apocalyp-
tiques? — Bien que je doive sans doute me compter au nombre des philologues «pas
plus qualifiés que d’autres pour interpréter le sens religieux et philosophique des écrits
(gnostiques)» (p. 39), je me permettrai d’observer que lire certains textes de Nag
Hammadi, les traités dit séthiens en particulier, dans une traduction et ignorer certains
travaux de «spécialistes» a leur sujet, ne permet sans doute pas non plus d’en saisir tout
a fait le sens et la portée. — Je n’en citerai qu'un seul exemple: si 'auteur avait eu
connaissance de ’étude de B. BARC: Samaél — Saklas — Yaldabaoth. Recherche sur la
genése d'un mythe gnostique (Colloque international sur les Textes de Nag Hammadi,
Québec, 22-25 aoht 1978, Bibliothéque copte de Nag Hammadi, Section «Etudes» 1,
Québec, 1981, p. 123-149) — étude que, par parentheése, M. TARDIEU considére comme
définitive (Codex de Berlin, Paris, 1984, p. 285-286) — ainsi que son Hypostase des
Archontes, (Bibliothéque copte de Nag Hammadi, Section « Textes» 5, Québec, 1980)
ouvrages parus dans une collection qu’elle semble totalement ignorer, si elle avait connu
ces travaux, elle aurait pu faire ’économie de considérations sur les mythes du
Démiurge et leurs origines qui représentent, dans I’état actuel des recherches, beaucoup

Histoire de
la théologie



82 BIBLIOGRAPHIE

plus un recul qu’un progres réel. Elle y aurait vu que les spéculations gnostiques sur le
monde archontique ont leur point de départ dans I’angélologie du judaisme apocalyp-
tique et que 'Apocryphon de Jean, par la synthése qu’il opére des mythes de Saklas et
Samaél enracinés dans cette tradition, en particulier dans le Livre d’Hénoch (op. cit. p.
148), se rattache a ce courant et ne peut en aucune fagon dériver du valentinisme. — Ilen
va de méme pour les quatre Luminaires de la littérature séthienne: nul besoin de
recourir au valentinisme pour en expliquer la fonction. Une lecture attentive de I’4po-
calypse d’Adam, par exemple, montre qu’ils sont liés au déroulement de ’histoire du
salut. Celle-ci, dans I'apocalyptique, est ponctuée par les déluges d’eau et de feu (rien a
voir avec Sodome et Gomorrhe!), avant la derniére apparition de I'Illuminateur et le
Jugement final. Les «séthiens historiques», ceux qui, «ignorants de la plénitude ne se
sont repentis qu'ensuite» (cf. les développements de Pauteur a ce sujet p. 531-555),
représentent ’humanité tout entiére, «la quatriéme génération», celle de ’homme, qui,
n’ayant pas connu le Plérome, reste cependant promise a la révélation et regoit, a chaque
passage de I'Illuminateur, la possibilité de se déterminer par un choix libre qui fait de lui
la demeure sainte de la connaissance. (Cf. F. MoORARD, L'Apocalypse d’Adam, Biblio-
theque copte de Nag Hammadi Section « Textes» 15, Québec, 1985, p. 17 et 72). Que
I'auteur de I’Apocalypse d’Adam telle qu’elle est parvenue jusqu’a nous ait eu connais-
sance du christianisme, la chose parait désormais évidente ; mais il est tout aussi évident
qu’il plonge les racines de sa spéculation dans le judaisme apocalyptique, non dans le
valentinisme. — De méme, on ne peut s’étonner que les Péres de ’Eglise aient considéré
le gnosticisme qui leur était contemporain comme une hérésie chrétienne, puisque c’est
bien ce qu’il était devenu a leur époque et que celui-la seul était forcément le sujet de
leurs préoccupations dans la défense de "orthodoxie. — On pourrait trouver d’autres
arguments encore. Nous en resterons la en regrettant que cette synthése, au demeurant
pleine d’érudition et de vues pénétrantes, ne consente pas a admettre que la spéculation
gnostique comme la théologie chrétienne s’enracinent dans un patrimoine culturel et
religieux commun auquel toutes deux sont redevables. Ce qui n’exclut pas que la gnose
se soit enrichie, par la suite, au contact des penseurs chrétiens, pour mieux s’en s¢parer
au cours des premiers siécles de notre ére.

FRANGOISE MORARD

Papyrus Bodmer XXIX — Vision de Dorothéos. Edité avec une introduction,
une traduction et des notes par André Hurst, Olivier Reverdin, Jean Rud-
hart. En appendice: Description et datation du Codex des Visions par
Rodolphe Kasser et Guglielmo Cavallo, Cologny-Genéve, Fondation Mar-
tin Bodmer, 1984, 129 p. et 9 pl.

Trois professeurs genevois ont uni leurs efforts pour introduire, éditer, traduire et
annoter un poeme chrétien, de caractére plutdt énigmatique, conservé dans un manus-
crit sur papyrus et intitulé « Vision de Dorothéos fils de Quintus le poéte». Si la
présentation — de surcroit excellente — d’un inédit chrétien aussi ancien est en soi un
fait remarquable, la singularité du texte vient encore augmenter I’intérét de cette publi-
cation. Par au moins deux de ses aspects la Vision de Dorothéos apparait en effet comme
un texte singulier. Le poéme est rédigé en hexameétres épiques par un auteur qui imite et
fait méme de larges emprunts 8 Homeére et dans une moindre mesure a Hésiode. A cette
particularité formelle et stylistique — qu’on retrouve toutefois chez des auteurs comme
Nonnos, Apollinaire de Laodicée ou Quintus de Smyrne — s’ajoute celle du sujet traité.
La Vision, qui est faite de plusieurs visions acompagnées de dialogues, de soliloques €t
de morceaux narratifs, semble graviter autour des thémes de la présomption et de 1a



BIBLIOGRAPHIE 83

désertion. Le visionnaire (= l'auteur) regoit ’ordre honorifique de monter la garde
devant les portes du palais; cette charge lui monte a la téte si bien qu’il calomnie un
«ancien» et surtout qu’il quitte son poste pour pénétrer dans le palais. Il en est blamé par
le Christ qui ordonne son chdtiment (flagellation) sous la haute surveillance de Gabriel.
Puis il comparait devant Dieu. Devenu plus obéissant, il sera baptisé par le Christ et
Gabriel sous le nom d’André. Enfin, il aura a faire la preuve de son obéissance, ce qui
n’ira pas sans difficulté. Les éditeurs supposent que ce scénario pourrait rapporter
’expérience religieuse d’un chrétien mondain, familier de la cour impériale, qui aurait
redouté de confesser hautement sa foi et qui, par le don du baptéme, aurait regu le
courage et la modestie qui lui faisaient défaut. C’est une explication ingénieuse et
plausible, mais on regrettera que la piste d’'une expérience monastique n’ait pas été
envisagée. — Le poéme est conservé dans un codex baptisé Codex des Visions parce que
les deux tiers de son contenu sont constitués de récits de visions (Hermas, Dorothéos).
Ce codex est entré dans la Bibliothéque Bodmer sous la forme de fragments dispersés
parmi d’autres manuscrits. R. Kasser et G. Cavallo ont patiemment entrepris le délicat
travail de reconstitution du codex (cf. ’Appendice) qui devait sans doute avoir la méme
origine que les manuscrits ou il se trouvait dispersé, a savoir la Haute-Egypte. Il est fait
de 22 folios, hélas mutilés. Qutre la Vision de Dorothéos (fol. I-V) et les trois premiéres
visions d’Hermas (XI1-XXII), il renferme divers poémes en vers (vraisemblablement
huit) consacrés notamment a des figures bibliques et qui restent encore inédits. Six
mains sont repérables dans ce codex, plusieurs d’entre elles offrent des graphies carac-
téristiques du Ve siécle. — Les trois éditeurs de la Vision de Dorothéos n’ont pas eu la
tache aisée. Le texte est incomplétement conservé. Le papyrus, dans son état actuel, ne
contient plus que 343 vers; il doit en manquer une quinzaine qui ont disparu au bas des
pages. Mais surtout les lignes conservées sont quasiment toutes mutilées plus ou moins
gravement (certaines se réduisent a quelques lettres). On mesurera les difficultés ren-
contrées par les éditeurs en consultant la transcription diplomatique et le texte recons-
titué, tous deux judicieusement mis en regard. Cette transmission défectueuse du texte
affecte évidemment sa restitution et son interprétation. Non seulement chaque ligne ou
presque fait probléme, mais le scénario général du récit reste imprecis. Quant aux
questions du Sitz im Leben, de la datation et de I’auteur, elles ne peuvent recevoir que
des réponses incertaines. Qui est notamment ce Dorothéos? Serait-ce, comme inclinent
ale penser les éditeurs, le fils de Quintus de Smyrne, ce qui le placerait autour des années
300 (datation qui nous parait un peu haute)? Ces problémes et d’autres (études de
vocabulaire, de la versification, de la métrique, de la théologie) sont abordés avec soin et
clarté dans I'introduction. En outre, de nombreuses notes sont consacrées a des ques-
tions ponctuelles d’établissement de texte, de morphologie, de vocabulaire et de syn-
taxe. Si ce texte difficile recéle encore bien des secrets, le lecteur saura gré aux éditeurs de
les avoir présentés et cernés avec tant de précision et d’intelligence. Il louera encore la
traduction, trop modestement qualifiée de «littérale et non littéraire», ainsi que la

présence d’un index des mots grecs et de planches reproduisant le texte du manus-
crit.

Eric JuNnOD

PETER BROWN, Le culte des saints. Son essor et sa fonction dans la chrétienté
latine, Paris, Cerf, 1984, 164 p.

Comme le plus souvent chez P. Brown, I'interrogation porte sur un changement, en
Poccurrence le développement large et rapide du culte des saints dans les pays médi-
terranéens et gaulois de langue latine entre la fin du IV et la fin du VI®. Dans ce livre
aussi ramassé que prodigue en hypothéses suggestives, I’A. cherche a interpréter (bien



84 BIBLIOGRAPHIE

plus qu’a décrire) ce développement. Il récuse deux explications traditionnelles: la
reprise par le christianisme du culte paien des héros et la victoire d’une religion popu-
laire. Les saints se distinguent des héros en ce qu’ils sont considérés comme des amis de
Dieu et des intercesseurs aupres de lui. Quant a la prétendue victoire d’une religion
populaire, invariablement marquée par le fanatisme et la superstition, sur les élites, elle
ne se voit nullement confirmée par les textes. C’est bien toute la société, élite incluse, qui
s’adonne a la vénération des saints, de leurs sépultures et de leurs reliques. S’il y a conflit
autour de cette vénération, il n’oppose pas les élites au populaire, mais deux formes de
pouvoir issues de la méme élite. Certaines familles fortunées veulent monopoliser le
culte des saints; les évéques, qui appartiennent au méme milieu, s’opposeront a cette
privatisation du culte en le plagant sous le contrdle étroit et vigilant des Eglises. Les
sépultures des saints, situées hors des villes, vont devenir des lieux cultuels en méme
temps que des buts de pélerinage et des centres de guérison. Toute une vie sociale s’y
déploie; les clivages trés nets caractérisant la société urbaine s’y trouvent relativisés
(mais non abolis); les groupes les plus défavorisés, notamment les femmes et les pau-
vres, en retirent des bénéfices. Les évéques ont les moyens de développer ce culte et ces
sanctuaires grace a la richesse de I’Eglise. Il se constitue ainsi une sorte de clientéle qui se
place sous la protection invisible et concrete du saint qui lui assure la protection et la
bienveillance divine. Car le saint se rend présent : il guérit, il chasse les démons, il rend la
justice, il ouvre, au-dela de la mort, une voie vers Dieu. Cette présence et cette puissance
s’exercent dans un espace géographique et social ou se vit un modéle vertical de
dépendance: au lieu de se soumettre aux lois de la nature et aux lois civiles, ’homme se
rangeait sous ’autorité d’un patronus céleste ; en se plagant dans la proximité des tombes
ou des reliques, il se situait dans un lieu saint et privilégié ou la terre et le ciel se
concentraient et se rencontraient. — Sur la religion populaire, sur les liens entre la vie
religieuse et la vie socio-politique, sur les pélerinages et les guérisons, sur le conflit de
pouvoir entre I’aristocratie et I'épiscopat, sur le role des femmes, sur le rapport entre les
sociétés urbaine et rurale, ce livre abonde en réflexions et observations originales. Sil’on
peut s’étonner que le role du monachisme ne soit qu'a peine mentionné dans le déve-
loppement, ’'administration et le contrdle du culte des saints, on s’émerveillera de
découvrir tant d’idées fécondes en quelque 160 pages. — Un livre brillant, a lire avec la
plus grande attention car, qualité devenue rare, son écriture est serrée. La traduction
d’Aline Roussel est excellente.

Eric JuNOD

PIERRE MARAVAL, Lieux saints et pélerinages d'Orient. Histoire et géographie.
Des origines a la conquéte arabe, Paris, Cerf, 1985, 448 p.

Comme pour nous faire regretter la disparition des théses frangaises de doctorat
d’Etat, le livre de P. Maraval vient apporter la preuve qu’une patiente et ample recher-
che peut apporter des résultats aussi solides que passionnants lorsqu’elle explore des
sujets encore en friche, qu’elle allie la rigueur critique a I’esprit de synthése et qu’elle est
présentée dans une langue claire, sans pédanterie ni enflure. — La quantité de sources
dépouillées, surtout grecques et latines et souvent non traduites dans une langue
moderne, est effectivement impressionnante. Soucieux de précision et, dans la mesure
du possible, d’exhaustivité, ’A. a entrepris de dresser I'inventaire des lieux saints de
I’Orient byzantin entre I’époque de Constantin et les invasions arabes (VII¢s.). A cette
fin, il a lu et soigneusement interrogé un pan de la littérature chrétienne dont la valeur
documentaire et historique est précieuse, pour autant qu’on sache la dégager: récits de
voyages, ouvrages géographiques, collections de miracles, vies et passions de saints; il a
également tenu compte des apports de ’archéologie et de I’épigraphie. Les fruits de cet



BIBLIOGRAPHIE 85

imposant travail sont rassemblés dans la deuxiéme partie du livre, intitulée « Répertoire
des lieux saints» (160 p.). On y trouve, selon un découpage géographique en six secteurs
(Palestine, Egypte, Syrie et Mésopotamie, Asie Mineure, Thrace-Macédoine-Dacie,
Constantinople), non seulement la mention des lieux saints signalés dans des textes
(avec les renvois aux sources et des indications bibliographiques), mais encore les
principaux renseignements dont on dispose a leur sujet (localisation, description, his-
torique, etc.). L’ordre de présentation de ces lieux suit, quand c’est possible (cf. la
Palestine), les itinéraires empruntés par les pélerins. Cette deuxiéme partie, que com-
plétent deux index (saints et personnages bibliques, lieux), suffirait a conférer a I’ou-
vrage le caractére d’un instrument de travail sans pareil dans le domaine de la géogra-
phie ecclésiastique byzantine du IV®au VII¢siécle. — Sila deuxiéme partie est destinée a
étre consultée plutdt que lue, la premiére (250 p.) fournit sous la forme d’exposés
synthétiques les réponses a quasiment toutes les questions que 1’on se pose a propos des
lieux saints d’Orient et de leurs visiteurs jusqu'au VII® siécle. A défaut de pouvoir
résumer ici ces pages trés denses, dont on devine qu’elles sont elles-mémes le condensé
d’un travail qui elt pu aboutir a4 une publication bien plus épaisse, signalons au moins
les sept sujets généraux qui sont abordés. 1) La constitution d’une géographie sacrée:
pourquoi et comment la vénération des lieux saints a pris véritablement naissance au
IV€¢ siécle; le role des traditions, de la Bible, des religions juives et paiennes, de 1'ins-
titution et de I'imagination dans I'«invention» (la découverte) des lieux saints; les
diverses intentions de I’établissement de cette géographie sacrée. 2) Le développement
historique des lieux saints dans I’Orient byzantin. 3) Les visiteurs des lieux saints: leur
origine géographique; leur condition sociale; leur statut ecclésiastique; leur apparte-
nance religieuse. 4) Les motivations des pélerins: motivations religieuses et spirituelles,
mais aussi apologétiques, savantes, thérapeutiques ou magiques; la pastorale exercée
sur les lieux de pélerinage. 5) Le voyage des pélerins: les itinéraires, les moyens de
transport, les conditions d’hébergement, les dangers du voyage, les pratiques alimen-
taires, les priéres, les processions. 6) La description des lieux saints: les reliques, le
sanctuaire avec ses annexes et son personnel, la vie «laique» qui se développe autour. 7)
Les pratiques collectives et privées: la vie liturgique, les manifestations de picté, les
pratiques curatives... — Cette séche et incompléte énumération des problémes traités
suffira peut-étre a montrer que la premiére partie du livre aborde en fait des problémes
aussi intéressants que I’évolution de la piété et de la religion, les conditions de la
christianisation, la politique ecclésiastique, les voyages et les échanges, les pratiques
thérapeutiques et thaumaturgiques, etc. au début de ’époque byzantine. — L’A. fait
modestement ceuvre d’historien au meilleur sens du mot: il met une grande finesse a
interroger et apprécier ses sources aussi bien lorsqu’elles ressassent des clichés que
lorsqu’elles contiennent des traits singuliers. Sur un tel sujet, entre la voie de la pieuse
crédulité et celle d’un scepticisme railleur et ravageur, il est difficile de trouver un
chemin qui ouvre a une compréhension critique. L’A. nous y conduit avec une science et
un discernement exemplaires, sans se croire obligé de sacrifier aux modes de «I’histoire
des mentalités» ou de la «religion populaire».

ErIC JUNOD

MARC LIENHARD, Martin Luther. Un temps, une vie, un message. Paris/
Genéve, Le Centurion/Labor et Fides, 1983, 471 p.

Si I’on observe avec un recul de deux ans a peine les nombreuses publications que la
célébration du 500¢ anniversaire de la naissance de Luther a suscitées dans le domaine
francophone, on peut dire que le livre de M. Lienhard est dans ce flot 'ouvrage le plus
significatif et le plus précieux. Un tel livre de synthese faisait défaut depuis bien long-



86 BIBLIOGRAPHIE

temps dans la recherche francophone sur Luther. Cet ouvrage, qui nous livre une vaste
synthése historique et qui fait le point de la recherche actuelle, constituera désormais un
ouvrage de référence fort utile. Il évalue les acquis et attire I’attention sur les problémes a
creuser, et cela dans une langue claire et simple, s’adressant autant aux spécialistes qu’a
un large public de laics intéressés. Le texte est accompagné d’illustrations (en noir et
blanc) judicieusement choisies. Ainsi, ce livre réunit plusieurs avantages a la fois. — Il
comporte trois parties. Dans la premieére, la plus longue (pp. 9-299), M. Lienhard suit le
cours des grandes ¢tapes de la vie de Luther, pour dégager «la percée d’'un homme et
d’un mouvement». Trois chapitres méritent tout particuliérement d’étre signalés: le
chapitre III, dévoilant la genése de la théologie luthérienne dans I’effort exégétique et
herméneutique des débuts; le chapitre VII, sur les clivages qui opposeront Luther a
Carlstadt, Miintzer et Erasme dans les années 1520, années capitales; enfin, le chapitre
X1, présentant de maniére remarquable les « problémes de société» qui ont préoccupé
Luther. Le chapitre XII constitue une bonne synthése sur le probléme épineux de
«Luther et les Juifs». On apprécie beaucoup le dernier chapitre de cette partie (XIII),
traitant du «vieux» Luther des derniéres années, un sujet peu retenu dans les vieilles
biographies francaises. Sous le titre « Synthéses et perspectives», la deuxiéme partie (pp.
301-372) présente successivement 'ceuvre écrite de Luther, le cceur de sa démarche
religieuse et théologique, son jugement sur son ceuvre et le passage de Luther a la
tradition luthérienne. Aprés ce regard synthétique, la troisiéme partie (pp. 373-448) fait
un catalogue de dossiers de la recherche qui sont encore en débat: les luttes intérieures
dans le couvent, la date et la nature de la percée réformatrice, 'affichage des 95 théses, le
proces et I'excommunication, la guerre des paysans et la papauté. Ces dossiers permet-
tent au lecteur de prendre connaissance sans trop de difficultés des « points chauds» de
la recherche sur Luther. Une chronologie, une bibliographie générale et un index, ainsi
que les orientations bibliographiques 4 la fin de chaque chapitre font de ce livre un outil
de travail trés commode. — Le livre de M. Lienhard est un trés bon livre: bien informé,
précis, conscient des problémes, synthétique sans étre simplificateur. On regrettera un
peu que des trois aspects mentionnés dans le sous-titre, ce soit celui du message qui se
trouve le moins développé. On aurait peut-étre souhaité une synthése plus détaillée sur
la démarche théologique de Luther (le chapitre correspondant (XV) fait a peine une
vingtaine de pages). Sur ce point, on signalera que le livre de M. Lienhard se trouve
agréablement complété par un autre livre paru la méme année en traduction frangaise:
le Luther de G. Ebeling (Labor et Fides, Genéve, 1983), qui se concentre tout entier sur la
réflexion théologique de Luther.

PI1ERRE BUEHLER

G. ALBERIGO, B. COrsaNI, G. EBELING, F. FERRAROTTI, F. GAETA, G. MARON,
A. MOLNAR, S. Ni1TT1, P. RICCA, S. ROSTAGNO, G. SCUDERI, Lutero nel suo
e nel nostro tempo. Studi e conferenze per il 5° centenario della nascita di M.
Lutero, Torino, Claudiana, 1983, 346 p.

Le volume, publié a I'occasion du 500°¢ anniversaire de la naissance de Luther, est
congu en deux parties: la premiére (pp. 9-112) contient les contributions données a un
colloque organisé par la Faculté vaudoise de théologie 2 Rome les 7 et 8 mai 1982; la
deuxiéme (pp. 113-310) réunit les conférences publiques prononcées dans la méme
Faculté entre janvier et mars 1983 sur différents aspects de la vie et de la théologie de
Luther. Une contribution du colloque, celle de B. Ulianich, manque; I’article de G.
Maron a été rajouté aprés coup. Les thémes traités dans les différents articles sont trés
variés, et il n’est pas possible de résumer I’ensemble. Signalons simplement quelques-



BIBLIOGRAPHIE 87

uns des ¢léments les plus intéressants: Luther dans I’historiographie laique italienne,
dans la conscience catholique contemporaine, dans ses rapports avec «la genése de la
dissidence postchrétienne»; la redécouverte de Luther en R.D.A.; Luther dans ses
rapports avec la papauté, Miintzer et Zwingli; 'herméneutique de Luther; foi et amour
comme cceur de la théologie de Luther, et I’éthique luthérienne. — Comme toujours
pour ce genre de recueil, on regrettera le caractére un peu disparate et le manque d’unité
de ’ensemble.

PIERRE BUEHLER

HULDRYCH ZWINGLI, Le berger, traduction frangaise du traité Der Hirt. Pré-
sentation par Jaques Courvoisier (Textes, Dossiers, Documents 9), Paris,
Beauchesne, 1984, 91 p.

En publiant la premiére traduction frangaise du traité de Zwingli Der Hirt, Jaques
Courvoisier offre au public francophone un document précieux pour la connaissance du
réformateur de Zurich. Par ses précédentes traductions (la Bréve instruction chrétienne,
Labor et Fides 1953, et De la justice divine et de la justice humaine, Beauchesne 1980), et
par ses monographies sur Zwingli, Jaques Courvoisier a contribué de maniére décisive a
lever le voile d’ignorance qui recouvrait dans les pays de langue francaise la vie et
Peeuvre d’un des personnages-clés de la réforme du XVIC siécle. Cette ignorance aussi
durable que facheuse, il faut sans doute I'imputer a Calvin qui, par incompréhension,
n’a pas su ou pas voulu voir le réle capital joué par Zwingli dans les débuts de la
réeformation. Par ses jugements abrupts, Calvin a incité ses disciples & négliger une
pensée aussi riche que considérable. — Le travail inlassable de Jaques Courvoisier a
réparé cette sorte d’ «injustice» et sa derniére traduction en administre une preuve
supplémentaire de haute qualité. Prononcé comme prédication lors de la seconde dis-
pute de Zurich en 1523, le présent traité fut développé pour les besoins de I'impression.
Il décrit ce que doit étre le conducteur spirituel d’'une communauté chrétienne: entié-
rement au service de son Maitre, il sera constamment m{ par 'amour qu’il doit a ses
brebis. Aucun lien humain, qu’il s’agisse de la famille ou des autorités, aucune hostilité
ne sauraient le détourner de I'obéissance a son Seigneur, et si la mort doit sanctionner sa
fidélité, il considérera cette fin comme le plus grand honneur que le Pére puisse faire a
un de ses enfants. La figure du vrai pasteur apparait d’autant mieux lorsque Zwingli
décrit celle du mauvais berger: personnage intéressé, débauché, qui céde a la tyrannie, il
n’enseigne pas la Parole de Dieu mais ses propres réveries. — Avec un sens tonique de
image concréte et en constante référence a I'Ecriture, Zwingli rédige, selon le mot de
Farner repris par J. Courvoisier, le «réglement de service» du berger. «Si vous demeu-
rez fidéle au Christ que pour autant que cela vous plaise, et que, lorsque I’humeur change
vous fuyez, personne, a cause de 'exemple que vous donnez, n’ajoutera foi a ce que vous
dites» (p. 83). — La traduction de Jaques Courvoisier a su rendre de maniére remar-
quable le mouvement de ce langage dynamique et familier. Entre parenthéses sont
signalés les termes allemands les plus particuliers, ce qui permet d’admirer d’autant
mieux le soin avec lequel les termes frangais ont été choisis et la fagon dont le style de
Zwingli a été rendu. Grice a cette belle traduction, le Berger de Zwingli fait désormais

partie du bagage classique de toute formation théologique francophone qui se respec-
te.

OLIVIER FATIO



Théologie
contemporaine

88 BIBLIOGRAPHIE

GOTTFRIED HAMMANN, Entre la Secte et la Cité. Le Projet d’Eglise du Réfor-
mateur Martin Bucer (1491-1551), Genéve, Labor et Fides, 1984, 484 p.

En presque 500 pages d’une trés grande clarté et cohérence, I'auteur nous offre une
analyse systématique de la conception ecclésiologique de Bucer. La thése de base est tout
a fait convaincante: il s’agit de montrer que le réformateur strasbourgeois, maitre de
Calvin et un des fondateurs de ’Anglicanisme, proposait une ecclésiologie double.
L’Eglise, pour lui, ¢tait un organisme a /a fois multitudiniste et professant, le croyant
parvenu au stade professant restant simultanément un membre de la communauté
multitudiniste. Cette vision de I’Eglise constitue, selon I'auteur, un élément stable de la
théologie bucérienne. Le livre est divisé en trois parties principales: (1) Repéres chro-
nologiques et thématiques a travers les faits et les écrits 1523-1529, (2) L'ecclésiologie

fondamentale, ou I'auteur discute plusieurs textes bucériens, notamment la Confession

Tétrapolitaine, les diverses Ordonnances ecclésiastiques et le Traité de la cure d’dme, (3)
L'ecclésiologie appliquée, ou I'auteur parle entre autres du réle de 'autorité civile et de la
tentative de Bucer d’instituer les « Christlichen Gemeinschaften» (1545/467) a Stras-
bourg. La quatrieme partie du livre comporte le Bilan et les Perspectives et traite de
I'importance de I'ecclésiologie bucérienne pour notre époque. — Le lecteur qui s’attend
a un traitement historique approfondi de 'ecclésiologie bucérienne, sera décu. Il regret-
tera aussi quelques petites faiblesses dans I’appréciation historique de la théologie du
réformateur strasbourgeois. Relevons quelques exemples. Marbeck, Kautz, Servet et
Hoffman sont classés comme « Anabaptistes» (p. 46) sans qualification aucune. L’exé-
gese multitudiniste de Bucer de Mt 13, 24 ss. et de Mt 13, 47 ss. s’enracine treés fermement
dans la tradition patristique (Chrysostome, Augustin dans la Catena aurea). Or, 'auteur
fait sous-entendre que c’est Bucer qui I’a inventée! L’accent que met Bucer dans ses
Commentaires des années 1520 sur AT comme «type» de la communauté ecclésiale
est dii non pas a une évolution de la pensée bucérienne, mais a un désir de réfuter I'idée
de la séparation totale entre les deux alliances postulée par M. Borrhaus. Le ton des
Commentaires est d’ailleurs nettement polémique. On ne peut pas dire, comme le fait
Pauteur (p. 254), que Bucer «retrouve I'importance du ministére» en 1536. Les Retrac-
tationes datant de cette année avaient un but nettement politique et Luther lui-méme ne
les a trouvées guére convaincantes. Il est faux de dire (p. 389) que Bucer justifie sa
théologie de I'eucharistie par 'augustinisme. Certes, il se réclame d’Augustin durant la
période 1527-1536. Ensuite, en essayant de se rapprocher de la théologie de Luther, il
n’hésite pas a se réclamer de Chrysostome. L’auteur ne dit pas pourtant que la con-
ception méme de I’Eglise comme un corps a la fois multitudiniste et professant peut étre
considérée comme remontant a S. Augustin (cf. De Civ. Dei 18, 49). Tout aussi éton-
nante est 'affirmation de I'auteur (p. 392) sur «le rejet catégorique (dés 1518) de la
doctrine érasmienne du libre arbitre». En fait, jusqu’en 1536, Bucer partage avec
Erasme la conception du libre arbitre exprimée par Augustin dans son Commentaire sur
Jean. 11 se peut bien sir que sa théologie manque de consistance sur ce point (comme
sur beaucoup d’autres), mais 'auteur n’en dit rien. En dépit de ces quelques défauts, le
present livre, grace a sa clarté, a sa lisibilité et a son excellente bibliographie, rendra un
trés grand service a tout théologien qui désire confronter les problémes ecclésiologiques

d’aujourd’hui av : : € gi¢
jourd’hui avec ceux vécus par Bucer au 16° siécle. IRENA BACKUS

In necessariis unitas. Mélanges offerts a Jean Louis Leuba (édités par RICHARD
STAUFFER), Paris, Cerf, 1984, 457 p.

Cet ouvrage nous offre d’abord un portrait de J.-L. Leuba rédigé avec une grande
amitié par le regretté professeur Richard Stauffer. La variété des thémes abordés ne



BIBLIOGRAPHIE 89

facilite pas le travail de recension. Au lieu de nous arréter a telles contributions par-
ticuliéres, nous avons préféré offrir aux lecteurs une vue d’ensemble de ces trente et
une ¢études (rédigées par 19 protestants, 9 catholiques et 3 orthodoxes). Une scule
contribution est de nature exégétique (explication de I Cor. 14, 33b-36 par M. Carrez) et
une scule aussi commente un texte patristique (Augustin, Solil, 1, 2-6 par H. Stirni-
mann). Pour honorer le travail ecuménique de J.-L. Leuba, plusieurs auteurs ont centré
leurs réflexions sur un théme en rapport avec la recherche de 'unité chrétienne. Deux
¢véques, Mgr. L. A. Elchinger et Mgr. P. Mamie, exposent leurs préoccupations pasto-
rales et doctrinales. Alors que certaines difficultés du dialogue sont évoquées (J. Lell),
des sujets délicats ne sont pas omis comme le mystére de la Vierge Marie (H. Ott) et celui
de la vénération des saints (D. Ritschl). Sont abordées aussi des questions classiques
comme celles du ministére (R. Slenczka) et des rapports entre 'Ecriture et la Tradition
(H. Meyer). Plus inédit a mes yeux est ’exposé sur le status confessionis et I’cucumé-
nisme (R. Frieling). O. Cullmann reprend le théme qui lui est cher: 'unité dans la
diversité, et le P. Congar revient sur les liens entre le Christ, ’Eucharistie et I'Eglise. En
rapport aussi avec 'ecumeénisme, I’exposé de Mgr. J. Hamer sur les relations entre
I’Eglise particuliere et I'Eglise universelle. Importante pour le dialogue, I’analyse des
présupposés philosophiques des doctrines sur I'eucharistie (N. A. Nissiotis). Un troi-
siéme groupe de contributions est centré sur des personnes qui ont influencé I’histoire de
la pensée humaine. Luther, et dans la conscience catholique contemporaine (G. Albe-
rigo), et dans celle de I’Allemagne de I'Est (G. Maron); Calvin (sa conception de la
connaissance naturelle de Dieu, par H. F. Geisser); Hyperius (sesinterventionsen faveur
des examens en théologie, par O. Fatio); Feuerbach (sa compréhension de la religion,
par G. Ebeling); Kant (est-il un théologien chrétien?, par R. Mehl); Schelling (son
attitude face a la transcendance, par R. Stalder); Pascal (son herméneutique figurative,
par G. Ph. Widmer). Dans le dernier groupe, nous rangerons les contributions qui
touchent a des thémes théologiques et philosophiques divers. Un lien s’établit entre le
travail de O. Bria sur les rapports entre «tradition et vie dans 'orthodoxie» et celui de
A. Dumas sur la «doctrine et la vie». Le théme de 'approche de la mort est présenté par
B. Bobrinskoy. De ce sujet, nous rapprocherons celui qu’expose R. Giorgi qui, dans des
ceuvres littéraires, fait une relecture «dans I’horizon de la fin». Cing contributions
s'attachent a étudier la vie de I’esprit, soit sur le plan de la foi (P. Gisel), soit sur celui des
«théologies affirmatives et négatives» (J. Brun), soit sur le point plus précis de I'accés au
symbole (J.-L. Vieillard-Baron), soit dans le domaine de I'expérience de Dieu (G. Va-
hanian), soit dans celui de la «transformation» dans le cadre de la connaissance théo-
logico-philosophique (T. F. Torrance). — La variété et 'ampleur de ces é¢tudes sont un
bel hommage rendu au professeur Jean-Louis Leuba.

(GEORGES BavauDp

CHARLES ANDRE BERNARD, Théologie affective, Paris, Cerf, 1984. (Cogitatio
fidei), 450 p.

Dans les circonstances présentes, le défi est intéressant, pris en lui-méme: proposer
un discours théologique qui se risque a prendre en compte le domaine de I'affectivité
pour en offrir une compréhension originale, dans son expérience commune. Ce long
ouvrage de théologie pratique et spirituelle, 4 visée morale et pédagogique, présente trois
parties. La premiére, sur la base d’une définition de I'affectivité «(...) I'ensemble des
mouvements psychiques présentant un moment de passivité (...)», pose l'instance
affective comme autonome et irréductible, se fondant aussi bien sur la corporéité que
sur la rationalité de ’'homme: elle enregistre aussi bien les affects élémentaires que les
aspirations tanscendantes. Dés lors, la conscience affective doit étre reconnue comme la



90 BIBLIOGRAPHIE

subjectivité méme, en résonance par rapport a son milieu. Elle se médiatise dans des
représentations et des symboles: elle est capable de saisie ontologique. Son élan trouve
accomplissement parfait dans le cceur de Dieu, par le cceur du Christ. En retour, le cceur
de Dieu restructure cette conscience en affectivité spirituelle (relation affective a ce
Dieu): on aboutit 1a a 1a fusion affective. L’unité de la conscience affective est donc dans
le «cceur». La deuxiéme partie élabore sur ces prémisses une pédagogie affective qui
vise la conciliation de I'affectivité et de la raison. L’analyse part du paralléle entre les
traditions de la philosophie (de Platon a Kant) et de la pensée biblique: le discours
rationnel peut se trouver englobé dans une instance affective surnaturelle (le cceur). La
volonté, faculté rectrice, ordonne, dans sa liberté, la personnalité par I'intégration des
différentes requétes de I'instance affective dans la ligne du temps: mais c’est la charité
qui, au-dela de I'activité morale, réalise I'intégration parfaite. La derniére partie décrit,
sur le théme de la priére, la croissance de I'affectivité spirituelle soutenue par la vie
théologale qui contribue au sens de Dieu. Le comble en est atteint dans la vie mystique
ou ’amour divin transforme ’Ame et crée un nouveau type de connaissance, affective,
rendue possible par la ressemblance du connaissant et du connu (connaturalisation). —
On aura deviné que cet ouvrage s’intéresse avant tout a la défense d’une certaine forme
de spiritualité décrétée supréme, et fort peu a 'expérience commune. Les références
majeures en sont: Aristote pour la philosophie, St. Thomas d’Aquin pour la théologie et
Ignace de Loyola pour la spiritualité; la distance critique a leur égard est a peu prés nulle;
les autres auteurs cités, parfois un peu plus récents, ne servent qu’a renforcer la thése. On
n’a donc pas encore trouvé ’exposé théologique sur I'affectivité qu’on pouvait espérer.
Les effusions affectivo-meétaphysiques sur 1’étre de Dieu et le cceur du Christ nous
laissent sur notre faim.

PierrE-LUIGI DUBIED

LEONARDO et CLODOVIS BOFF, Salvation and liberation. In search of a balance
between faith and politics, Maryknoll/Melbourne, Orbis/Dove communi-
cations, 1984, 119 p.

Publié en portugais en 1979, ce petit livre examine les apports des conférences de
Medellin et de Puebla et de 'encyclique Evangelii Nuntiandi afin de mieux réfléchir au
concept méme de libération. Aprés une introduction aux propositions de base de la
théologie de libération, Leonardo Boff précise les rapports existant entre Royaume de
Dieu et libération au sein de I'histoire, salut et libération, discours théologique et
socio-analytique. Toutes ces questions sont également reprises par Clodovis Boff dans
un trés intéressant dialogue imaginaire, mettant en scéne un prétre, un activiste et un
théologien. Dans un style simple, ce court ouvrage témoigne que, contrairement aux
accusations, la théologie de libération sud-américaine n’identifie nullement salut et
libération, mais tente plutdt de réfléchir a leur propos avec lucidité et espérance.

SERGE MOLLA

Théologies de la libération. Documents et débats, Paris, Cerf/Centurion, 1982,
226 p.

Du texte initiateur de 'assemblée du Conseil épiscopal latino-américain a Medellin
(Colombie) jusqu’a un extrait d’une homélie de Jean-Paul II en octobre 1984 a Saint-
Domingue, ce volume rassemble seize textes permettant au lecteur de mieux saisir les



BIBLIOGRAPHIE a1

enjeux que représentent les théologies de la libération, tels que le phénomeéne de I'ir-
ruption des pauvres dans I'Eglise, les conséquences de I'utilisation de I’analyse marxiste,
la primauté du théme de I'exode, etc... Donnant accés aux textes de la genése de ces
courants ainsi qu’a quelques articles récents des théologiens représentatifs (C. et L. Boff,
Guttiérez, Sobrino), le présent recueil permet d’aborder avec davantage d’objectivité les
questions soulevées par «I'instruction ou quelques aspects de la théologie de la libéra-
tion», publiée par la Congrégation pour la doctrine de la foi en automne 84. Un
avant-propos de Bruno Chenu et Bernard Lauret ainsi qu'une bibliographie frangaise
viennent heureusement compléter ce dossier qui porte exclusivement sur les théologies
de la liberation d’Ameérique latine, ce qu'un sous-titre aurait di préciser.
SERGE MoLLA

STEPHEN B. OATES, Let the trumpet sound, The life of Martin Luther King, Jr.,
London and Tunbridge Wells, Search Pr., 1982, 560 p.

En traduction frangaise de JOSEPH FEISTHAUER, Martin Luther King, Jr.
(1929-1968), Paris, Le Centurion, 1985, 574 p.

John S. ANSBRO, Martin Luther King, Jr.: the making of a mind, Maryknoll,
New York, Orbis Books, 1982, 352 p.

Apreés les biographies de Nat Turner, John Brown et Abraham Lincoln, Oates retrace
cette fois-ci la vie et le combat de Martin Luther King, Jr. L’historien poursuit ainsi ses
portraits d’Ameéricains profondément touchés par la question de 'esclavage ou de la
ségrégation raciale dans un pays fondé sur les idéaux de la Déclaration d’Indépendance.
Or, bien que les trois premiéres figures étudiées étaient liées a I'époque de la guerre civile
américaine, pour Qates, King n’est pas sans lien avec ces «héros» puisqu’il considérait
le Mouvement pour les Droits Civiques comme un prolongement de cette guerre en vue
de la réalisation des promesses de '’Emancipation. Recourant d’une part aux documents
inédits de I’Université de Boston (ou King fit ses études) et du King Center for Non
Violent Social Charge d’Atlanta et, d’autre part, aux textes publiés par King lui-méme,
Oates présente avant tout ’homme public et, mis & part quelques détails sur I'enfance de
King, on apprend peu sur les relations de King avec ses proches. Les qualités du pasteur
noir sont également bien davantage explicitées que ses faiblesses, ce qui n’aide pas a
comprendre, par exemple, sont état dépressif peu avant son assassinat. A ce sujet
d’ailleurs, rien de nouveau n’est révélé, et en ce qui concerne les investigations du FBI
sur King, Oates se base totalement sur le livre de David Garrow, The FBI and Martin
Luther King, Jr. (Norton, 1981). En conclusion, il faut regretter que Oates n’ait pas
davantage utilisé les riches ressources des archives King d’Atlanta et qu’il offre un
portrait quelque peu idéal du leader noir, mettant peu en valeur les relations parfois
difficiles que le mouvement dont il était président, la Southern Christian Leadership
Conference, entretenait avec les autres organisations noires. Néanmoins cette biogra-
phie reste la meilleure disponible — et cela tant que David Garrow n’a pas terminé celle
qu'il prépare — avec I’avantage qu’elle se lit comme un roman et que son index et ses
références sont trés complets. A noter que dans la traduction frangaise, seules les
reférences se rapportant a des ouvrages parus en frangais ont €té retenues. — D’une
lecture beaucoup plus ardue est I'ouvrage qu'Ansbro consacre a la formation de la
pensée de King. L’auteur veut en effet montrer que les précédentes études n’ont pas
assez souligné la dépendance intellectuelle de King a I'égard du mouvement personna-
liste et des philosophes occidentaux. Hélas, si Ansbro propose une minutieuse étpde des
écrits universitaires et des livres de King, complétée par de nombreuses interviews dp
ses professeurs a Boston, son livre ne se révéle utile qu'au chercheur soucieux de savoir
quelles influences intellectuelles a subies King. Ce livre n’introduit pas vraiment a sa



92 BIBLIOGRAPHIE

pensée dont Ansbro néglige une source fondamentale, celle de I'Eglise noire. C’est en
effet en son sein que King a grandi et c’est vers elle qu’il revient une fois ses études
terminees. C’est la foi de I'Eglise noire qu’il confesse jusqu’a sa mort. Passer sous silence
I'aspect formateur de I’Eglise noire pour la pensée de King revient a dire qu’étre un
intellectuel noir signifie obligatoirement faire totalement abstraction de sa négritude.
Or, si King a certainement utilisé tout ce qu’il a regu au Crozer Seminary et a 'université
de Boston pour charpenter et donner langage a sa penseée, les racines de celle-ci sont liées
a I’Eglise noire. Il est vraiment regrettable qu’Ansbro n’ait pas consulté les prédications
inédites de King préchées a I’Ebenezer Baptist Church d’Atlanta: il y aurait relevé de
constantes références a la tradition noire qui ’a nourri, et dont il fait sans aucun doute
désormais partie.

SERGE MOLLA

Science Education and Ethical Values, ed. by David Gosling and Bert Muss-
chenga, Genéve, WCC Publications, 1985, 115 p.

Cet ouvrage réunit quelques conférences prononcées a ’'Université Libre d’Amster-
dam dans un colloque d’Eglise et Société, sous-groupe du COE, dans le but d’étudier les
possibilités d’intégrer la dimension éthique dans ’enseignement de la science. Cette
tache est difficile, car de nombreuses instances scientifiques affirment I'incompatibilité
d’un controle éthique et de la liberté de recherche. Les articles partent de cette situation
et tentent de montrer que cette affirmation est entachée de préjuges et que les moyens
sont nombreux et socialement profitables d’augmenter le sens éthique des scientifiques.
L’article de G. MANENSCHIN, « Reasoning in Science and Ethics», fait un pas de plus.
En effet 'auteur y montre la parenté existant entre le raisonnement scientifique et la
réflexion éthique. Dans les deux cas, une discussion rationnelle des éléments en jeu
s’exerce; il est donc arbitraire d’appliquer le terme «rationnel» aux seules méthodes du
savoir et de refuser de I’étendre aux raisons et motifs de ’agir. La science explique
rationnellement, I’éthique justifie rationnellement des actes humains. Il n’y a donc pas
lieu de disqualifier a priori I’éthique, d’autant plus que les scientifiques eux-mémes se
posent la question du but de leur action et de la science. Aussi I'auteur nous fait-il
constater que les explications scientifiques sont conceptuellement dépendantes des
justifications éthiques. Etant donné le but, communément accepté, de la science: pro-
mouvoir le bien-étre de 'homme — ou au moins lutter contre ce qui le menace — il
serait illogique d’établir que la science est une activité rationnelle sans tenir compte de la
justification morale du but de la recherche scientifique. Aussi devient-il impossible de
penser une science autonome dont les recherches refuseraient d’étre guidées, voire
limitées par des impératifs éthiques. Le scientifique est engagé moralement vis-a-vis de
la communauté humaine, il est donc soumis dans ses recherches au principe kantien du
devoir.

JEAN-MARIE THEVOZ

ROBERT GRIMM, L institution du mariage, essai d éthique fondamentale, Paris,
Cerf, 1984.

Née de I’observation du mode de vie des couples qui se forment aujourd’hui et s€
sentent mal a I’aise face au mariage, cette réflexion sur I'institution du mariage repense Ie
fondement du lien matrimonial — pdle objectif de la morale — et sa visée — pole
subjectif — pour lui redonner sens et valeur existentiels et éthiques. Considérable par la



BIBLIOGRAPHIE 93

finesse des analyses et des approches dialectiques, cet ouvrage ouvre un chemin médian
entre une voie onto-anthropologique qui prétend fonder le mariage comme institution
religieuse dans la nature ou la création et une voie qui place le mariage dans le seul
domaine de la conscience et de ’autonomie du sujet. Retenant la thése d’une institution
profane du mariage, construction culturelle humaine, 'auteur développe finalement, a
partir de la notion d’expérience humaine toujours ambivalente de la réalité, «I'idée de
compromis comme une catégorie nécessaire et fondamentale de ’éthique» (p. 278). Il
faut donc «voir dans I’institution matrimoniale un compromis raisonnable, une sorte
de sagesse, qui assure une corrélation, une synthése paradoxale entre la personne et la
société, 'amour et le mariage.» (p. 279). Il n’y a donc pas lieu d’opposer I'amour et
I'institution, d’une part parce que I'amour cherche a s’incarner, 'institution répond a ce
desir, d’autre part parce que 'amour déborde de 'institution et en cela la vivifie.

JEAN-MARIE THEVOZ

ROGER MEHL, Essai sur la fidélité, (Etudes d’histoire et de philosophie reli-
gieuses, Paris, P.U.F., 1984, 125 p.

La fid¢lité est-elle encore une valeur contemporaine ? Etre fidéle, n’est-ce pas s’en-
fermer dans un passé vite révolu qui ne peut conduire qu’au reniement ? Soit qu’on renie
le présent au nom de la promesse passée, soit qu’on renie le passé au nom du changement
présent et de 'authenticité. L’A. conduit une réflexion philosophique et théologique
approfondie sur la notion de fidélité pour sortir de cette impasse. En premier lieu, il
montre [’étendue des liens de fidélité, ne désirant pas se restreindre aux liens conjugaux.
Aussi aborde-t-il aprés la fidélité aux personnes, la fidélité aux valeurs, a soi-méme et a
Dieu, en passant par le role de I'institution. Si la fidélité est d’abord interpersonnelle et
comme telle le fondement de toute possibilité de relation dans la confiance et la vérité de
la parole donnée, la fidélité doit trouver un mode institutionnel (dans le contrat et le
droit) pour permettre la vie sociale et soutenir la faiblesse de ’homme. En second lieu,
I’A. soutient que la fidélité ne peut étre fondée dans I'individu lui-méme, étant donné
qu'il porte en lui I'infidélité. La fidélité se fonde dans I’élection divine, acte premier de
Dieu qui déclare dans I’alliance son attachement a la cause de I’homme. Cet essai sur la
fidélité débouche sur une réflexion sur le temps, ou I"apprentissage de la fidélité nous
met a ’école de la vie éternelle.

JEAN-MARIE THEVOZ

KONRAD GAISER, Platone come scrittore filosofico. Saggi sull’ermeneutica dei
dialoghi platonici. Con una premessa di M. Gigante. Istituto italiano per gli
studi filosofici (Lezioni della scuola di studi superiori di Napoli 2), Napoli,
Bibliopolis, 1984, 157 p.

Les cinq legons que K. Gaiser a données en 1982 a I'Institut pour les Etudes phi-
losophiques de Naples ont pour objet ’lherméneutique de I’ceuvre écrite de Platon. En
proposant une synthése entre les interprétations systématique, pédagogique, €volutive
et poétique des Dialogues, le chef de file de I’école de Tiibingen développe une méthode
dialectique qui a pour but de saisir 'unité de la philosophie platonicienne dans la
multiplicité de ses aspects, y compris les doctrines non écrites. A cet effet, il faut tenir
compte des modes de la réception du texte platonicien ainsi que des visées du philo-
sophe. Les Dialogues ont de fait une fonction multiple: protreptique, afin de stimuler le

Histoire de
la philosophie



94 BIBLIOGRAPHIE

lecteur et I'inviter a la recherche philosophique ; psychagogique et thérapeutique en tant
qu’ils visent le salut de 'ame. Dans cette perspective la technique de la réfutation joue
un réle purificateur et 'usage des mythes correspond a celui des formules magiques
d’incantation. Et la doctrine non écrite peut étre envisagée en tant qu’exposé non
systématique d’une théorie systématique qui demande au lecteur de «trouver lui-méme
les liens systématiques» (p. 49). La deuxieme legon est consacrée a une analyse d’un
passage du Banquet (212 ¢-223 d) et au rapport entre I'intériorité et I’extériorité des
«logoi» de Socrate. Les discours socratiques sont semblables aux dialogues de Platon, a
la fois tragiques et comiques mais fondés sur la science compréhensive du vrai et du
bien. L’évolution de la pensée platonicienne n’est pas un éloignement progressif de
I’enseignement de Socrate mais un approfondissement, une pénétration de ’'essence de
ses discours qui en dévoile I'intériorité. L’étude de la fin du Phédre (274 b-279 c) permet
a l'auteur d’aborder le probleme des rapports entre écriture et oralité. La forme dialo-
gique est supérieure aux autres formes d’exposition littéraires par I’écriture méme si les
dialogues ne peuvent que suggérer les fondements essentiels du systéme qui sont réser-
vés au dialogue vivant entre le maitre et ’éleve. C’est pourquoli, si on les compare au
sérieux de la dialectique orale, ils ne sont qu’un jeu. L’écriture n’est que le signe extérieur
d’un contenu intérieur qu'il faut essayer d’interpréter (cf. schéma p. 99). La quatrieme
legon concerne la critique platonicienne des poétes au profit d’'une nouvelle forme de
poésie, philosophiquement légitimée, qui fonde I’«enthousiasme» et la «techné» surla
connaissance véritable. La derniére legon porte sur le statut du mythe chez Platon a
partir d’un passage des Lois (X, 903 b-905 d). A I'instar des autres mythes, le mythe
platonicien appartient a une tradition autorisée qui véhicule une vérité archaique,
fantastique, originaire, philosophiquement significative.

La voie du mythe n’est pas opposée a celle du «logos» : le vrai doit étre cherché 1a ou
le mythe et le «logos» convergent, le premier assurant une vision synoptique et imagee
de ce qu’analyse la dialectique: la vie humaine, la communauté politique et le cos-
mos.

Toujours stimulant, le livre de Gaiser est a la fois une synthése des travaux de I’école
de Tiibingen et une introduction aux problémes du texte platonicien.

CuURrz10 CHIESA

JULES VUILLEMIN, Nécessité ou contingence. L’'aporie de Diodore et les sys-
temes philosophiques, Paris, Minuit, 1984, 446 p.

L’aporie dont il est question est le célébre «argument dominateur» de Diodore
Kronos (fin IVe-début ITI€ av. J-C), qui porte sur les idées de nécessité et de contingence.
Les trois propositions du Dominateur qui nous sont parvenues par le biais d’Epictete
sont incompatibles, de sorte que ’'admission de deux quelconques d’entre elles entraine
le rejet de la troisiéme. Diodore, Cléanthe et Chrysippe, en affirmant chacun une
solution différente, sont a I’origine des trois systémes de la nécessité que revendique la
méme Ecole mégaro-stoicienne. A ces trois propositions, Vuillemin ajoute une qua-
triéme qui, pour lui, est implicite dans cet argument: le principe de nécessité cond_l-
tionnelle, «ce qui est ne peut pas ne pas étre pendant qu’il est». En ceci Vuillemin
s’appuie sur un passage du De Caelo qui aurait servi de modéle & 'argument de Diodore
et dans lequel figure explicitement ce principe. Il s’agit désormais de considerer ces
quatre propositions prises ensemble; plus précisément, ’'admission ou le rejet du prin-
cipe de nécessité conditionnelle au profit des trois propositions explicites, qui ne sont
pas mises en question, constitue le point de départ de Vuillemin dans son étude des
systémes philosophiques qui, comme il le dit, défendent une vue positive de la con-
tingence. Platon, par exemple, nie le principe de nécessité conditionnelle, tandis



BIBLIOGRAPHIE 95

qu’Aristote, Epicure et Carnéade ’acceptent mais refusent chacun un principe logique
fondamental comme par exemple (chez Epicure) le tiers-exclu. Dans les trois premiéres
parties de I'ouvrage, qui en compte quatre, la reconstitution de I’aporie de Diodore
d’aprés le De Caelo est suivie d’'une analyse des solutions a partir des systémes de la
nécessité et, ensuite, de ceux de la contingence. La quatriéme partie fait appel a la
methode synthétique, qui permet, a partir des solutions, de montrer les raisons qui
conduisent au choix de telle solution et leur rapport avec le systéme qui la propose. Ce
plan permet & Vuillemin de faire I’histoire des systémes philosophiques qui ont pris
position par rapport aux idées modales. Il rend également compte des commentaires, et
méme des plus modernes, car la reconstruction du Dominateur par Prior, par exemple,
est I'objet d’'un examen particuliérement minutieux. Ce livre est remarquable par la
diversité de ses matiéres, pour lesquelles le Dominateur sert de fil conducteur. Le
rapport entre ’admission par Epicure du c/inamen en physique et son abandon du
tiers-exclu en logique, par exemple, fournit I'occasion d’une discussion de la portée
philosophique des théories anciennes de 'atomisme. C’est aussi en raison de cette
ampleur que les trois index (des citations, des noms propres et des matiéres) sont d’une
utilité¢ extraordinaire. En effet, ils font que ce livre peut servir, sinon d’ouvrage de
référence, du moins comme complément a d’autres sources qui développent les mémes
sujets.

JAMES (GASSER

Lucio ANNEO SENECA, De otio (dial. VIII), Testo e apparato critico con
introduzione, versione e commento a cura di Ivano Dionigi, Brescia, Pai-
deia, 1983, 285 p.

Comme le reléve 1. Dionigi, le petit traité De otio n’a guére contribué a la diffusion
des idées de Sénéque. Dans les manuscrits le De vita beata et le De otio se succédent
comme une ceuvre unique, et c’est seulement au début du XVII® siécle que les deux
textes furent séparés. Depuis lors le De otio n’a pas donné lieu a de nombreuses
recherches. La présente édition comble donc une lacune. — Le texte, édité avec soin, est
accompagné d’une traduction et suivi d’'un commentaire tres fouillé qui se développe
sur le triple plan de la langue, de I’histoire et du sens philosophique, en mettant par-
ticulierement I'accent sur le dernier aspect. Une longue introduction fait le tour des
problémes soulevés par le traité: tradition manuscrite et constitution du texte — chro-
nologie et destinataire — composition — caractéres de I’otium selon Sénéque — sources
— rapports avec la situation personnelle de 'auteur — langue et style — fortune de
'ouvrage. — I. Dionigi est conscient des limites de ’enquéte philologique. Tout en étant
solidement fondées, ses conclusions demeurent prudentes. Son enquéte sur les modeles
suivis se garde des excés de la Quellenforschung et se limite a «retracer des lignes de
force» (p. 78) conduisant a diverses traditions philosophiques. On a souvent soutenu
que la morale de Sénéque a un aspect volontariste (cf. mon livre L 'idée de volonté dans le
stoicisme, Paris, P.U.F., 1973, pp. 161 ss.). L’analyse de la notion d’otium confirme cette
thése: ’otium n’est pas seulement le produit des circonstances, mais il a un caractére
«volontaire» (p. 70) et fait I'objet d’un «choix positif» (p. 62). Allant plus loin, Sénéque
en fait méme une «nécessité» (p. 63) et lui attribue une « valeur absolue» (p. 68), liée d la
«vocation contemplative de I'homme» (p. 69). Mais I'otium n’exclut pas ’action, bien
au contraire : en méme temps qu’il sauvegarde son intériorité, le sage qui fait retraite agit
dans ’intérét du genre humain tout entier, et son otium est une «forme supérieure de
negotium» (p. 73). Cette «exaltation de 'otium» (p. 9) fait écho a la situation person-
nelle de Sénéque, contraint de se retirer des affaires politiques en 62. I. Dionigi estime



96 BIBLIOGRAPHIE

qu’en dépit des apparences elle est conforme a la fois 4 la doctrine stoicienne et a la
tradition romaine. Cette double affirmation me parait sujette a caution. En tout cas je
vois mal comment I"idée d’une action au service du genre humain s’inscrit dans une
tradition qui exalte le dévouement du citoyen a I’'Etat. — La bibliographie est fort riche;
on pourrait y ajouter une étude de P. Thévenaz, « L’intériorité chez Sénéque», Mélanges
Niedermann, Neuchatel, 1944, pp. 189-194.

ANDRE-JEAN VOELKE

J.-M. POUSSEUR, J.-C. MARGOLIN, M. LE DOEUFF, M. FATTORI, M. MALHER-
BE, L. JARDINE, L. GELDSETZER, A. KREMER-MARIETTI, Francis Bacon.
Science et méthode. (Actes du Colloque de Nantes), Paris, J. Vrin, 1985,
207 p.

A lire le jugement de Voltaire selon lequel «personne avant le chancelier Bacon
n’avait connu la philosophie expérimentale», et celui de Koyré selon lequel « Bacon n’a
Jjamais rien compris a la science », nous sommes naturellement amenés a nous interroger
sur le statut de 'ceuvre de Bacon et sur le role de celle-ci dans la fondation de la science
moderne. Les Actes du Colloque de Nantes (édités par M. Malherbe et J.-M. Pousseur)
ne font pas ’économie de cette question: ils tentent de dégager «avec exactitude la
signification, pour le temps, des écrits baconiens» et de mettre en évidence la «puis-
sance critique et instaurative» de ces derniers. Trés tot déja, souligne L. Jardine, R.
Hooke «salue en Bacon le peére de I'empirisme» tandis que Gassendi et Mersenne
«lisent Bacon comme un fondateur de systéme, soucieux de découvrir les premiers
principes indémontrables de la science». Selon I'auteur, le Novum Organum est devenu
'embléme de deux interprétations distinctes parce que, effectivement, Bacon travaille
sur deux fronts: homme de science expérimentale par I’ Experientia literata qui livre des
régularités provisoires, il fonde une physique expérimentale ; essentialiste aristotélicien
par I'Induction qui livre des définitions essentielles, il fonde une métaphysique. M.
Malherbe considére le trait caractéristique de I’empirisme de Bacon, la critique de la
perception des sens: les perceptions des sens ont, selon Bacon, proportion a ’homme et
non a 'univers. M. Malherbe définit ensuite le principe d’induction qui permet la
transition d’une connaissance empirique (conditionnée par la perception humaine) a
une connaissance sans condition, une connaissance accomplie.

L’induction est la nouvelle voie, la voie de I'invention, elle s’oppose 4 I’ancienne, la
dialectique, voie de la démonstration; J.-M. Pousseur précise le lien existant entre la
critique baconienne de la dialectique et celle des idoles: dialectique et idoles servent
toujours a la confirmation des dogmes établis et barrent la route de la connaissance des
choses-mémes. Le monde des choses-mémes, en tant qu’il est I'autre du monde autar-
cique délimité des idoles, ne peut étre atteint que par un dépassement, par cette méthode
qu’est I'induction et par cette vertu qu’est 'espérance. M. Le Doeuff montre dans sa
contribution que cette vertu est une vertu épistémo-théologale, seule capable d’assurer
le passage aux choses-mémes. Les idoles sont pensées par Bacon comme effets de 1a
chute, la redemption passant par le rétablissement de I’entendement en son état d’avant
la chute. C’est 'opération baconienne d’épuration de ’entendement qu’analyse D. De-
leule. Signalons enfin une étude lexicographique des lexémes novitas et novus dans le
Novum Organum (J.-C. Margolin), des réflexions sur différents aspects de la termino-
logie baconienne (M. Fattori), une étude sur Iinduction baconienne en tant queé
méthode de la formation logique et méthodique des concepts (L. Geldsetzer) et un
rapprochement suggestif, celui de Bacon et Comte (A. Kremer-Marietti).

JEAN PROD’HOM



BIBLIOGRAPHIE 97

GENEVIEVE RODIS-LEWIS, Descartes (Textes et débats), Librairie générale
francaise, Livre de Poche, 1984, 669 p.

En un vaste panorama sélectif qui lie un treés grand choix de textes cartésiens aux
commentaires qu’ils ont pu susciter, 'auteur offre une sérieuse présentation de Descartes
d’autant plus que 'ouvrage est accompagné d’une solide introduction et d’une biblio-
graphie. Ainsi, jugements contradictoires cOtoient analyses et exégéses ou les voix se
mélent et se répondent. En fait, c’est en quelques centaines de pages, une petite biblio-
théque a disposition du lecteur qui veut traverser une ceuvre secteur par secteur. Trés
utile.

SERGE MOLLA

MARC DOMINICY, La naissance de la grammaire moderne, (Collection «Phi-
losophie et langage»), Bruxelles, Pierre Mardaga, 1984, 256 p.

Le propos de Dominicy est de montrer qu’une part importante de la conception
moderne de la grammaire est née au X VII® si¢cle dans les travaux conjugués d’Arnauld,
de Nicole et de Lancelot, plus particuliérement dans la Grammaire générale et raisonnée
et La logique ou l’art de penser de Port-Royal. Deux raisons principales sont avancées en
faveur de la situation de cette naissance a Port-Royal. D’une part, bien que ces auteurs
ne reconnaissaient pas d’autonomie a la grammaire par rapport aux autres disciplines
linguistiques et philosophiques, Dominicy pense que Port-Royal a «1égué a la postérité
un appareil d’analyse qui, sans éliminer les cadres morphologiques de la grammaire
ancienne, garantit ’autonomie de la syntaxe et en multiplie les techniques descriptives»
(p. 229). D’autre part, comme Arnauld et Nicole, nous cherchons aujourd’hui, a travers
I’analyse syntaxique, sémantique et pragmatique des langues naturelles, «une rationa-
lité commune que nous voulons soustraire a I'idéologie» (ibid.). Le développement de
cette double thése — fondée surtout sur 'cuvre d’Arnauld — s’effectue a travers cinq
chapitres qui portent respectivement sur I'idée et le jugement, la théorie du signe, la
pragmatique, la théorie de la proposition et la théorie du pronom relatif et du terme
complexe. Mais le but de 'auteur est aussi de dégager 'unité et la continuité structurelles
de la réflexion d’Arnauld sur le langage a travers la logique, la sémantique, la pragma-
tique et la syntaxe. Cette unité constitue le fil conducteur suivi par Dominicy dans ses
cinq chapitres: «un calcul élémentaire et jamais construit, sur lequel se greffe une
interprétation intensionnelle aux corrélats mal maitrisés» (p. 227). L’auteur procéde
selon une méthode qui unit la reconstruction rationnelle 4 interprétation historique de
la pensée d’Arnauld sur le langage. On peut distinguer deux aspects de la méthode
reconstructive utilisée: A) — un aspect proprement constructif. Cet aspect permet a
Pauteur de reformuler les théses linguistiques d’Arnauld dans une terminologie, un
symbolisme et un formalisme modernes et plus rigoureux. Ainsi, pour ne mentionner
qu'un cas parmi d’autres de I"'usage d’une terminologie moderne, Dominicy se sert de la
notion de «mondes possibles» pour adjoindre une sémantique adéquate au calcul des
idées (p. 43), pour clarifier la complexité de la notion de signe chez Arnauld (p. 82-84) et
pour définir la généralité et la singularité des idées (p. 104). B) — un aspect d’évalua-
tion critique. De ce point de vue, les théses linguistiques de Port-Royal sont jugées a
Paune des acquis logiques et linguistiques modernes. Ainsi, Dominicy voit a juste titre,
par exemple, une confusion entre la négation faible et la négation forte (la différence
entre «x n’est pas inclus dans y» et «non-x est inclus dans y») (p. 44-48), un probleme
dans le rapport entre la compréhension et I’étendue de I'idée (p. 41-42) et les difficultés,
classiques chez de nombreux auteurs cartésiens, qui procédent d’une distinction insuf-
fisante entre le jugement et le raisonnement et entre le jugement et la proposition. Cette



98 BIBLIOGRAPHIE

perspective critique de I'auteur est maintenue jusque dans la conclusion, ou il précise a
la fois la force et la faiblesse de I’appareil de calcul mentionné plus haut: « Force, parce
qu’un appareil trés simple est utilisé aux limites de ses possibilités, pour rendre compte
d’une gamme apparemment hétéroclite de phénoménes; faiblesse, parce que cet acquis
s’appuie sur le caractére ambigu ou imprécis de certaines notions cruciales». Quant a
I'interprétation historique, elle sert d’abord a guider la reconstruction en situant chaque
probléme abordé dans son contexte propre. Toutefois, la perspective historique ne joue
pas seulement un role régulateur par rapport a la reconstruction, mais elle est aussi
abordée pour elle-méme. Mentionnons, par exemple, I'influence de Descartes. C’est
dans la théorie cartésienne des idées que Dominicy situe ’origine de la dispute entre
Arnauld et Malebranche sur la nature des idées (p. 31). C'est cette méme théorie
qu’Arnauld reprend a son compte — apres ses objections aux Méditations — en la
dotant d’une interprétation non-réifiante et non-dispositionnelle (p. 29). Cest chez
Descartes que se trouve la tendance — reprise par Arnauld — a résorber le raisonnement
et le jugement dans I'idée (p. 57). C’est a la suite de Descartes qu’Arnauld réduit
’opposition «signe naturel-signe d’institution humaine» a une opposition entre deux
signes d’institution qui différent par 'origine (divine ou humaine) de I'institution (p.
77). Aussi, Dominicy voit dans les remarques éparses de Descartes sur la signification la
source de la structure sémiologique diversement développée par Arnauld, La Forge et
Cordemoy (p. 76-81). Enfin, Arnauld est interprété comme tentant de réaliser une
synthése entre le cartésianisme, des conceptions logico-linguistiques médiévales et
I'augustinisme. Ce dernier point nous amene a relever I'importance accordée par 'au-
teur aux problémes et controverses religieux et théologiques (autour du jansénisme)
dans un ouvrage dont le but est de reconstruire la théorie grammaticale de Port-Royal.
Parmi ces controverses, mentionnons la distinction du droit et du fait, la critique des
casuistes, le débat sur le sens de la signature et de la soumission, la défense des traduc-
tions et les disputes qui ont opposé Arnauld a Malebranche et a Leibniz. Le souci
d’intégrer une discussion de ces problémes tient a ce que Dominicy estime que la pensée
linguistique d’Arnauld ne se manifeste pas seulement dans ses ouvrages théoriques sur
le langage, mais qu’elle s’exprime également dans les controverses religieuses et theo-
logiques qui s’appuient sur — ou produisent — des arguments linguistiques (cf. p.
16-17). De ce point de vue, ’examen des disputes externes et internes de Port-Royal sur
des questions religieuses permet d’induire ou de confirmer des théses linguistiques, de
suivre leur application concréte et de guider la reconstruction. Mais, c’est parfois I'in-
verse qui se produit. Ainsi, aprés avoir partiellement reconstruit la pragmatique, grace
aux deux postulats de I’effabilité et de la vraisemblance et aux sept maximes de ratio-
nalité, 'auteur s’en sert pour interpréter le célébre probléme des signatures. De ce point
de vue, c’est un probleme historique qui est éclairé par la reconstruction.

RICHARD GLAUSER

HENRY CORBIN, Hamann, philosophe du luthéranisme, Paris, Berg Interna-
tional 1985, 152 p.

Dans un récent article (R7ThPh 117, 1985, I, p. 17-31) j’essayais de mettre en
évidence la continuité de ’ceuvre de Henry Corbin, depuis ses traductions de Heidegger
et de Barth jusqu’a ses études consacrées a la philosophie iranienne et ismailienne, et a
sa quéte d’une philosophia perennis. Le présent ouvrage, publié 4 titre posthume, vient a
point montrer cette cohérence; il s’agit en fait d’'un cours donné il y a exactement
cinquante ans a I’Ecole Pratique des Hautes Etudes a Paris. L’ceuvre de celui qu’on a
appelé le «Mage du Nord», Johann Georg Hamann (1730-1788), mérite d’étre mieux



BIBLIOGRAPHIE 99

connue du public francophone, ne serait-ce qu’a cause des rapports, soulignés par H.
Corbin, qu’il a entretenus avec Kant, Jacobi, Herder et de son influence sur Goethe,
Hegel et Kierkegaard. Parce qu’il partageait nombre des préoccupations de J. G.
Hamann, H. Corbin s’est attaché a quelques-unes des intuitions de ce poéte et philo-
sophe qui a voulu restaurer une spiritualité luthérienne menacée par le rationalisme de
I’Aufkldrung. Avocat de la subjectivité, Hamann voyait dans la foi non pas I’adhésion a
une orthodoxie ( belief selon Hume) mais la relation originelle de ’homme a Dieu, et au
monde. Ses spéculations mystiques s’enracinent dans la conviction que la révélation
divine est autant I'univers qu’une loi écrite, la Bible en I'occurrence: «Puisque la
Création est Parole de Dieu, «la nature et I’histoire en sont les grands commentaires»,
mais la «Parole de Dieu a son tour» est la seule clé capable de nous ouvrir I'une et
lautre» (cité p. 31). Les six legons de H. Corbin sont précédées d’une introduction de
Jean Brun et suivies de la traduction par I'auteur de trois textes courts de J. G. Hamann
dont le premier Aestetica in Nuce s'inspire du mode kabbalistique et le second porte le
titre significatif Métacritique du Purisme de la Raison pure. Enfin, 'ouvrage est enrichi
de notes fort utiles qui font regretter I’absence de tout index.

JEAN-CLAUDE BASSET

« Was ihr den Geist der Zeiten heisst.» Der Verfiihrer Soren Kierkegaard.
Lesestiicke, herausgegeben von Jiirgen Buch, Konigstein/Ts. Athendum,
1984, 250 p.

Choix de textes des ceuvres et du Journal de Kierkegaard, avec une introduction de
J. Busch, ou I'auteur pointe certains aspects de la vie de Kierkegaard et reprend, a sa
maniére, le probléeme de la relation du penseur danois au christianisme.

MicHEL CORNU

JACQUES ROLLAND, Dostoievski. La question de 'autre (La Nuit surveillee),
Lagrasse, Verdier, 1983, 199 p.

Ce livre se veut une approche philosophique de Dostoievski. Non dans le sens ou il
voudrait faire de I’écrivain russe un philosophe. Au contraire, J. Rolland ne va pas, un
peu a la maniére de Berdiaeff, et, 4 la sienne, de Chestov, diviser I'ceuvre en ce qui serait
simplement psychologique et humanitaire et ce qui appartiendrait (en gros, a partir du
Sous-sol) au génie proprement philosophique de Dostoievski; il va étudier I'ceuvre en
sa totalité, comme un tout. Approche philosophique, cela veut donc dire privilégier
Iinterprétation philosophique sur les interprétations de type psychologique, stylistique,
sociologique, historique. A la suite de Bakhtine, 'auteur reconnait I'ccuvre de Dos-
toievski comme une authentique polyphonie. Dans sa totalité, cette ceuvre est un grand
dialogue. « Dialogue dans lequel les deux logoi conservent chacun sa personnalité et ne
se fondent jamais dans I'unité. Dialogue dans lequel I'interlocuteur n’est jamais seule-
ment un ceci ou un cela, un quelque chose — dialogue dans lequel toujours il est d’abord
un Tu ou un Toi, c’est-a-dire quelqu’un a qui je dois m’adresser et qui peut me répon-
dre.» (23). On peut comprendre, & lire ces lignes, 'importance que revét la pensce de
Lévinas dans la lecture que J. Rolland fait de Dostoievski. Les romans de ce dernier ne
sont pas la simple description d’'un monde social, mais la description de la relgt.ion a
Autrui. Relation, comme chez Lévinas, basée sur une asymétrie : honte et culpabilité du
Moi entrainant la supériorité de I’Autre. L’ Autre qui apparait sous I’aspect du pauvre,



Philosophie
contemporaine

100 BIBLIOGRAPHIE

du déshérité, qui apparait dans la faiblesse. Le Trés-Faible et le Trés-Haut, a la fois le
Désirable et 'Indésirable. C’est toujours dans cette perspective de la relation a I’Autre
que sont ¢tudiés les thémes de la culpabilité, de la responsabilité, du meurtre comme
tentative de nier I'altérité d’autrui qui m’est insupportable (les pages a propos de Ras-
kolnikov sont particuliérement bien venues), de la transcendance, de la place du Christ
et de 'amour dans 'univers dostoievskien.

Telle quelle, I’étude de J. Rolland forme un tout particulierement cohérent. Elle nous
livre un autre éclairage, fort neuf, de Dostoievski. Elle est, d’autre part, un excellent
exemple de ce que peut étre une lecture philosophique d’un écrivain et de la richesse
qu’'une méditation d’un philosophe comme Lévinas peut apporter dans de tout autre
domaine que celui de la philosophie proprement dite. Cependant, nous ne pouvons
nous empécher de nous poser une question a la fin de cette lecture. A voir si bien
s’appliquer a Dostoilevski les catégories lévinassiennes, [’écrivain étudié ne devient-il
pas un peu prétexte ? Prétexte a montrer 'ampleur d’une philosophie. N'est-ce pas trop
minimiser les différences? Car I'univers, la perspective de Dostoievski semblent fort
différents, dans leur mysticisme orthodoxe et slavophile, de I’éthique, basée sur le
judaisme, de Lévinas. On me répondra sans doute que ce sont justement ces différences
qui mettent mieux en valeur I’essentiel: le souci de 1’Autre, la question de I’Autre.
Peut-étre...

MicHEL CORNU

Les Cahiers de la Nuit surveillée N° 2. Dostoievski. Lagrasse, Verdier, 1983,
252 p.

Excellente idée que de consacrer ce N° 2 des Cahiers de la Nuit surveillée a Dos-
toievski. D’autant plus que les textes réunis par Jacques Catteau et Jacques Rolland sont
de grande qualité. L’esprit qui a présidé a I’élaboration de ce cahier était de présenter
non simplement des travaux spécialisés, mais de résumer I’essentiel d’'une approche de
I’écrivain russe par des gens d’horizons divers, qui, tous, avaient été marqués par lui.
Ces différents textes sont distribués en trois parties: Dostoievski écrivain, sociologue,
penseur; dans cette derniére partie, sont abordées des questions philosophiques et
religieuses. C’est ainsi un Dostoievski complexe qui nous est livré dans toute sa richesse.
Ainsi apparaissent également les dominantes de son univers romanesque, journalisti-
que et humain: I'importance du crime, de la faute, la conscience profonde de la réalité
ontologique du mal, I'exigence de ’amour, le souci de I’autre. Il n’est pas question de
résumer ici les différents articles de ce cahier écrits par des écrivains, des journalistes,
des psychiatres et des connaisseurs éminents, tant frangais qu’ameéricains, de I'ceuvre de
Dostoievski. Quelques inédits, en frangais, de I’écrivain russe, une bonne bibliographie
et des repéres biographiques complétent fort utilement cette excellente livraison.

MICHEL CORNU

JACQUES BOUVERESSE, Rationalité et cynisme, Paris, Editions de Minuit,
1984,

Jacques Bouveresse s’était taillé la place de grand expert de la philosophie analytique
d’une part et de fin connaisseur de Wittgenstein comme de Musil d’autre part. Aussi
a-t-il surpris quelques-uns en troquant ce style de philosophe clarificateur de premier
ordre contre celui de pamphlétaire virulent dans Le Philosophe chez les Autophages
d’abord, dans Rationalité et cynisme ensuite. A vrai dire, il s’agit d’'un méme souci de
clarté et d’authenticité: devant les textes, piéces en main, ou dans un climat de place
publique ou les légéretés a la mode, médias aidant, font courir grand risque a la fragile
vérité et méprisent la patiente rigueur. C’est d’abord cette énergique prise de position



BIBLIOGRAPHIE 101

contre les facilités démagogiques qui nous parait d’un grand prix philosophique dans les
deux ouvrages de J. Bouveresse (car il tient beaucoup a ce qu’on les considére comme se
completant). Rationalité et cynisme commence par un constat d’une «tristesse du
savoir»: « Nous semble naif aujourd’hui dans le programme initial de I’Aufkldrung la
conviction que le développement du savoir et ’accroissement du pouvoir sur les choses
(...) devalent nécessairement rendre I’homme meilleur» (p. 9). Et se répand un «certain
cynisme combattant la notion de vérité objective (...) et considérant la réalité comme
sous-produit passager de la fiction.» (p. 16) Sans insister pour en faire une cible, J.
Bouveresse rappelle quand méme que Foucault a pu lacher: «La raison, c’est la tortu-
re.» Or, prenons garde qu’une «contestation générale de la convention, de la norme ou
du systéme, en tant que tels, peut s’auto-détruire immeédiatement et justifier le conser-
vatisme ou la politique du pire.» (p. 21) J. Bouveresse cite largement Sloterdijk, qui
evalue notre époque comme celle qui adopte «la combinaison la plus dangereuse et la
plus destructrice qui soit: I'amoralisme cynique des moyens et le moralisme pseudo-
naif des fins.» (p. 26) Contraire a celui de ’Antiquité, ce cynisme est celui d’une
minorité privilégiée, tandis que les humbles se demandent comment accéder au mini-
mum vital. Et, dans cette dérive démissionnaire, tombent méme et ’idée de rationalité
critique de Popper et I'idée de « communauté idéale de communication» de Apel. Il faut
une attitude pluraliste, par souci et de rigueur et de démocratie, mais cela n’implique pas
le relativisme. J. Bouveresse s’en prend alors a Feyerabend, qui peut aller jusqu’a
prétendre que «les hommes ont le droit de vivre comme cela leur convient, méme si leur
vie apparait a d’autres comme stupide, bestiale, obscéne, athée»; «la rationalité ne peut
servir d’arbitre entre les traditions, elle est elle-méme une tradition»; (p. 67) «1’école
mutile les ames d’enfants»; «on peut se demander si Platon, le Christ, Kant, Marx,
Luther ne devraient pas étre comptés au nombre des plus grands criminels de I’histoi-
re»! (p. 78) Enfin, Bouveresse s’attaque au postmodernisme de Lyotard, qui propose
systématiquement le différend contre le dialogue. Ici, J. Bouveresse se trouve du coté de
Habermas et de Manfred Frank contre les défaitismes niant I’entente possible. Et de
retrouver Wittgenstein, critique s’il en est, mais confiant en nos outils de communica-
tion, si nous avons la modestie, que nous demandait déja Socrate, de ne pas croire
connaitre ce que nOus ne CONnaissons pas.

CLAUDE Droz

JEAN BRUN, L’homme et le langage, Paris, Presses universitaires de France,
1985, 254 p.

Des Conguétes de ’homme et la séparation ontologique, en passant par Le Retour de
Dionysos, La Nudité humaine, Les Masques du Désir, notamment, et jusqu’a ce dernier
livre, une idée centrale traverse la pensée de Jean Brun: 'homme est trop pour n’étre
rien et trop peu pour étre tout. Que ’homme oublie le Tout Autre dont il tire son origine
et auquel il est lié sans jamais pouvoir s’y identifier, et il tombe dans les entreprises
prométhéennes et nihilistes qui ne sont que manifestation d’une désespérance qui ne se
reconnait pas. La philosophie, pour J. Brun, s’accompagne donc d’un souci éthique et
spirituel. Dans son dernier livre, il aborde, en prenant la question d’une maniére tres
ample, le probléme du langage. Probléme central puisqu’il y va de la question du sens et
de la survie de 'individu. La logique, la survalorisation des analyses linguistiques, la
référence au seul structuralisme participent d’'une mise a mort de la parole et de I'in-
dividu. La question n’est plus gqui suis-je?, mais qu’est-ce? A travers ces diverses
entreprises de pensée, ceuvre un effort de 'homme: «... faire de lui-méme non plus un
sujet qui le renverrait a une Transcendance, mais un objet dont on peut faire le tour, que
I’on peut intégrer dans le monde et qu’il est possible de manipuler.» (119) Aux tentatives



102 BIBLIOGRAPHIE

d’enchainement du langage, répondent des tentatives de déchainement, mais elles se
renforcent mutuellement et «aboutissent au méme point, a savoir a une dissolution du
langage et de 'homme. » (149) N’y aurait-il alors plus de langage a la mesure de ’homme
ou d’homme a la mesure du langage humain? J. Brun va questionner la parole poétique
et son dire de la beauté, de I'amour pour retrouver un langage qui ne soit pas réduction
de I'individu au général, mais, a travers I’expression individuelle, manifestation méme
de I'universel. C’est enfin dans le langage pathétique sous forme de supplication, de
lamentation (sont convoqués Jérémie, I’Ecclésiaste, Job), de priére et enfin dans le
Verbe incarné que le langage fait sens et garde son authentique et irremplagable valeur:
celle d’une parole qui ne se ferme pas sur elle-méme, mais ouvre a la Parole originaire
avec laguelle 'homme est séparé, mais aussi relié. « L’homme ne parle vraiment que
lorsqu’il se situe bien au-dela de ce qu’il dit. Parler, c’est en effet, toujours parler de, non
de soi-méme ni de ceci ou de cela, mais a partir de ce qui vient au langage et qui n’est
autre que I'existence incarnée portant en elle I’histoire méme du monde. » (253) Ce livre
est servi par une forte érudition. Mais heureusement, étant donné le sujet et la these
défendue, il évite toute langue de bois. Le style est a certains moments imagé, pathé-
tique, ample, mais aussi allégrement incisif et pointu lorsque I’auteur entre en polémi-
que (ses précédents ouvrages nous avaient habitués a ce style) contre qui, et ce qui, a ses
yeux, détruit ’existant et ruine les chances d’un juste rapport de ’homme a lui-méme, a
autrui et a la Transcendance qui le fonde.

MicHEL CORNU

ALFRED TARSKI, Logic, Semantics, Metamathematics. Papers from 1923 to
1938, Second edition edited and introduced by John Corcoran, Indiana-
polis, Hackett, 1983, xxx + 506 p.

[l est rare que la parution d’un texte de logique soit considérée comme un événement
littéraire, et pourtant c’est ce qui est arrivé récemment deux fois par la publication du
méme ouvrage. Cette curieuse situation s’explique parles initiatives de J. H. Woodger et
de John Corcoran, qui ont chacun entrepris, avec un écart de 27 ans, 1’édition des
travaux principaux de I’Entre-deux-guerres du logicien polonais Alfred Tarski sous le
titre Logic, Semantics, Metamathematics. Ce recueil de textes comprend les plus gran-
des contributions de Tarski a I'encadrement conceptuel de la méthodologie des sciences
déductives, dont le célebre « Wahrheitsbegriff» de 1933, dans lequel le concept de vérité
est défini, son « Begriff der logischen Folgerung» de 1936 et ses travaux sur la notion de
«définissabilité». Corcoran fait remarquer dans son introduction a la deuxiéme édition
que le travail de Tarski consistait souvent a expliciter, en fournissant des fondements
formels, des idées déja implicités dans la pratique méthodologique. A ce propos, il
convient de rappeler que les articles réunis ici contiennent les premiéres formulations de
notions comme celles de grammaire générative et de vérité qui sont considérées main-
tenant comme définitives. C’est, en effet, en grande partie grice a ces recherches que la
meéthodologie des sciences déductives est elle-méme devenue une science déductive
susceptible de formalisation. C’est a la fin de la deuxiéme guerre que Woodger a eu I'idée
de rassembler et de traduire les 17 articles de ce livre, qui ont paru ensemble pour la
premiére fois chez Oxford University Pressen 1956. Armand Colin a édité, en 1972 sous
la direction de G. Granger, une traduction frangaise de ces mémes textes, auxquels ont
¢té ajoutés quatre travaux de Tarski de la période 1939-1944. La deuxiéme édition de
langue anglaise, qui vient de paraitre en 1983, est entiérement revue, corrigée et mise a
jour. Elle fait date pour les raisons suivantes: I'introduction de Corcoran constitue
probablement la premiére tentative d’expliquer le développement et la portée histori-



BIBLIOGRAPHIE 103

que de I'ceuvre de Tarski. Cette édition est également complétée d’un index analytique
di a Corcoran, qui regroupe non seulement les termes utilisés par Tarski mais aussi, le
cas échéant, la terminologie qui a remplacé celle du début du siécle, ainsi que les termes
modernes pour des idées que Tarski utilisait sans les nommer. Il s’agit donc d’un
instrument de travail extrémement précieux, non seulement pour I’étude des idées de
Tarski mais aussi pour I’histoire de la logique en général. Il convient de souligner que la
nouvelle édition fait autorité. En effet, bien qu’elle ait reqgu le consentement de Tarski, la
premiére édition a paru presque a son insu: il n’a pas eu I'occasion de lire les épreuves ni
pu, dans certains cas, controler les traductions. La deuxiéme édition, par contre, a été
réalisée en étroite collaboration avec I'auteur, qui a répondu a des centaines de ques-
tions et de suggestions de la part de I'éditeur conduisant a des modifications de plus de
150 pages. Toutes les récritures ont été exécutées par Tarski lui-méme et chaque rema-
niement a été ’'objet de son approbation explicite. On regrettera peut-étre que les quatre
articles ajoutés a I’édition frangaise ne fassent pas partie de cette édition définitive, mais
I'éditeur était d’avis que le recueil d’Oxford formait un tout et qu’il valait mieux
respecter son identité littéraire. La préparation de ce livre est un des derniers projets
auxquels a participé Tarski, qui est mort en octobre 1983 a I’age de 81 ans.

JAMES GASSER

Exercices de la patience N° 6. Effets du neutre, Paris, Obsidiane, 1983,
166 p.

Pour leur sixiéme livraison, les Cahiers d’Exercices de la Patience ont choisi d’abor-
der un théme situé au centre de notre modernité. Comme le titre méme I'indique, il ne
s’agit pas de chercher dans ces pages comment cette notion de neutre s’est élaborée dans
la philosophie elle-méme, mais de repérer quelques effets du neutre dans différents
domaines; littérature surtout, avec des textes sur Zola, Poe, Michaux et Yves Peyré;
psychanalyse, avec un article fort intéressant de M. Borch-Jacobsen, intitulé La Loi de
la Psychanalyse, qui tente de répondre a la question: y a-t-il une éthique de la psycha-
nalyse ? Plusieurs articles abordent cette question du neutre a travers certains aspects de
divers philosophes: Platon, Plotin, Aristote, Kant, Heidegger, bien sir, et Gadamer.
Enfin, quelques textes de création littéraire notamment de quelques pages remarqua-
bles, traduites du serbo-croate Le poil et I'amour de la sagesse, par M. Belanéic,
mettent le neutre en situation. Une fois de plus, Exercices de la Patience démontre la
possibilité d’aborder des thémes actuels essentiels, de concilier diversité, ouverture et
qualité en dehors de toute mode tapageuse. Signalons que le prochain numéro abordera
le méme théme et tentera de dégager les effets du neutre chez Bataille, Nietzsche,
Kracauer, Tchekhov, Joyce, Apollinaire, notamment.

MIiCHEL CORNU

JAN PATOCKA, Platon et I’Europe, (La Nuit surveillée), Lagrasse, Ed. Verdier,
1983, 316 p.

Les éditions Verdier avaient déja livré du philosophe tchéque, premier porte-parole
de La «Charte 77», mort en 1977, au terme d’interrogatoires forcés, les remarquables
Essais hérétiques sur la philosophie de I'histoire. Platon et I’Europe, maintenant présenté
en francais, est le fruit d’un séminaire privé donné sur PatoZka, alors interdit d’ensei-
gnement officiel, a son domicile. On ne peut en aucun instant de la lecture de ce texte ou,
derriére I'angoisse face au temps présent transperce une véritable sérénité philosophi-
que, oublier la situation existentielle et historique dans laquelle il fut pensé. Patocka,
disciple de Husserl, explique clairement le réle de la philosophie: «La réflexion philo-



104 BIBLIOGRAPHIE

sophique devrait nous aider dans la détresse qui est la notre, elle devrait étre une sorte
d’action intérieure dans la situation o nous nous trouvons.» (9) Si I’'Europe est en crise,
si la situation objective est désespérée, cette méme situation ne fait pas tout: compte,
tout autant, la maniére dont on se comporte a I’égard de cette situation. Le philosophe
va s’interroger sur ce qui fait ’Europe et, pour avancer une réponse, revenir a Platon, a
Démocrite, a Aristote. En effet, ce qui caractérise, par-dela leurs différences, ces phi-
losophes, c’est le soin de ’ame. Or voila ce que 'Europe a oublié, oubli qui I'a jetée dans
la crise spirituelle; voila ce sans quoi, malgré le succes des sciences et des techniques,
I’Europe ne sera qu’une entité politique sans cohésion interne, une région du monde
parmid’autres. Ce livre est donc tout traversé par un souci spirituel qui s’incarne dans la
situation éthique et politique présentes; un souci proprement philosophique, donc. «La
question que nous allons nous poser sera donc la suivante: le soin de I’ame, qui est a la
base de I’héritage européen, n’est-il pas aujourd’hui encore a méme de nous interpeller,
nous qui avons besoin de trouver un appui au milieu de la faiblesse générale et de
I’acquiescement au déclin» (21) Car «I’Europe en tant qu’Europe est née du théme du
soin de ’ame. Elle a péri pour 'avoir laiss¢ a nouveau se voiler dans 'oubli.» (79)
S’interroger sur I’apparition de cette préoccupation, ¢’est s’interroger sur le logos grec,
mais c’est aussi, loin de se protéger dans une histoire qui fut et dans laquelle on
chercherait consolation, s’exposer au risque le plus grand. Patocka en savait quelque
chose et, quand il parle de Socrate et de I’Etat athénien, on ne peut s’empécher d’établir
des correspondances patentes au-dela des différences historiques. Ce qui fait la force du
questionnement de Patrocka, c’est aussi la maitrise avec laquelle il aborde les philoso-
phes. Armé de la méthode phénoménologique, admirable connaisseur de Husserl et de
Heidegger, il entre avec méthode et finesse dans ces penseurs grecs qui ’habitent.
Certains chapitres de ce livre sont suivis de discussions qui eurent lieu a la suite du
séminaire. Ces discussions permettent de mieux saisir encore I'’étonnante profondeur
philosophique de Patocka ainsi que son double respect de I'interlocuteur et de la vérité.
Au-dela de tant de gratuités académiques, des jeux intéressés de chapelles a la mode, cet
ouvrage nous rappelle non seulement ce que philosopher veut dire, mais aussi ce que
philosopher exige. Un livre a lire absolument et a méditer.

MicHEL CORNU

EMMANUEL LEVINAS, Transcendance et Intelligibilité, Genéve, Labor et Fides,
1984, 69 p.

Ce volume, de dimension modeste, est composé notamment d’une conférence qu’E.
Lévinas avait donnée a Genéve, traitant de I'intelligibilité du Transcendant. L'intérét de
ce texte est de montrer le mouvement de la pensée du philosophe, sa perpétuelle
recherche, ses ouvertures et de voir s’esquisser des prolongements au livre, De Dieu qui
vient a I'ldée. Lévinas y oppose savoir et Idée de I'Infini, connaissance et éthique: «Idée
de I'Infini — pensée dégagée de la conscience non pas selon le concept négatif de
'inconscient, mais selon la pensée, peut-étre la plus profondément pensée, celle du
dégagement a I’égard de I’étre, celle du dés-inter-essement: relation sans emprise sur
I’étre et sans asservissement au conatus essendi, contrairement au savoir et a la per-
ception. Ce qui ne devient pas concrétement une quelconque modification, en pure
négation abstraite, de la vision, mais s’accomplit éthiquement comme relation a ’autre
homme.» (24). La conférence elle-méme est suivie d’un entretien entre Lévinas et
diverses personnalités genevoises protestantes, catholiques et juives. Cet entretien,
riche, pose des problémes théologiques et non seulement philosophiques, seul niveau
auquel Lévinas s’était tenu dans sa conférence. Des convergences importantes, dans le
respect des différences, peuvent ainsi apparaitre.

MicHEL CORNU



BIBLIOGRAPHIE 105

SILVANO PETROSINO, JACQUES ROLLAND, La Vérité nomade. Introduction a
Emmanuel Lévinas, (Coll. Armillaire), Paris, Ed. La Découverte, 1984,
186 p.

Jacques Rolland n’a pas fait que traduire le texte de S. Petrosino qui, avec ce livre, La
Verita nomade, a écrit le premier commentaire en italien de la pensée d’E. Lévinas; il I'a
adapté. Tel qu’il est en frangais, le livre s’est enrichi de références en dehors de 'ceuvre
lévinassienne et porte la trace de I’écriture de J. Rolland. Disons d’emblée que le
sous-titre, trop modeste, ne rend pas vraiment compte du projet du livre. I1 s’agit en effet
de bien plus que d’une introduction. «Le texte de Lévinas se répéte, mais c’est préci-
sement dans cette répétition qu'il doit étre lu; dans cette répétition, I’écriture ne pro-
gresse pas, elle s'approfondit. » (p. 13) C’est cet approfondissement que les auteurs de /a
Vérité nomade ont su remarquablement cerner. En suivant ’ceuvre de Lévinas de ses
debuts a ses derniéres recherches, Petrosino et Rolland ont dégagé les grands thémes de
cette pensée. Bien plus, ils ont éclairé le chemin labyrinthique de cette philosophie, sans
jamais réduire ses finesses. Au contraire, c’est avec une précision remarquable qu’ils
analysent les différents concepts, références, mouvements de I’écriture difficile de
Lévinas. De nombreuses allusions a des influences, des débats avec d’autres penseurs
permettent de situer en son originalité et en sa situation propre I'auteur de Totalité et
Infini. Des annexes précises sans étre lourdes complétent la lecture du livre lui-méme et
ouvrent a d’autres lectures. A un moment ou la pensée de Lévinas devenant a la mode,
risque d’étre plus citée que lue, ce livre, dans son honnéteté et son exigence, restera
longtemps une référence précieuse pour tout lecteur qui ne tient pas a confondre vérité

nomade avec errance dilettante.
MicHEL CORNU

Les Cahiers de la Nuit surveillée N° 3. Emmanuel Lévinas, Lagrasse, Verdier,
1984, 356 p.

Nous avions récemment noté la qualité du numéro des Cahiers de la Nuit surveillée
sur Franz Rosenzweig. Disons d’emblée que cette troisiéme livraison est tout a fait
remarquable. Les textes réunis par Jacques Rolland ont été organisés thématiquement:
attaches d’une pensée, maniéres d’une pensée, probléemes d’une pensée, lectures d’une
pensée, propos d’une pensée. Ainsi se trouvent abordés, sous différents angles, les
nombreux lieux d’intéréts de cette pensée si importante. La variété des textex et des
questions est a I'image de la variété des auteurs. Des annexes, notamment des orien-
tations bibliographiques, des inédits d’E. Lévinas, complétent utilement ce cahier qui
est un trés exemplaire instrument de travail, et non une simple hagiographie.

MicHEL CORNU

BENNY LEVY, Le Nom de I’'Homme. Dialogue avec Sartre, Lagrasse, Verdier,
1984, 196 p.

Qui a oublié les fameux entretiens, les derniers, que Sartre accorda, dans le Nouvel
Observateur, 3 Benny Lévy? Ce dernier, aujourd’hui, publie un livre de philosophe
dialoguant avec la pensée d’un philosophe. Ce «dialogue» est servi par une remarquab%e
connaissance de la totalité de 'acuvre de Sartre et par une €criture, difficile certes, mais
attachante par son caractére incisif, allusif; elliptique parfois. B. Lévy part de ce qui lui
parait remarquable chez Sartre: sortir de I"ontologique pour I’éthique. Ainsi «le pro-
bléme du «fondement» a perdu son allure innocemment ontologique» (31) Mais alors
se pose la question: Sartre pose, par la liberté, le dégagement du milieu d’indifférence;



106 BIBLIOGRAPHIE

mais, comment prolonger 'engagement? (21) En effet, si la liberté est pur projet, pur
jaillissement par rien supporté, comment les libertés ne vont-elles pas s’entre-détruire ?
Comment se rapporter a autrui autrement que par le conflit? L’auteur pose donc une
question bel et bien centrale dans la pensée de Sartre. Lévy va suivre pas a pas, avec une
rigueur remarquable les différentes démarches de Sartre au cours de son ceuvre pour
tenter de fonder une morale qui ne se tourne pas contre ’homme. Ni le «monde
¢thique» lui-méme qui apparait «sous ’espéce de ’enfer: autrui me juge et irrévoca-
blement me condamne» (41), ni la violence révolutionnaire, qui introduit le droit de
tuer I'’homme au nom de ’'Homme, n’apportent de réponses valables. Alors? Alors, le
dialogue se fait discussion et défense de propres théses. Car B. Lévy a une réponse a ces
questions. Réponse qui est ancrée dans le judaisme. Si «la noblesse de la démarche
«anthropologique» de Sartre tient toute dans la volonté acharnée de penser «les fins de
I’homme», par-dela I'indifférence de I’Etre» (160) (on remarque ici, comme dans tant
d’autres passages, I'influence sur Lévy, quand il aborde Sartre, de sa lecture de Lévinas),
il manque a cette démarche de pouvoir s’appuyer sur les tables de la loi. Car «I’essentiel
tient moins au «don de la Loi» qu’a la Loi du don, au commandement du don, a
I'impératif: donne!» (78). Reconnaitre le don comme premier: « La lettre: voila, révélé,
«ce milieu d’intersubjectivité» que cherchait, sans succes, Sartre: la table qui manquait
a la Valeur. Le sol qui soutient I'unique et "'unique.» (188) Un tel livre intéressera tous
les sartriens préts a ne pas se figer dans la pensée de leur maitre et a entrer en dialogue,
mais aussi tous ceux qui sont attentifs a I"influence que peut exercer sur la « philosophie
traditionnelle» la pensée juive par ses propres affirmations et son questionement
propre.

MicHEL CORNU

VIENT DE PARAITRE

BERNARD BAERTSCHI, FRANCOIS AZOUVI, MAINE DE BIRAN ET LA SUISSE. Avec
des textes inédits de Biran et des extraits de la correspondance d’Ernest
Naville (Cahiers de la Revue de Théologie et de Philosophie, 12), Genéve -
Lausanne - Neuchatel, 1985, 78 p.

La pensée de MAINE DE BIRAN, fondateur de la psychologie frangaise et philosophe le
plus marquant du début XIX€ siécle en France, s’est formée et développée en constant
dialogue avec les penseurs du passé et de son temps. Cela a amené ce philosophe a
discuter la position d’auteurs suisses, dont certains jouaient ou avaient joué un role
important a ’Académie de Berlin; c’est pourquoi, aprés une introduction générale, cet
ouvrage étudie les rapports du philosophe de Bergerac avec MERIAN, secrétaire perpé-
tuel de cette académie, et publie des /nédits touchant ces relations. Un autre volet des
liens entre Biran et la Suisse est aussi examiné: celui qui concerne la réception et la
publication des manuscrits du philosophe, puisque Genéve y a joué un réle particulier;
ce dernier point est éclairé par une étude sur la maniére dont la pensée de Biran a été
pergue par les Genevois qui ont contribué a la faire connaitre, et par la publication
d’extraits de la correspondance inédite de FRANCOIS et d’ERNEST NAVILLE.

BERNARD BAERTSCHI



	Bibliographie

