Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 36 (1986)

Heft: 4

Artikel: Une démarche réformée dans le dialogue entre théologiens et
physiciens

Autor: Peter, Martin / Widmer, Gabriel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381320

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381320
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 118 (1986), P. 389-406

UNE DEMARCHE REFORMEE
DANS LE DIALOGUE
ENTRE THEOLOGIENS ET PHYSICIENS

MARTIN PETER et GABRIEL WIDMER

Questionné par Napoléon Bonaparte en 1799 sur le réle de Dieu dans son
Systéme du monde, Laplace répondit: «Sire, je n’ai pas besoin de cette hypo-
these» !. Ferait-il la méme réponse, aujourd’hui? De newtonien le modéle du
monde est devenu einsteinien; et la physique quantique, a son tour, fournit
d’autres modéles.

Cette situation nouvelle mérite d’étre analysée, les questions qu’elle pose
doivent étre étudiées. Depuis plus de quatre ans, la Faculté autonome de
théologie protestante de Genéve y consacre un projet intitulé: « Esprit scien-
tifique et démarche théologique» 2. Ses responsables sont les professeurs Mar-
tin Peter et @ystein Fischer de I'Institut de physique, et Bernard Morel et
Gabriel Widmer de la Faculté de théologie; d’abord M. Bernard Favier,
docteur en physique, chargé de recherche, puis M. Eric Schiffer, diplémant en
théologie, les ont assistés et les assistent dans leur travail.

Au cours de leurs entretiens, les responsables du projet ont congu I’hypo-
these de travail suivante: le concordisme qui s’efforce de concilier les visions
bibliques du cosmos et les modéles scientifiques du monde, le séparatisme qui
préconise la fermeture de la théologie et de la physique sur elles-mémes,
empéchent tous deux de comprendre les relations qui peuvent exister entre
elles?.

" ALEXANDRE KOYRE, Du monde clos a l'univers infini, trad. par R. Tarr, Paris, PUF,
1962, p. 268s.

GEORGES GUSDORF, Les principes de la pensée au siécle des Lumieres, Paris, Payot,
1971, p. 156, in Les sciences humaines et la pensée occidentale, vol. 4.

> Le projet de Faculté est subventionné par un fonds privé géré par la Société
auxiliaire de la Faculté autonome de théologie protestante. Les responsables du projet
ont recu pour mandat d’étudier les conditions de la reprise d’un dialogue entre physi-
ciens et théologiens a la fin du XX¢ siécle: « Dans la société occidentale actuelle qui se
déchristianise et s’informatise, le protestantisme repense sa théologie. Aprés quelques
décennies d’interruption, le dialogue doit reprendre entre théologiens réformés et
savants» (Description du projet « Esprit scientifique et démarche théologique», Société
auxiliaire de la Faculté autonome de théologie protestante de Genéve, 10 mars
1983).

3 H. KLEINERT, « Die allgemeinverstindlichen Physikbiicher der franzdsischen Auf-
klarung», in Annales de la Société suisse de I’histoire de la médecine et des sciences,
28, Aarau, 1974.



390 MARTIN PETER ET GABRIEL WIDMER

Le concordisme prévalut, semble-t-il, dans I’Antiquité chrétienne et le
Moyen Age; il se survit a lui-méme dans ’époque moderne. Depuis Descartes,
le séparatisme s’impose. Ni I'un ni I'autre ne tinrent compte de la crise des
fondements qui affecta la physique et la théologie, a la fin du XIX€ siécle et au
début du notre.

Les responsables du projet ont donc €té conduits a formuler thématique-
ment leur hypothése: malgré leur disjonction radicale, a ’époque moderne, il
existe des «lieux» de conjonction d’une part entre théologie et physique en
tant que disciplines et, d’autre part, entre les réalités qu’elles étudient. Ce
modele de recherche s’élabore sur d’autres bases épistémologiques que celles
du concordisme et du séparatisme.

Pour aboutir a cette formulation, les responsables ont d’abord dressé un
catalogue des questions posées au cours des siecles par les théologiens aux
physiciens et réciproquement, dans I’intention de les classer selon un ordre de
priorité®.

Ensuite, la tiche a consisté a inventorier les «interfaces» possibles et réelles
entre théologie et physique?. Par interface, il faut entendre les lieux apparents
de rencontre entre ces deux disciplines.

+La «Description du projet Esprit scientifique et démarche théologique», du
10 mars 1983, en donnait la liste suivante: 1. La réalité absolue. 2. Déterminisme et
indéterminisme. 3. L’émancipation de la physique de son ancien cadre théologique
est-elle viable? 4. Peut-on trouver dans le principe de la survie du plus apte une base
pour ¢établir une théorie de valeurs commune aux théologiens et aux physiciens? 5. Est-
ce que la mutation profonde de la manicre dont nous percevons la nature de notre
démarche rationnelle affecte fondamentalement la relation de la physique et de la
théologie? 6. Les critéres de vérité en physique et en théologie. 7. La relation de I’ob-
servateur et du théoricien a I’horizon de réalité dont il s’occupe. 8. Le concept de
matiére. 9. La création et le «big bang». 10. Problémes linguistiques: les métaphores du
théologien et celles du physicien — les modéles mathématiques et les modéles symbo-
liques.

La question des critéres de vérité (point 6) avait été partiellement étudiée lors d’un
colloque qui s’est déroulé du 10 au 11 septembre 1982, cf. Critéres de vérité en théologie
et en physique, par EDGAR ASCHER, CHRISTIAN DuQUOC, BERNARD ESCUDIE, et GABRIEL
PH. WIDMER, introd. de BERNARD MOREL, in Les Cahiers de U'Institut Catholique de
Lyon, 10, Lyon, Association des Facultés Catholiques, 1983 ; voir également Les criteres
de vérité dans la recherche scientifique. Un dialogue multidisciplinaire. Actes du Col-
loque de I’Association des professeurs de 'Université de Genéve, sous la dir. de M.
BuscaGria, B. MOREL (et al.), Paris, Maloine, 1983.

* Le groupe de travail avait alors retenu les interfaces possibles suivantes: 1. Les
moments créateurs dans I’histoire de la science, ou I’on constate, comme au début de ce
siecle en physique, une intervention accrue de données «subjectives» dans la démarche
specifique du savant ou du théologien. 2. Une information mutuelle sur le travail et les
méthodes respectives. 3. Les incidences pratiques et éthiques des découvertes scienti-
fiques. 4. Une éventuelle théologie dite «expérimentale» qui userait de modélisations, a

I'instar de certaines disciplines qui élaborent des stratégies au moyen de tels modeé-
les.



UN DIALOGUE ENTRE THEOLOGIENS ET PHYSICIENS 391

Enfin, le groupe a examiné les conditions qui justifient, du point de vue de
chacune des disciplines, la mise en interface de la théologie et de la physique.
Par souci de priorité, il a étudié d’abord quelles conditions la physique,
comme science, présupposait, afin d’entrer en relation avec la théologie. De
ces conditions, I'une est apparue principale: le transfert d’informations phy-
siques aux théologiens®. Il conviendra ultérieurement d’opérer le transfert
inverse de connaissances théologiques aux physiciens.

Dans cet article, on développe, en se fondant sur les recherches antérieures
du groupe, le point suivant: le transfert d’informations physiques a la théo-
logie fait apparaitre d¢ja, en droit comme en fait, une exigence de conjonction
restreinte qui se fait jour malgré la disjonction entre elles. Cette exigence est
fondée a) sur I’histoire des relations entre physique et théologie, b) sur I’état
actuel de la question. Pour clarifier cette disjonction et cette exigence, il
convient de faire un détour par leur histoire, ne serait-ce que pour comprendre
le passage de la science comme scientia contemplativa a un idéal de science
comme scientia activa et operativa, ne serait-ce que pour appré¢hender la
transition d’un Dieu mesure de toutes choses, créateur, conservateur et gou-
verneur, a un Dieu architecte de I’édifice «univers», puis a un Dieu horloger
de la machine «monde», et enfin 4 un Dieu réduit a I’oisiveté, la nature étant
devenue sa propre mesure’.

L’essai qu’on va lire ne prend appui ni sur la physique comme science ni sur
la théologie comme discipline, mais sur leur interaction telle qu’elle a été
vécue par des témoins historiques: Calvin, Newton, Kant, telle qu’elle est
remise en question par I'apparition de la physique quantique et par le retour de
la théologie a une théologie de la Parole de Dieu. Il exprime la pensée actuelle
du groupe de travail, il a été élaboré par Martin Peter et Gabriel Widmer avec
la collaboration d’Eric Schiffer. Ce n’est qu’un essai sans autre prétention que
de faire connaitre, pour étre discutée, ce que pourrait étre une démarche
reformée dans le dialogue actuel entre théologie et physique.

Calvin et les arts mécaniques et libéraux

Les Réformateurs du X VI€ siecle remettent la théologie sur son fondement
légitime: la Parole de Dieu, incarnée par Jésus Christ, attestée dans I’Ecriture

¢ En mai et juin 1984, les responsables du projet organisaient une série de cours et de
colloques, qui ont fait I'objet, en mars 1985, d’un dossier: «Esprit scientifique et
démarche théologique. Interfaces physique-théologie», comprenant: les textes des
cours donnés par M. Peter et &. Fischer, les discussions éditées par B. Favier, une
preface sur les rapports historiques entre physique et théologie (G. Widmer) et deux
postfaces consacrées aux observations de B. Morel et G. Widmer.

TA. KOYRE, op. cit., p., 2; A. KOYRE, «Les origines de la science moderne. Une
interprétation nouvelle» in Etudes d’histoire de la pensée scientifique, Paris, PUF, 1966,
p. 48ss (la critique concerne 'ouvrage de A. C. CROMBIE, Histoire des sciences de Saint
Augustin a Galilée (400-1650), Paris, PUF, tomes 1 et 2, 1959 s5.); et A. KOYRE, « Galilée
et Platon», id. op., p. 150.



392 MARTIN PETER ET GABRIEL WIDMER

et proclamée dans la prédication de I’Evangile. Pour eux, Dieu crée le monde
par sa puissance et selon sa sagesse; son action providentielle le conserve et le
dirige, a la suite de la chute, vers sa restauration. Dieu fait donc tout concourir
a sa gloire. Il fixe le «cours ordinaire de la nature» et le «circuit de 'univers»;
il intervient par sa grice spéciale pour sauver ses élus conformément a son
décret de prédestination. Tout cela est du bon augustinisme traditionnel.

Mais les Réformateurs s’opposent aux scolastiques nominalistes et aux
humanistes, quand ces derniers complétent I’action divine par celle des hom-
mes dans la survie et le salut de I’humanité. Seule la Parole, selon les Réfor-
mateurs, peut sauver le monde de sa corruption et I’histoire de son déclin;
seule, elle peut provoquer une authentique «renaissance».

Pour Calvin, ’action providentielle de Dieu au XVI€ siécle restitue I’Evan-
gile authentique et suscite le développement des arts libéraux (droit, écono-
mie, médecine) et des arts mécaniques (les métiers déependant des connais-
sances en physique). Sciences humaines et naturelles favorisent I’essor de
I’esprit laique et la prise de pouvoir par la bourgeoisie. Elles désacralisent
I'image d’un univers hiérarchisé; elles contribuent a réformer I’Eglise et la
SOCiétés,

Par contre, les tendances stoiciennes ou ¢picuriennes de certains courants
humanistes font régresser la chrétienté vers le paganisme. Au lieu de freiner le
déclin de I’Occident, elles I'accélérent. Calvin en dénonce les illusions, il en
critique les nouvelles divinités, le Fatum du néo-stoicisme et la Fortuna des
néo-épicuriens, le panthéisme de 1'un et I’athéisme de I'autre, I’amoralisme
des deux?®. Il les condamne pour confusion entre I'Incréé et le crée.

La doctrine de la Providence fournirait ainsi a Calvin le moyen d’ébaucher
un modeéle des rapports entre les arts libéraux et mécaniques et la théologie.
Elle lui donne les moyens de se démarquer de toutes les formes de naturalisme
animiste et vitaliste ambiant 10,

8 «Quand Dieu ne nous auroit relevé de nostre temps la pureté de son Evangile,
toutesfois, veu qu'il a resuscité les sciences humaines, qui sont propres et utiles a la
conduite de nostre vie, et, en servant a nostre utilité, peuvent aussi servir a sa gloire,
encore auroit-il iuste raison de punir I'ingratitude de ceux qui, ne s¢ contentans point des
choses solides et bien fondées, appetent, par une ambition outrecuidée, de voltiger en
Iair», JEAN CALVIN, Advertissement contre l'astrologie qu’on appelle iudiciaire: et autres
curiositez qui regnent auiourd'huy au monde, 1549, in Opera quae supersunt omnia
(CO), Brunswick 1869-1900, vol. 7, p. 516.

9 RICHARD STAUFFER, Dieu, la création et la Providence dans la prédication de Cal-
vin, Berne, Peter Lang, 1978, donne en particulier les références suivantes: J. CALVIN,
Sermon sur le Deutéronome, ch. 28, in CO, vol. 28, p. 392s; Sermon sur Job, ch. 10, in
CO,vol.33,p.492;ch. 34,in CO, vol. 35, p. 151;ch. 39, in CO, vol. 35, p. 433. Cf. aussi,
J. CaLVIN, Institution de la religion chrestienne, ed. J. D. Benoit, Paris, Vrin, 1957-1963,
LV, 11;1, XVI 2 3,4,6, 8,09.

10 ROBERT LENOBLE, Histoire de l'idée de nature, Paris, Albin Michel, 1969, p. 279ss,
288ss, coll. L'évolution de 'humanité, vol. 10.



UN DIALOGUE ENTRE THEOLOGIENS ET PHYSICIENS 393

L’action providentielle est celle de la grace générale et spéciale de Dieu. Elle
n’est jamais sans effet. Elle est inséparable de sa prescience et de sa prévoyance
qui disposent toutes choses selon son décret éternel. Elle signifie 'omnipré-
sence d’un Dieu qui est le maitre du temps et de I’'espace. Elle est objet de
fo.

La doctrine de la Providence enseigne que Dieu est I'auteur du « mouve-
ment naturel» propre a chaque chose. Il fait «tourner le ciel». Il conduit la
«machine». Il maintient la «masse infinie du ciel et de la terre», le «bati-
ment» du monde dont il fait un «palais meublé» et son «théatre». Bref, il est
I'«ouvrier» et le «modérateur» des «choses terriennes» dont s’occupent les
arts libéraux et mécaniques, et des «choses célestes», le Royaume a venir, la
justice, 'immortalité qu’étudie la théologie. Rien n’advient sans lui qui fixe
les régles ordinaires et peut les transgresser.

On a défini cette doctrine comme un «panénergisme» !, Encore faut-il
souligner le secret qui entoure I’action providentielle comme la prédesiina-
tion, méme pour une intelligence illuminée par le Saint-Esprit. L’action divine
demeure cachée du commencement a la fin. Elle est différenciée selon qu’elle
régit I'«ordre de nature» ou selon qu’elle instaure le «régne de Christ», selon
ce qui se déroule dans les cieux et sur la terre ou selon ce qui advient dans
I’histoire des nations et dans la destinée de chaque homme.

Or, la Providence fournit a ’humanité les moyens pour sauvegarder les
choses terriennes d’une totale corruption et pour les faire servir au bien
commun et, parmi eux, les arts libéraux et mécaniques; les paiens ont pu en
disposer. De surcroit, elle donne aux croyants ce qui est nécessaire a leur
salut.

L’exemple de I’astrologie illustre ce modéle. Calvin condamne I’astrologie
«judiciaire» qui prétend prédire I'avenir par les horoscopes; elle entretien-
drait I'idélatrie et la superstition, en se fondant sur une théologie perverse. Par
contre, il reconnait les services de I’astrologie «naturelle», notre astronomie.
Ce faisant, Calvin tente de distinguer la science de I'occultisme, en distinguant
les arts mécaniques de la théologie '2.

On en conclut que I'interface se situe, pour Calvin, dans sa conception de
I’action providentielle, dont il souligne le caractére pragmatique et la portée
eschatologique: «... nulle bonne science n’est répugnante a la crainte de Dieu,
ni a la doctrine qu’il nous donne pour nous mener a la vie éternelle, moyen-
nant que nous ne mettions point la charrue devant les beeufs, c’est-a-dire que
nous ayons prudence de nous servir des arts tant libéraux que mécaniques en
passant par ce monde pour tendre toujours au Royaume c¢leste» '3,

I R. STAUFFER, op. cil., p. 266.

12 ], CALVIN, Advertissement contre ['astrologie, in CO, vol 7. p. 516s. Voir R.
STAUFFER, op. cit., p. 261-263.

13 J. CALVIN, op. cit., p. 540 s. Voir Josef BOHATEC, Budé und Calvin. Studien zur
Gedankenwelt des franzosischen Frithhumanismus, Graz, Béhlaus, 1950, p. 263.



394 MARTIN PETER ET GABRIEL WIDMER

Les sciences humaines et naturelles sont pour la vie terrestre, la théologie
pour la vie céleste. Leurs objets sont séparés comme 'ordre de nature I’est du
Reégne du Christ, comme la condition actuelle de ’homme I’est de sa condition
future. Leur finalité les distingue: d’un c6té la survie de I’espéce humaine et de
lPautre la béatitude des élus. Entre elles, ni confusion ni exclusion, mais
conjonction voulue par I’action providentielle, toutes choses étant présentes a
la prescience et a la prévoyance divines.

A peine ébauché, ce modele postule que toute vérité vient de Dieu qui
donne sa valeur a chaque science; il implique que leur pratique rapproche de
Dieu, par I’exercice de ’humilité et de la simplicité. Il a donc une signification
religieuse 4. Il garantit pourtant la liberté de la recherche.

Il faut noter que ce modele se passe, pratiquement et explicitement, des
services de la métaphysique!®, en se référant a une théologie qui se veut
biblique. Or, cette théologie enseigne, au départ, ’acte créateur de Dieu, la
distinction du Créateur et de sa création et, a I'intérieur de cette distinction
fondamentale, elle souligne celle de ’homme fait a 'image de Dieu, d’avec les
autres créatures produites par la Parole divine. Elle trace ainsi la ligne de
démarcation entre la Réforme et ’humanisme: le sentiment de la nature ne
peut plus relier immédiatement I’homme a Dieu par les créatures, seule la
grace le peut.

C’est en fait cette grace qui désacralise le cosmos paien, fondant en Dieu
I’excellence du monde chrétien: les dieux ne sont plus mélés au cosmos mais
c’est Dieu qui fait, en le créant, que le monde est présent en lui, «car ¢’est en lui
que nous avons la vie, le mouvement et ’€tre» ¢ et cela en vertu de son action
providentielle. Ainsi le modéle esquissé par Calvin découle-t-11 de son théo-
centrisme conséquent qui, a ses yeux, garantit la distinction entre les choses
terriennes et les choses célestes, comme deux sphéres avec leur spatio-tem-
poralité, conjointes par une action qui les transcende.

Un modéle seulement esquissé, puisque son application ne permettra pas a
Calvin d’adopter I’hypothése héliocentrique pour des raisons théologiques
étrangéres au modele lui-méme: elle porterait atteinte a 'ordre naturel en
niant I’évidence des données «sensibles». Pourtant, Calvin aurait pu I’admet-
tre grace a sa théorie de ’«accomodation», selon laquelle Dieu accomode sa
révélation aux capacités de I’homme. Les capacités intellectuelles de ’homme

4 FrRANGOIS WENDEL, Calvin et 'humanisme, Paris, PUF, 1976, p. 78.

1> Ce qui fait écrire a F. Wendel, au sujet des sciences humaines et naturelles: « Dans
la philosophie chrétienne de Calvin, les différentes sciences trouvent place avec leur
méthode et leur tendance a 'unité organique, mais sans qu’elle puisse dépasser le
sensible par un effort de la raison et au détriment de la souveraineté de Dieu. Chacune de
ces sciences jouira dans ses propres limites d’une liberté de recherche qui lui permettra
de se développer. Mais chacune n’aboutira qu’a des résultats partiels» (id. op..
p. 80s).

1 Ac 17,28 et Ph 2, 13 «... car ¢’est Dieu qui fait en vous et le vouloir et le faire selon
son dessein bienveillant».



UN DIALOGUE ENTRE THEOLOGIENS ET PHYSICIENS 353

varieraient selon le degré d’information concernant sa représentation du
monde; c’est ainsi que la représentation vulgaire géocentrique des Anciens et
la représentation héliocentrique des Modernes en dépendraient. Sur ce point
précis, Calvin est en quelque sorte infidéle & sa méthode d’interprétation. Sa
prise de position déterminera celle de ses successeurs immeédiats !7.

A la fin du XVI¢ siécle et au début du suivant, ces derniers continuent
d’emprunter a I'artistotélisme scolaire, alors en pleine renaissance, sa cOSmMo-
logie pour se démarquer des novateurs, tout en [’adaptant a la conception
biblique de I'origine du monde et a sa causalité divine. Ils supposent que
Moise et Aristote admettent le principe du passage du simple au complexe; ils
postulent la complémentarité entre ce que fait connaitre la révélation et ce que
découvre la raison 3,

Puis, sous I'influence grandissante du cartésianisme dans la seconde moitié
du XVII® siecle, les théologiens réformés sont conduits a distinguer la physi-
que qui s’occupe des phénomenes naturels, de la métaphysique dont le
domaine est celui de Dieu et de ’ame, la théologie se cantonnant a I’étude de la
révélation. Pour les uns, la philosophie nouvelle jouit d’un statut d’autono-
mie; pour les autres, les plus nombreux, elle doit étre adaptée a la théologie
pour ne pas devoir justifier 'athéisme dont le mécanisme serait le por-
teur .

17 Sur les réactions de Calvin a ’hypothése héliocentrique de Copernic: R. STAUF-
FER, «Calvin et Copernic», Revue de I’Histoire des Religions, 31 (1971), p. 31-40;
EpwARD ROSEN «Calvin’s Attitude Toward Copernicus», Journal of the History of
Ideas, 21 (1960), p. 431-441; E. RosEN, «Calvin n’a pas lu Copernic», Revue de [’His-
toire des Religions, 32 (1972), p. 183-185, et la « Note additionnelle» de R. STAUFFER,
ibid., p. 185-186, qui réfute les théses de Rosen. Voir également R. STAUFFER, Dieu, la
création et la Providence dans la prédication de Calvin, p. 187s.

18 ERNST BIZER signale cette volonté de réconcilier la physique aristotélicienne avec
la cosmologie biblique chez des théologiens comme Zacharie Ursinus (1534-1583),
Lambert Daneau (1530-1595) et Jérdme Zanchi (1516-1590), Friihorthodoxie und
Rationalismus, Zurich, EVZ, 1963, p. 26, 33, 52. Voir également MICHAEL HEYD,
Between Orthodoxy and the Enlightenment, La Haye, Jérusalem, Marinus Nijhoff,
1982, p. 86.

19 Dans son étude sur I'influence exercée au X VI1IC siécle par le cartésianisme sur les
facultés réformées de théologie aux Pays-Bas, J. BOHATEC remarque que les théologiens
inféodés a Descartes ne sont pas parvenus, contre leur intention, a séparer leur physique
de leur métaphysique (Die cartesianische Scholastik in der Philosophie und reformierten
Dogmatik des 17. Jahrhunderts, vol. 1, Hildesheim, G. Olms, 1966, p. 147). De méme a
’Académie de Geneéve, le théologien Jean-Alphonse Turretini (1671-1737) soulignait la
complémentarité entre la théologie (naturelle) et la physique mécaniste d’inspiration
cartésienne, toutes deux s’articulant autour de la notion de «loi naturelle» (M. HEYD,
op. cit., p. 200). Voir également M. HEYD, «Un rdle nouveau pour la science: Jean-
Alphonse Turretini et les débuts de la théologie naturelle a Genéve», Revue de Théologie
et de Philosophie 112 (1980), p. 25-42. Et, a propos des apologistes frangais du 17¢ siecle,
FRANCOIS LAPLANCHE, L ‘évidence du Dieu chrétien, Strasbourg, 1983, p. 113-117, 140s,
222ss,



396 MARTIN PETER ET GABRIEL WIDMER

En outre, les progres, certes tres lents, de la méthode historico-critique en
exégese biblique, contribuent aussi a la critique de I’orthodoxie réformée. Les
résultats de cette exégese relativisent la valeur de la vision biblique du monde;
ils la différencient des représentations et des explications cosmologiques aris-
totéliciennes. Ils confirment théologiquement ce que le cartésianisme mon-
trait scientifiquement et philosophiquement: la distinction entre le nouvel
esprit scientifique et la démarche théologique traditionnelle.

Newton et le nouvel esprit scientifique

Désormais, nul ne pouvait esquiver la question: comment, dans le cadre
du mécanisme et de la critique biblique, sauver la doctrine de la Providence
fondée sur le dogme de la création? Comment les cieux raconteraient-ils
encore la gloire de Dieu, si le mécanisme régit la substance étendue qu’est la
matiére? Des lois toujours identiques a elles-mémes qui déterminent les
phénomeénes d’un univers homogeéne, n’excluent-elles pas toute intervention
divine ? La nature peut-elle étre encore, a coté de la Bible, le livre de Dieu, celui
des traces de son action, si elle est comprise comme un livre dont les caractéres
sont mathématiques et gecomériques?

L’univers infini, ’espace géométrisé, la matiére de structure granulaire
remplacent 'image antique et médiévale d’un cosmos fini, d’un espace valo-
ris¢ et d’une matic¢re avec ses formes substantielles. Le mécanisme détruit la
vision d’un univers hiérarchisé, dont I’ordonnance des perfections correspond
a I’ordre des étres; il construit le monde sur I’observation, I’expérimentation,
sur des mesures répétées et de plus en plus précises, grace a une instrumen-
tation mathématique et logique et grace a son appareillage technique et maté-
riel. Le mécanisme modifie lentement, et simultanément, les représentations
du monde et les structures de la pensée et de ’action; il conforte une philo-
sophie qui, inlassablement et progressivement, critique les apparences sensi-
bles et les jugements du sens commun. Aussi jette-t-il les bases du modéle
s¢paratiste et justifie-t-il 'opposition de la nature soumise a des lois connais-
sables et vérifiables, et du supranaturel soumis a 'arbitraire du miracle2°,

A sa maniére, Newton opére une révolution dans la révolution mécaniste:
il refuse le dualisme cartésien de la pensée et de I’étendue et donc le modéle
s¢paratiste2!. Certes, le discours scientifique est autonome, mais il n’est pas

20 Pour ces diverses modifications survenues avec I'importance croissante accordée
aux mathématiques et au mécanisme, voir A. KOYRE, «Galilée et Platon», in Etudes
d’histoire de la pensée scientifique, Paris, PUF, 1966, p. 147ss et G. GUSDORF, La
révolution galiléenne, tome 1, Paris, Payot, 1969, p. 333ss, in Les sciences humaines et la
pensée occidentale, vol. 3.

2 A, KoYRE, «Sens et portée de la synthése newtonienne», in Etudes newtoniennes,
tome 2, Paris, Gallimard, 1968, p. 29ss; A. KoYrE, « De I'influence des conceptions
philosophiques sur I’évolution des théories scientifiques», in Etudes d’histoire de la
pensée philosophique, Paris, Gallimard, 1971, p. 259ss. G. GUSDORF, La révolution



UN DIALOGUE ENTRE THEOLOGIENS ET PHYSICIENS 397

exclusif d’une reprise réflexive aux niveaux philosophique et théologique 22,
Newton distingue le statut épistémologique de la science de celui de la religion.
Il cherche, cependant, a montrer en quoi sa mécanique postule, aux niveaux
de sa reprise philosophique et théologique, les doctrines de la création et de la
Providence. Il corrige le mécanisme pur des cartésiens par un meécanisme
ouvert, sans qu’il y ait des interférences entre les épistémologies scientifique,
philosophique et théologique, d’extrapolations entre le mécanisme et le fina-
lisme.

Le lieu de la conjonction dans cette disjonction des statuts de la science et
de la religion, se situe, semble-t-il, dans I'examen des présupposés non-
scientifiques de la loi de la gravitation. La force d’attraction et de répulsion est,
pour Newton, «hyperphysique», parce qu’elle n’est pas une propriété de la
matiére, mais d’une action unifiant ses particules et qui doit étre d’origine
divine 23, Elle détermine les proportions et les quantités mathématiques des
forces physiques.

En situant ainsi le lieu de la conjonction, Newton se plagait sur un autre
terrain que celui sur lequel s’affrontaient les rationalistes et les fidéistes, celui
du séparatisme; il se distangait aussi des concordistes qui faisaient de la
science nouvelle I'auxiliaire de la théologie. Il s’interrogeait, en effet, sur les
conditions de la présence de Dieu dans le monde. Parmi elles, il était amené a
concevoir un temps et un espace absolus: «Le temps absolu, vrai et mathe¢-
matique, en lui-méme et de sa propre nature, coule uniformément sans rela-
tion a rien d’extérieur, et d’un autre nom est appelé Durée. L’espace absolu, de
par sa nature et sans relation a quoi que ce soit d’extérieur, demeure toujours
semblable et immobile» 24, Ce temps et cet espace ne sont pas des propriétés de
I’essence simple de Dieu, mais de son action: Dieu est présent partout et
toyjours a sa création, il lui est co-présent par la durée sempiternelle qui,
uniforme, s’écoule d’éternité en éternité, et par I’espace immense qui, homo-
gene, se déploye d’infinité en infinité. Dieu est omniprésent, ou mieux: tout
lui est présent.

Newton n’a pas besoin de « feindre des hypothéses». Il récuse la conception
cartésienne d’une matiére autarcique et d’une action a distance; il refuse le

galiléenne, tome 2, p. 83ss, in op. cit.; G. GUSDORF, Les principes de la pensée au siecle
des Lumieres, p. 154ss, 180ss, 230ss, in op. cit.; GERALD HOLTON, L'invention scienti-
fique. Themata et interprétation, trad. par P. Scheurer, Paris, PUF, 1982, p. 46ss.

22 [saac NEWTON, Principes mathématiques de la philosophie naturelle, trad. Mar-
quise du Chastellet, Paris, Desaint et Saillant, Lambert, 1759, tome 2, p. 174-180.

23 A. KOYRE, Du monde clos a l'univers infini, p. 171 ; A. KOYRE, «Sens et portée de la
synthése newtonienne», in op. cit., p. 34s. G. GUSDORF, La révolution galiléenne,
tome 1, p. 357, in op. cit.; FRITZ WAGNER, Isaac Newton in Zwielicht zwischen Mythos
und Forschung. Studien zur Epoche der Aufkldrung, Freiburg B., Munich, K. Alber,
1976, p. 44s.

1. NEWTON, op. cit., tome 1, p. 8.



398 MARTIN PETER ET GABRIEL WIDMER

panthéisme spinoziste?s. Mais, pour lui, I’action de Dieu est nécessaire a la
conservation du monde dont I’énergie s’épuise et dont ’ordre se perturbe 26, Le
temps et I’espace absolus sont comme le sensorium Deli, le lieu de sa percep-
tion, et comme [‘actuarium Dei, le lieu de son action dans le monde; s’ils
gtaient la propriété des choses, comme le pensent les cartésiens, leur création
provoquerait un changement dans ’essence divine; 1’éternité et 'immensité
de Dieu seraient sans contenu?’.

Ce faisant, Newton garantit la liberté de la recherche scientifique. Le savant
¢tablit les lois de I’enchainement des phénomeénes sans recourir a ’'idée de
Dieu. Leur compréhension ne se confond pas avec leur explication par les
causes premiere et finale 28, Le philosophe justifie le caractére raisonnable des
notions de création et de providence??. Le théologien interpréte le sens des
prophéties et de ’apocalyptique3°, La cohérence des démarches spécifiques du
savant, du philosophe et du théologien confirme la justesse de la croyance au
Dieu biblique et le bien-fondé du doute concernant les dogmes de la Trinité et
de la prédestination?!'; elle engage Newton dans le «latitudinarisme» de
I’Eglise anglicane qui cherche une voie moyenne entre ’orthodoxie et la dis-
sidefice 2,

Newton fit ceuvre de savant, de philosophe et d’exégéte. Ses successeurs
continentaux, la plupart d’entre eux du moins, firent fructifier la part scien-
tifique de son héritage, quitte a développer un modéle séparatiste, dont 1l
n’avait pas voulu3. Ils firent de la force d’attraction une propriété de la
matiére, évacuérent la notion méme de temps et d’espace absolus, rangérent
I’action divine dans le surnaturel: 'univers dans son infinitude se suffisait a
lui-méme, puisque I’horloger qui I'avait construit I'avait doté de lois et
d’énergie pour lui permettre de fonctionner de maniére autonome. On laissait

2 A. KOYRE, Du monde clos a l'univers infini, p. 216ss. Cf. 1. NEWTON, Principes,
tome 2, ed. cit., p. 175ss, 233s.

% AL KOYRE, id. op., p. 265; «Sens et portée de la synthése newtonienne», in op. cit.,
p. 40ss, 47.

7 A. Koyré, Du monde clos a 'univers infini, p. 200s, 216s, 230 (note 1), 234s.

2% 1. NEWTON, Optique de Newton, trad. par M*** (J, P. Marat), tome 2, Paris, Leroy,
1787, p. 228, 274s.

2 A. KOYRE, Du monde clos a l'univers infini, p. 230s; A. KOYRE, «Sens et portée de
la synthése newtoniennew, in op. cit., p. 40. G. GUSDORF, La révolution galiléenne,
tome 1, p. 285, in op. cit., I. NEWTON, Optique, ed. cit., p. 229s.

3 F. WAGNER, op. cit., p. 60, 72s, 97, 102.

3F. WAGNER, op. cit., p. 27, 56.

32 G. GUSDORF, Les principes de la pensée au siecle des Lumiéres, p. 155ss, in op. cit..
La révolution galiléenne, tome 1, p. 357s, in op. cit..

33 G. GUSDORF, dans La révolution galiléenne, tome 2, p. 80ss, in op. cit., décrit les
tentatives «concordistes» comme étant celles d’une « physico-théologie» (p. 80), dans le
cadre de la «religion naturelle» (p. 85), par opposition au «séparatisme» du «méca-
nisme» (p. 88s); voir également Les principes de la pensée au siécle des Lumieres,
p. 157ss, 180ss, 230ss, in op. cit..



UN DIALOGUE ENTRE THEOLOGIENS ET PHYSICIENS 399

au Dieu de la religion naturelle le soin de garantir les lois morales et d’entre-
tenir le sentiment religieux. Le lumen naturale ne pouvait plus se prononcer,
pour ces newtoniens radicaux, sur une éventuelle action providentielle dans le
monde; quant au soi-disant lumen supernaturale, il ne pouvait que nourrir les
réveries des illuminés.

Kant et les limites de la connaissance scientifique

En critiquant le cartésianisme, Newton montrait que la science nouvelle
n’est pas intrinsequement athée; elle est religieusement neutre, parce qu’elle
est épistémologiquement et méthodologiquement autonome; elle n’est
conjointe a la philosophie et a la théologie qu’au moment ou le philosophe et le
théologien Newton réfléchit sur ses présupposes.

A son tour, Kant critique les prétentions des rationalistes et des empiristes
a connaitre les choses en elles-mémes; il pose la science sur son fondement
légitime et la croyance sur le sien ¥, L’analyse des usages théoriques et prati-
ques de la raison le rend conscient de la révolution qu’il opere et qu’il qualifie
de «copernicienne»3®. Le point de conjonction des sciences et de la théologie
dans leur disjonction se situerait donc dans I’examen de leurs conditions de
possibilité, dans le domaine de la «pensée transcendantale», selon I’expres-
sion de Kant lui-méme.

La science moderne fournit une connaissance du monde différente de celle
de la perception sensible, de celle de la pensée métaphysique et de celle de la
croyance religieuse; elle est celle d’un sujet connaissant qui suit une methode
dont il a fixé les régles en fonction de I’objet étudié. Kant se démarque du
rationaliste qui préte aux idées innées la vertu de faire connaitre les choses en
sol, et de I’empiriste qui attribue aux perceptions des vertus analogues, I’'un et
'autre tournant, pour ainsi dire, autour de I’objet a connaitre; pour le ratio-
naliste, en effet, le sujet connaissant congoit I’objet connu par 'intermédiaire
des idées innées, pour I’empiriste, il pergoit I'objet dans les données immé-
diates. Kant se place a un autre point de vue: il fait tourner, pour ainsi dire,
I’objet autour de lui, imitant Copernic, qui substituait le point de vue hélio-
centrique au point de vue géocentrique pour rendre compte du mouvement
des astres. Son analyse conclut a I'impossibilité de connaitre les choses en soi
et a la nécessité pour la raison de s’autolimiter dans son usage théorique. Le
savoir (Wissen) effectif et réalisé résulte de la conscience qui connait, et des
choses connues.

La catégorie de substance, par exemple, ne désigne pas, dans la physique
newtonienne, le simple, le réel, le subsistant... par rapport au composé, a

3 Comme Newton, Kant définit le mécanisme contre I'atomisme d’Epicure, comme
le fondement de la raison contre la déraison, du théisme contre I'athéisme cf. JULES
VUILLEMIN, Physique et métaphysique kantiennes, Paris, PUF, 1955, p. 104ss.

35 J. VUILLEMIN, id. op.,, p. 272; ]. VUILLEMIN, L héritage kantien et la révolution
copernicienne. Fichte-Cohen-Heidegger, Paris, PUF, 1954.



400 MARTIN PETER ET GABRIEL WIDMER

’apparent, au changeant, mais la constante de la force. Elle est, pour ainsi dire,
«relationnalisée» comme la matiére est «désubstantialisée» dans la chimie de
Lavoisier3°.

En outre, la critique kantienne constate la «mort de Dieu» dans le savoir
scientifique. Dieu, s’il existe, est inobservable, inexpérimentable, puisqu’il est
hors de toute intuition, étant supra-sensible, et de toute catégorie, étant
supra-intelligible. L’idée de Dieu n’est pas constitutive de la raison, mais
seulement régulatrice de son usage pratique comme celles du moi et du
monde. Je puis penser (meinen) Dieu, mais non le connaitre au sens de wissen.
Les philosophes «dogmatistes» sont victimes d’«hallucinations métaphysi-
ques», quand ils s’imaginent connaitre I’essence de Dieu, ses attributs, sa
causalité comme un étre en soi. Dans son usage théorique, la raison humaine
suppose I'idée de Dieu; dans son usage pratique, elle le « postule» au sens ou
les lois morales I'exigent 7.

[’homme appartient au monde sensible et au monde suprasensible. Il est
soumis a ’hétéronomie du premier; il est appelé a I'autonomie du second. Sa
raison doit sans cesse se souvenir qu’elle est une raison humaine et se garder
des illusions métaphysiques. Le Vernunfiglaube n’est ni une foi raisonnable ni
une foi rationnelle comme le pensent les philosophes des Lumieres, mais il est
la foi de la raison en elle-méme qui tient pour vrai (Fiirwahrhalten) les rai-
sonnements de type analogique («comme si», als ob). La raison croit a des
relations possibles entre le sensible et le suprasensible. Ainsi I'univers fonc-
tionnerait-il comme s’il €tait pensé et produit par une raison analogue a la
raison humaine, mais inconditionnée.

Kant rend donc a la raison sa dignité que le rationalisme utilitaire des
Lumiéres avait sous-estimée, et son humilité que I'illuminisme des suprara-
tionalistes avait méconnue. Il la rend consciente de sa double possibilité: celle
de s’autolimiter dans son usage théorique pour ne plus étre victime des hal-
lucinations métaphysiques, et celle d’¢largir ses limites dans son usage prati-

3 J. VUILLEMIN, Physique et métaphysique kantiennes, p. 282ss, «La masse est
I'invariant physique dernier, a travers les changements dus au mouvement», p. 285.

37 «...les lois morales ne présupposent pas sculemnent I’existence d’un étre supréme,
comme elles sont absolument nécessaires a un autre point de vue, elles la postulent...
mais seulement a la vérité au point de vue pratique» EMMANUEL KANT, Critique de la
raison pure, trad. F. Marty, A. Delamare, in E. KANT, Euvres philosophiques, Paris,
Gallimard, tome 1, p. 1240. «... 'idéal de I’étre supréme n’est qu’un principe régulateur
de la raison, qui consiste a regarder toute liaison dans le monde comme si elle provenait
d’une cause nécessaire absolument suffisante, afin d’y fonder la régle d’une unité sys-
t¢matique et nécessaire suivant des lois générales dans I’explication de cette liaison; il
n’est point d’affirmation d’une existence nécessaire en soi», id. op., p. 1230. «... nous
pouvons toujours dériver avec confiance les phénomeénes du monde et leur existence
d’autres phénoménes, comme s’il n'y avait pas d’étre nécessaire, et pouvons cependant
tendre sans cesse a 'intégralité de la dérivation, comme si un tel étre était présupposé a
titre de principe suprémey, id. op., p. 1229.



UN DIALOGUE ENTRE THEOLOGIENS ET PHYSICIENS 401

que pour exploiter les ressources de la pensée analogique. En réalisant cette
double possibilité, la raison accéde a son troisiéme usage, son usage «esthé-
tique», createur, a ce qui lui est « permis d’espérer» en plus de ce qu’elle « peut
penser» (usage théorique) et de ce qu’elle «doit faire» (usage pratique). Elle
promeut un finalisme sans fin, celui d’un univers a humaniser griace aux
sciences, a la morale et aux arts; ces activités «symbolisatrices» de la raison
sont au service des fins derniéres, c’est-a-dire de ’eschatologie qui les trans-
cende.

La destination morale de I’homme fonde la religion et la théologie par son
ouverture sur les fins derniéres. La Critique du jugement rend compte de la
finalité des deux premiéres critiques, celle de usage théorique et celle de
I'usage pratique de la raison pure. «La théologie n’est pas nécessaire pour
I’élargissement ou la rectification de notre connaissance de la nature ou d’une
quelconque théorie en général, mais seulement pour la religion, c’est-a-dire
pour I'usage pratique, notamment moral, de notre raison dans un but subjec-
tif... 'unique argument qui conduit a un concept déterminé de la théologie est
lui-méme moral... un tel argument ne démontre suffisamment ’existence de
Dieu que pour notre destination morale, c’est-a-dire pour un but prati-
que» 38,

Kant démontre I'impossibilité d’une physique et d’'une éthique théologi-
ques fondées sur un concordat entre savants et théologiens. Il examine, par
contre, la possibilité d’une «théologie physique» qui, dans la «métaphysique
de la nature», traiterait des causes premiéres et finales des phénomeénes sous la
forme d’hypothéses qui seraient I’objet de la pensée, mais n’auraient pas de
contenu comme objet de connaissance; de méme, il envisage la possibilite
d’une «théologie éthique» qui, dans la «métaphysique des mceurs», s’occu-
perait des problémes du fondement et de la finalité des normes éthiques et
religieuses.

Ce qu’on pourrait appeler «théologie religieuse», et que Kant esquisse dans
son ouvrage sur La religion dans les limites de la raison, compléterait cette
théologie physique et cette théologie éthique. Ce livre se présente comme une
réinterprétation des dogmes de la théologie ecclésiastique selon les principes
de la raison dans ses usages théoriques et pratiques: la dramatique du péche,
de la rédemption et de P'instauration du régne des fins. D’une maniére
moderne par rapport a celles de Calvin et de Newton, Kant y aborde le
probléme des rapports de la nature et de la grice, qui a profondément marqué
I’Occident: les conceptions paiennes du hasard (Fortuna) et du déterminisme
(Fatum) sont non seulement incompatibles avec la théologie biblique, mais
aussi avec la philosophie critique qui, en des termes nouveaux, congoit des
relations entre le monde sensible, phénoménal, — celui de la nature — et le
monde suprasensible, nouménal, — celui de I'esprit.

B E. KANT, Critique du jugement, trad. M. Vaysse, in E. KANT, op. cit., tome 2,
p. 1295,



402 MARTIN PETER ET GABRIEL WIDMER

La catégorie de Vernunfiglaube permet de poser, en termes critiques, la
question des rapports entre la nature et la liberté, en I’éclairant par celle de fins
derniéres. Elle est un moyen pour définir le lieu de conjonction entre la science
nouvelle que Kant identifie a la mécanique newtonienne, et la théologie qui,
sous ses formes physique, éthique et religieuse, cherche a rendre compte de la
finalité de la destination humaine. Comme ce lieu se situe dans la sphere du
transcendantal, de la réflexion de la pensée sur elle-méme et sur les conditions
de possibilité de I’activité spirituelle et symbolisatrice — le langage, les scien-
ces, les arts, la religion —, toute interférence, toute extrapolation directes entre
théologie et science sont critiquables au niveau de leur effectivité.

Aussi Kant applique-t-il son modele de la conjonction dans la disjonction a
son projet: rendre le christianisme fiable dans la modernité, dont 'une des
instances est la science et I'autre la morale. Les modeles concordistes et
séparatistes ne résistent pas a la critique. La confrontation ne porte plus sur les
images du monde, qu’elles soient bibliques, pré- ou postcoperniciennes, mais
sur la possibilité du Vernunfiglaube dans la modernité, c’est-a-dire dans le
cadre d’une science athée, dont les prétentions totalitaires doivent étre contro-
lées pour éviter I’abolition de la science par elle-méme et I’abrogation de la
morale par la technocratie. Le destin du criticisme kantien se joue sur la réalité
du Vernunftglaube.

La conjonction dans la disjonction

Les variantes du modéle de la conjonction restreinte des sciences et de la
théologie dans leur disjonction radicale dépendent des transformations de ces
disciplines et des changements de points de vue de ceux qui en furent les
temoins.

Ainsi, a titre d’exemple, Calvin réfute la prédestination astrale a ’aide
d’arguments «scientifiques» et théologiques, pour enrayer son extension a son
epoque; il s’inspire des Peres de I’Eglise pour montrer I'incompatibilité de
cette prédestination avec celle du paulinisme. Lass¢ par les controverses sur ce
dogme, Newton le met, pour ainsi dire, entre parenthéses et attribue une
importance considérable a celui de la Providence. Dans la variante kantienne
du modele, ces deux dogmes ne jouent plus un réle de premier plan dans la
solution de la crise des Lumiéres.

Les variantes du modéle en manifestent I’historicité. Chacune reflete son
époque. Pour Calvin, I'intelligence humaine, illuminée par le Saint-Esprit, est
apte a connaitre Dieu et ’homme dans leur vérité. Pour Newton, la raison
opératoire en science se fait interprétante en théologie, en conservant cepen-
dant ses structures. Pour Kant, I’entendement avec ses catégories est distinct
de la raison et de ses idées; la fonction opératoire de I’'un ne se confond pas
avec le role unificateur de I'autre. A chacun sa conception des relations entre
«PEnser», «savoir» et «Ccroire».



UN DIALOGUE ENTRE THEOLOGIENS ET PHYSICIENS 403

11 faut signaler que les successeurs de Kant brouillent le modéle: les idéa-
listes hégéliens réabsolutisent la raison, les positivistes comtiens la réduisent a
ses fonctions opératoires, les relativistes néo-kantiens la différencient. Ce qui
provoque I'apparition de nouveaux modeles concordistes et séparatistes, de
type gnostique dans I'idéalisme absolu, exclusiviste dans le positivisme, de
mise en perspective dans le relativisme. Les prétendants a ’héritage de Kant
se disputent. S’ils contribuent a faire de la science le mythe du XIXC€ siecle et
du savoir une mythologie, ils doivent intégrer au systéme de la science ce que
ni Newton ni Kant ne pouvaient prévoir, la thermodynamique, le calcul des
probabilités, 'hypothése évolutionniste. Le temps comme structure du deve-
nir devient une composante des études scientifiques et de leurs objets. Alors
que certaines lois des phénoménes sont réversibles, d’autres sont soumises a
Iirréversibilité 3%. Désormais la «fléeche du temps» n’est plus une métaphore,
mais une réalité qui met en question les bases épistémologiques du kantis-
me.,

La confusion que Kant commettait, certes faute d’informations, entre
I’'analyse de I'instrument et celle de ses applications possibles, sa méconnais-
sance du role de I’échelle des mesures dans le savoir scientifique étaient
dénoncées par la science du XIX€ siécle, qui découvrait, a ¢6té du principe de
la conservation de I’énergie, le principe de sa dégradation, a travers les lois de
la propagation de la chaleur et des phénomeénes de sa dissipation. Cette
extension de la science confirme la rupture, en la vérifiant dans les faits, entre
les conditions de possibilité de I’expérience immeédiate et celles de I'objet de
I'expérimentation; elle justifie ainsi, de plus en plus, I'indépendance de la
physique par rapport a son origine perceptive. Par ailleurs, cependant, comme
pour Kant, la science moderne admet que les conditions de I’expérimentation
d’un objet délimité sont aussi celles de son existence. L’héritage de Kant subit
ainsi les contre-coups de la crise des fondements des mathématiques, de la
physique et de la cosmologie, qui commence dans la seconde moitié du
XIX¢siécle et s’étend jusqu’a aujourd’hui.

Le devenir évolutif, comme structure du temps, détermine I’investigation
scientifique. Il souléve la question de la réversibilité et de I'irréversibilite des
phénomeénes, et celle des processus de leur prédictibilité: comment est la
«nature», puisqu’elle n’est pas toujours conforme a elle-méme, ainsi que le
montre la physique quantique? Comment s’effectuent ses processus diversi-
fiés qui la font tantot ainsi tantot autrement? Ce qui relance des questions du
genre de celles-ci: la validité des résultats obtenus dépend-elle des échelles de
mesure employées? Y a-t-il un écart entre la théorie, construite a I'aide de

¥ Parmi les théologiens contemporains, ¢’est en particulier W. PANNENBERG qui
s’est intéressé¢ a ’entrée de I'historicité dans les sciences naturelles (voir « Theological
questions to scientists», in The Sciences and Theology in the Twentieth Century, ed.
A. R. PEACOCKE, Stockfield, Oriel, 1981, p. 3ss; et son ouvrage Wissenschafistheorie
und Theologie, Francfort M., Suhrkamp, 1973).



404 MARTIN PETER ET GABRIEL WIDMER

modéles mathématiques et logiques, et sa vérification expérimentale qui, elle,
met en ccuvre des techniques dont les appareillages sont toujours plus per-
fectionnés ?40

Tout se passe donc comme si les différences entre les phénomeénes macro-
scopiques et les phénoménes microscopiques approfondissaient ’écart, déja
signalé par Newton et par Kant, entre les représentations subjectives dues a la
perception et aux habitudes religieuses, idéologiques et esthétiques, et les
images du monde, les Weltbilder, livrées par la physique.

Si Newton et Kant s’efforgaient de surmonter cet écart par des médiations
philosophiques, les savants contemporains mettent en lumiére le «couplage»
de I’objet a connaitre et de I'instrumentation théorique et technique mise en
ceuvre pour le connafitre, les «interférences» entre '«observateur» et I'«ob-
servén, entre les instruments de mesure et le mesuré*!. La catégorie d’«ob-
jectivité» ne désigne plus le principe constituant du systéme étudié, sa loi
immanente, mais la référence a I'«observateur».

Avant la révolution quantique et ce qui la préparait, ’homme vivait dans
un monde qu’il connaissait comme un monde a sa mesure et 4 ses mesures.
Suivant ses précurseurs, Kant avait déja douté des capacités de I'intelligence a
connaitre I’essence des choses a partir de leurs causes premiére et finale; il se
demandait s’1l était possible d’étudier le monde du point de vue de Dieu, et 5’1l
ne fallait pas tenir compte de la situation de I'observateur dans le monde. Il
croyait cependant en I'idéal d’une science universelle, déterministe et objec-
tive. La physique quantique met en cause cette conception de la science; elle
prend en considération, par exemple, les transformations constantes des par-
ticules, de leur «création» et de leur «destruction», de leur «naissance» et de
leur «mort». Si la théorie de la relativité, comme la physique classique, veut
décrire le monde physique dans sa totalité, mais en tenant compte de la
multiplicité des points de vue — Dieu ne jouant pas aux dés —, la physique
quantique, elle, montre que «le monde microscopique est régi par des lois
d’une structure nouvelle» 2. Elle met fin «une fois pour toutes aux espoirs
d’une description unique de 'univers a I’aide d’un seul schéma conceptuel»#3
ce qui revient a dire que «... les différents langages possibles, les différents
points de vue pris sur le systéme sont complémentaires, tous traitent de la

0 Cf. les ouvrages de WERNER HEISENBERG, La partie et le tout. Le monde de la
physique atomique (Souvenirs 1920-1965), trad. de P. Kessler, Paris, Albin Michel,
1972 (1969); de CARL FRIEDRICH VON WEIZSACKER, Die Einheit der Natur, Munich,
DTV, et de Paul Davies, God and the new physics, London, Penguin, 1983, qui ont,
parmi d’autres, rendu accessibles au grand public ces problémes soulevés par les scien-
ces naturelles.

+ G. HOLTON, op. cit., p. 69ss.

2 ILYA PRIGOGINE et Isabelle STENGERS, La nouvelle alliance. Métamorphose de la
science, Paris, Gallimard, 1979, p. 228; cf. JEANNE PARAIN-VIAL, Philosophie des
sciences de la nature. Tendances nouvelles, Paris, Klincksieck, 1983, p. 85ss, 187ss.

3 ibid.



UN DIALOGUE ENTRE THEOLOGIENS ET PHYSICIENS 405

méme realité mais ils ne peuvent étre réduits a une description unique»*,

La révolution quantique modifie la physique comme science qui se repré-
sente 'univers macroscopique et 'univers microscopique; elle change le
Weltbild en transformant les structures de la pensée et de I'agir. Elle tient
compte du devenir des réalités étudiées et de leur instabilité. Le savant passe
ainsi d’un régime de rationalité close a celui d’une rationalité ouverte, dans
lequel I'imprévisible et I’aléatoire ont leur place. Observateur du monde, il
n’occupe plus un point de vue privilégié, mais il participe, avec d’autres dont
les points de vue sont aussi relatifs que le sien, a une histoire qui le détermine
dans sa maniere de poser les questions et d’user de I'instrumentation logique
et de 'appareillage technique de son époque .

De méme, on pourrait montrer comment la théologie moderne a connu des
moments spéculatifs avec I’hégélianisme, positivistes avec ’historisme et le
psychologisme, et néo-kantiens dans les théologies de la conscience et de
I’expérience religieuses. Elle connait la crise de ses fondements a ’heure de la
redécouverte de ses composantes eschatologiques et spécifiquement christo-
logiques. La Parole de Dieu attestée dans I’Ecriture constitue son contenu; elle
est constitutive d’une histoire du salut qui va des prophétes aux apotres, dont
le centre est le ministére, la passion et la résurrection du Christ Jésus. La
Parole est le sujet de I’histoire et non sa propriété; ce n’est pas ’histoire qui, en
elle-méme, est révélatrice, mais la Parole. C’est a partir d’elle que les théolo-
giens confirment son action en Israél, dans I’Eglise et dans le monde, qu’ils en
interprétent les signes et qu’ils en actualisent la portée créatrice, réconciliatrice
et rédemptrice, dans le moment historique qui est le leur.

Aujourd’hui, physiciens et théologiens ne peuvent esquiver les questions
dont ils prennent conscience en se remémorant I’histoire de leur discipline:
que font-ils, que peuvent-ils faire, en poursuivant leurs recherches spécifi-
ques? En quoi la pratique d’une science pour les uns, d’une discipline pour les
autres, différe-t-elie de celle de leurs prédécesseurs? En quoi cette pratique et
les théories qui la structurent, interférent-elles dans leur compréhension réci-
proque des «interfaces» possibles et réelles entre leurs domaines? Au-
Jourd’hui, tout est remis en jeu: les chercheurs, les objets de leurs études, leurs
visions du monde et de ’homme avec leurs présupposés méthodologiques et
épistémologiques, leurs langages avec leurs logiques et leurs techniques. Dans
de telles conditions, les modéles concordistes et séparatistes sont devenus
caducs; le modéle de «la conjonction dans la disjonction» reste soumis au
plus ample informé.

En cherchant a définir ce modéle, les responsables du projet «Esprit scien-
tifique et démarche théologique» ont appris a en discerner quelques variables

Hid. op., p. 120ss. Cf. G. HOLTON, op. cit., p. 120ss.
45 A R. PEACOCKE, Creation and the World of Science, The Bampton Lectures, 1978,

Oxford, Clarendon Press, 1979, p. 61ss.



406 MARTIN PETER ET GABRIEL WIDMER

et a en repérer I'invariant: les références a la doctrine de la Providence chez
Calvin, aux présupposés non-scientifiques de la force de gravitation et de ses
lois chez Newton, et a I’analyse du Vernunfiglaube chez Kant, n’ont été légi-
times que parce que la disjonction entre science et théologie était préalable-
ment reconnue et mise en ceuvre de maniére plus ou moins rigoureuse. Ce
modele trouve sa justification dans la mesure ou ses variables peuvent étre
constamment revisées par le plus ample informé, et, dans la mesure ou son
invariant est affirmé comme la condition de la rigueur scientifique et de la
rectitude théologique, et comme la condition de la libert¢ de la recherche en
science et en théologie.



	Une démarche réformée dans le dialogue entre théologiens et physiciens

