
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 36 (1986)

Heft: 4

Artikel: Une démarche réformée dans le dialogue entre théologiens et
physiciens

Autor: Peter, Martin / Widmer, Gabriel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381320

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381320
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 118 (1986), P. 389-406

UNE DEMARCHE REFORMEE
DANS LE DIALOGUE

ENTRE THÉOLOGIENS ET PHYSICIENS

Martin Peter et Gabriel Widmer

Questionné par Napoléon Bonaparte en 1799 sur le rôle de Dieu dans son
Système du monde, Laplace répondit: «Sire, je n'ai pas besoin de cette
hypothèse» '. Ferait-il la même réponse, aujourd'hui? De newtonien le modèle du
monde est devenu einsteinien; et la physique quantique, à son tour, fournit
d'autres modèles.

Cette situation nouvelle mérite d'être analysée, les questions qu'elle pose
doivent être étudiées. Depuis plus de quatre ans, la Faculté autonome de

théologie protestante de Genève y consacre un projet intitulé: «Esprit
scientifique et démarche théologique»2. Ses responsables sont les professeurs Martin

Peter et Oystein Fischer de l'Institut de physique, et Bernard Morel et
Gabriel Widmer de la Faculté de théologie; d'abord M. Bernard Favier,
docteur en physique, chargé de recherche, puis M. Eric Schiffer, diplômant en

théologie, les ont assistés et les assistent dans leur travail.
Au cours de leurs entretiens, les responsables du projet ont conçu l'hypothèse

de travail suivante: le concordisme qui s'efforce de concilier les visions
bibliques du cosmos et les modèles scientifiques du monde, le séparatisme qui
préconise la fermeture de la théologie et de la physique sur elles-mêmes,
empêchent tous deux de comprendre les relations qui peuvent exister entre
elles3.

' Alexandre Koyrè, Du monde clos à l'univers infini, trad, par R. Tarr, Paris, PUF,
1962, p. 268s.

Georges Gusdorf, Les principes de la pensée au siècle des Lumières, Paris, Payot,
1971. p. 156, in Les sciences humaines et la pensée occidentale, vol. 4.

2 Le projet de Faculté est subventionné par un fonds privé géré par la Société
auxiliaire de la Faculté autonome de théologie protestante. Les responsables du projet
ont reçu pour mandat d'étudier les conditions de la reprise d'un dialogue entre physiciens

et théologiens à la fin du XXe siècle: «Dans la société occidentale actuelle qui se

déchristianise et s'informatise, le protestantisme repense sa théologie. Après quelques
décennies d'interruption, le dialogue doit reprendre entre théologiens réformés et
savants» (Description du projet «Esprit scientifique et démarche théologique», Société
auxiliaire de la Faculté autonome de théologie protestante de Genève, 10 mars
1983).

3 H. Kleinert, « Die allgemeinverständlichen Physikbücher der französischen
Aufklärung», in Annales de la Société suisse de l'histoire de la médecine et des sciences.

28, Aarau, 1974.



390 MARTIN PETER ET GABRIEL WIDMER

Le concordisme prévalut, semble-t-il, dans l'Antiquité chrétienne et le

Moyen Age ; il se survit à lui-même dans l'époque moderne. Depuis Descartes,
le séparatisme s'impose. Ni l'un ni l'autre ne tinrent compte de la crise des

fondements qui affecta la physique et la théologie, à la fin du XIXe siècle et au
début du nôtre.

Les responsables du projet ont donc été conduits à formuler thématique-
ment leur hypothèse: malgré leur disjonction radicale, à l'époque moderne, il
existe des «lieux» de conjonction d'une part entre théologie et physique en

tant que disciplines et, d'autre part, entre les réalités qu'elles étudient. Ce

modèle de recherche s'élabore sur d'autres bases épistémologiques que celles

du concordisme et du séparatisme.
Pour aboutir à cette formulation, les responsables ont d'abord dressé un

catalogue des questions posées au cours des siècles par les théologiens aux
physiciens et réciproquement, dans l'intention de les classer selon un ordre de

priorité4.
Ensuite, la tâche a consisté à inventorier les «interfaces» possibles et réelles

entre théologie et physique5. Par interface, il faut entendre les lieux apparents
de rencontre entre ces deux disciplines.

4 La «Description du projet Esprit scientifique et démarche théologique», du
10 mars 1983. en donnait la liste suivante: 1. La réalité absolue. 2. Déterminisme et
indéterminisme. 3. L'émancipation de la physique de son ancien cadre théologique
est-elle viable? 4. Peut-on trouver dans le principe de la survie du plus apte une base

pour établir une théorie de valeurs commune aux théologiens et aux physiciens? 5. Est-
ce que la mutation profonde de la manière dont nous percevons la nature de notre
démarche rationnelle affecte fondamentalement la relation de la physique et de la

théologie? 6. Les critères de vérité en physique et en théologie. 7. La relation de
l'observateur et du théoricien à l'horizon de réalité dont il s'occupe. 8. Le concept de
matière. 9. La création et le «big bang». 10. Problèmes linguistiques: les métaphores du
théologien et celles du physicien — les modèles mathématiques et les modèles symboliques.

La question des critères de vérité (point 6) avait été partiellement étudiée lors d'un
colloque qui s'est déroulé du 10 au 11 septembre 1982, cf. Critères de vérité en théologie
et en physique, par Edgar Ascher, Christian Duquoc, Bernard Escudié, et Gabriel
Ph. Widmer, introd. de Bernard Morel, in Les Cahiers de l'Institut Catholique de
Lyon, 10, Lyon. Association des Facultés Catholiques. 1983; voir également Les critères
de vérité dans la recherche scientifique. Un dialogue multidisciplinaire. Actes du
Colloque de l'Association des professeurs de l'Université de Genève, sous la dir. de M.
Buscaglia, B. Morel (et al.), Paris, Maloine, 1983.

5 Le groupe de travail avait alors retenu les interfaces possibles suivantes: 1. Les
moments créateurs dans l'histoire de la science, où l'on constate, comme au début de ce
siècle en physique, une intervention accrue de données « subjectives » dans la démarche
spécifique du savant ou du théologien. 2. Une information mutuelle sur le travail et les
méthodes respectives. 3. Les incidences pratiques et éthiques des découvertes scientifiques.

4. Une éventuelle théologie dite «expérimentale» qui userait de modélisations, à

l'instar de certaines disciplines qui élaborent des stratégies au moyen de tels modèles.



UN DIALOGUE ENTRE THÉOLOGIENS ET PHYSICIENS 391

Enfin, le groupe a examiné les conditions qui justifient, du point de vue de

chacune des disciplines, la mise en interface de la théologie et de la physique.
Par souci de priorité, il a étudié d'abord quelles conditions la physique,
comme science, présupposait, afin d'entrer en relation avec la théologie. De
ces conditions, l'une est apparue principale : le transfert d'informations
physiques aux théologiens6. Il conviendra ultérieurement d'opérer le transfert
inverse de connaissances théologiques aux physiciens.

Dans cet article, on développe, en se fondant sur les recherches antérieures
du groupe, le point suivant : le transfert d'informations physiques à la théologie

fait apparaître déjà, en droit comme en fait, une exigence de conjonction
restreinte qui se fait jour malgré la disjonction entre elles. Cette exigence est
fondée a) sur l'histoire des relations entre physique et théologie, b) sur l'état
actuel de la question. Pour clarifier cette disjonction et cette exigence, il
convient de faire un détour par leur histoire, ne serait-ce que pour comprendre
le passage de la science comme scientia contemplativa à un idéal de science

comme scientia activa et operativa, ne serait-ce que pour appréhender la

transition d'un Dieu mesure de toutes choses, créateur, conservateur et

gouverneur, à un Dieu architecte de l'édifice «univers», puis à un Dieu horloger
de la machine «monde», et enfin à un Dieu réduit à l'oisiveté, la nature étant
devenue sa propre mesure7.

L'essai qu'on va lire ne prend appui ni sur la physique comme science ni sur
la théologie comme discipline, mais sur leur interaction telle qu'elle a été

vécue par des témoins historiques: Calvin, Newton, Kant, telle qu'elle est
remise en question par l'apparition de la physique quantique et par le retour de
la théologie à une théologie de la Parole de Dieu. Il exprime la pensée actuelle
du groupe de travail, il a été élaboré par Martin Peter et Gabriel Widmer avec
la collaboration d'Eric Schiffer. Ce n'est qu'un essai sans autre prétention que
de faire connaître, pour être discutée, ce que pourrait être une démarche
réformée dans le dialogue actuel entre théologie et physique.

Calvin et les arts mécaniques et libéraux

Les Réformateurs du XVIe siècle remettent la théologie sur son fondement
légitime: la Parole de Dieu, incarnée par Jésus Christ, attestée dans l'Ecriture

6 En mai et juin 1984, les responsables du projet organisaient une série de cours et de

colloques, qui ont fait l'objet, en mars 1985, d'un dossier: «Esprit scientifique et
démarche théologique. Interfaces physique-théologie», comprenant: les textes des

cours donnés par M. Peter et 0. Fischer, les discussions éditées par B. Favier, une
préface sur les rapports historiques entre physique et théologie (G. Widmer) et deux
postfaces consacrées aux observations de B. Morel et G. Widmer.

7 A. Koyré, op. cit.. p., 2; A. Koyré, «Les origines de la science moderne. Une
interprétation nouvelle» in Etudes d'histoire de la pensée scientifique, Paris, PUF, 1966,

p. 48ss (la critique concerne l'ouvrage de A. C. Crombie, Histoire des sciences de Saint
Augustin à Galilée(400-1650), Paris, PUF, tomes 1 et 2,1959 ss.) ; et A. Koyré, «Galilée
et Platon», id. op., p. 150.



392 MARTIN PETER ET GABRIEL WIDMER

et proclamée dans la prédication de l'Evangile. Pour eux, Dieu crée le monde

par sa puissance et selon sa sagesse; son action providentielle le conserve et le

dirige, à la suite de la chute, vers sa restauration. Dieu fait donc tout concourir
à sa gloire. Il fixe le «cours ordinaire de la nature» et le «circuit de l'univers»;
il intervient par sa grâce spéciale pour sauver ses élus conformément à son
décret de prédestination. Tout cela est du bon augustinisme traditionnel.

Mais les Réformateurs s'opposent aux scolastiques nominalistes et aux
humanistes, quand ces derniers complètent l'action divine par celle des hommes

dans la survie et le salut de l'humanité. Seule la Parole, selon les

Réformateurs, peut sauver le monde de sa corruption et l'histoire de son déclin;
seule, elle peut provoquer une authentique «renaissance».

Pour Calvin, l'action providentielle de Dieu au XVIe siècle restitue l'Evangile

authentique et suscite le développement des arts libéraux (droit, économie,

médecine) et des arts mécaniques (les métiers dépendant des connaissances

en physique). Sciences humaines et naturelles favorisent l'essor de

l'esprit laïque et la prise de pouvoir par la bourgeoisie. Elles désacralisent

l'image d'un univers hiérarchisé; elles contribuent à réformer l'Eglise et la
société8.

Par contre, les tendances stoïciennes ou épicuriennes de certains courants
humanistes font régresser la chrétienté vers le paganisme. Au lieu de freiner le

déclin de l'Occident, elles l'accélèrent. Calvin en dénonce les illusions, il en

critique les nouvelles divinités, le Fatum du néo-stoïcisme et la Fortuna des

néo-épicuriens, le panthéisme de l'un et l'athéisme de l'autre, l'amoralisme
des deux9. Il les condamne pour confusion entre l'Incréé et le créé.

La doctrine de la Providence fournirait ainsi à Calvin le moyen d'ébaucher

un modèle des rapports entre les arts libéraux et mécaniques et la théologie.
Elle lui donne les moyens de se démarquer de toutes les formes de naturalisme
animiste et vitaliste ambiant10.

8 «Quand Dieu ne nous auroit relevé de nostre temps la pureté de son Evangile,
toutcsfois, veu qu'il a resuscité les sciences humaines, qui sont propres et utiles à la

conduite de nostre vie, et, en servant à nostre utilité, peuvent aussi servir à sa gloire,
encore auroit-il iuste raison de punir l'ingratitude de ceux qui, ne se contentans point des

choses solides et bien fondées, appetent, par une ambition outrecuidée, de voltiger en
l'air», J e an Calvin, Advertissement contre l'astrologie qu 'on appelle mdiciaire: el autres
curiosile! qui régnent auiourd'huv au monde. 1549, in Opera quae supersunt omnia
(CO). Brunswick 1869-1900, vol. 7, p. 516.

* Richard Stauffer, Dieu, la création et la Providence dans la prédication de Calvin.

Berne, Peter Lang, 1978, donne en particulier les références suivantes: J. Calvin,
Sermon sur le Deutéronome, ch. 28, in CO, vol. 28, p. 392s; Sermon sur Job, ch. 10, in
CO. vol. 33, p. 492 ; ch. 34, in CO. vol. 35, p. 151 ; ch. 39, in CO, vol. 35, p. 433. Cf. aussi,
J. Calvin, Institution de la religion chrestienne, éd. J. D. Benoît, Paris, Vrin. 1957-1963,
1, V, 11; I, XVI, 2, 3, 4, 6, 8, 9.

10 Robert Lenoble, Histoire de l'idée de nature. Paris, Albin Michel, 1969, p. 279ss,
288ss. coll. L'évolution de l'humanité, vol. 10.



UN DIALOGUE ENTRE THEOLOGIENS ET PHYSICIENS 393

L'action providentielle est celle de la grâce générale et spéciale de Dieu. Elle
n'est jamais sans effet. Elle est inséparable de sa prescience et de sa prévoyance
qui disposent toutes choses selon son décret éternel. Elle signifie l'omniprésence

d'un Dieu qui est le maître du temps et de l'espace. Elle est objet de
foi.

La doctrine de la Providence enseigne que Dieu est l'auteur du «mouvement

naturel» propre à chaque chose. Il fait «tourner le ciel». Il conduit la

«machine». Il maintient la «masse infinie du ciel et de la terre», le

«bâtiment» du monde dont il fait un «palais meublé» et son «théâtre». Bref, il est

l'«ouvrier» et le «modérateur» des «choses terriennes» dont s'occupent les

arts libéraux et mécaniques, et des «choses célestes», le Royaume à venir, la

justice, l'immortalité qu'étudie la théologie. Rien n'advient sans lui qui fixe
les règles ordinaires et peut les transgresser.

On a défini cette doctrine comme un «panénergisme»11. Encore faut-il
souligner le secret qui entoure l'action providentielle comme la prédestination,

même pour une intelligence illuminée par le Saint-Esprit. L'action divine
demeure cachée du commencement à la fin. Elle est différenciée selon qu'elle
régit 1'«ordre de nature» ou selon qu'elle instaure le «règne de Christ», selon

ce qui se déroule dans les cieux et sur la terre ou selon ce qui advient dans

l'histoire des nations et dans la destinée de chaque homme.
Or, la Providence fournit à l'humanité les moyens pour sauvegarder les

choses terriennes d'une totale corruption et pour les faire servir au bien

commun et. parmi eux, les arts libéraux et mécaniques; les païens ont pu en
disposer. De surcroît, elle donne aux croyants ce qui est nécessaire à leur
salut.

L'exemple de l'astrologie illustre ce modèle. Calvin condamne l'astrologie
«judiciaire» qui prétend prédire l'avenir par les horoscopes; elle entretiendrait

l'idolatrie et la superstition, en se fondant sur une théologie perverse. Par

contre, il reconnaît les services de l'astrologie «naturelle», notre astronomie.
Ce faisant, Calvin tente de distinguer la science de l'occultisme, en distinguant
les arts mécaniques de la théologie12.

On en conclut que l'interface se situe, pour Calvin, dans sa conception de

l'action providentielle, dont il souligne le caractère pragmatique et la portée

eschatologique: «... nulle bonne science n'est répugnante à la crainte de Dieu,
ni à la doctrine qu'il nous donne pour nous mener à la vie éternelle, moyennant

que nous ne mettions point la charrue devant les bœufs, c'est-à-dire que
nous ayons prudence de nous servir des arts tant libéraux que mécaniques en

passant par ce monde pour tendre toujours au Royaume céleste»13.

11 R. Stauffer, op. cit.. p. 266.
12 J. Calvin, Advertissement contre l'astrologie, in CO. vol 7. p. 516s. Voir R.

Stauffer. op. cit., p. 261-263.
11 J. Calvin, op. cit.. p. 540 s. Voir Josef Bohatec, Budé und Calvin. Studien zur

Gedankenwelt des französischen Frühhumanismus, Graz. Böhlaus. 1950. p. 263.



394 MARTIN PETER ET GABRIEL WIDMER

Les sciences humaines et naturelles sont pour la vie terrestre, la théologie

pour la vie céleste. Leurs objets sont séparés comme l'ordre de nature l'est du
Règne du Christ, comme la condition actuelle de l'homme l'est de sa condition
future. Leur finalité les distingue: d'un côté la survie de l'espèce humaine et de

l'autre la béatitude des élus. Entre elles, ni confusion ni exclusion, mais

conjonction voulue par l'action providentielle, toutes choses étant présentes à

la prescience et à la prévoyance divines.
A peine ébauché, ce modèle postule que toute vérité vient de Dieu qui

donne sa valeur à chaque science; il implique que leur pratique rapproche de

Dieu, par l'exercice de l'humilité et de la simplicité. Il a donc une signification
religieuse14. Il garantit pourtant la liberté de la recherche.

Il faut noter que ce modèle se passe, pratiquement et explicitement, des

services de la métaphysique15, en se référant à une théologie qui se veut
biblique. Or, cette théologie enseigne, au départ, l'acte créateur de Dieu, la

distinction du Créateur et de sa création et, à l'intérieur de cette distinction
fondamentale, elle souligne celle de l'homme fait à l'image de Dieu, d'avec les

autres créatures produites par la Parole divine. Elle trace ainsi la ligne de

démarcation entre la Réforme et l'humanisme: le sentiment de la nature ne

peut plus relier immédiatement l'homme à Dieu par les créatures, seule la

grâce le peut.
C'est en fait cette grâce qui désacralise le cosmos païen, fondant en Dieu

l'excellence du monde chrétien: les dieux ne sont plus mêlés au cosmos mais
c'est Dieu qui fait, en le créant, que le monde est présent en lui, «car c'est en lui
que nous avons la vie, le mouvement et l'être»16 el cela en vertu de son action
providentielle. Ainsi le modèle esquissé par Calvin découle-t-il de son
théocentrisme conséquent qui, à ses yeux, garantit la distinction entre les choses

terriennes et les choses célestes, comme deux sphères avec leur spatio-temporalité,

conjointes par une action qui les transcende.
Un modèle seulement esquissé, puisque son application ne permettra pas à

Calvin d'adopter l'hypothèse héliocentrique pour des raisons théologiques
étrangères au modèle lui-même: elle porterait atteinte à l'ordre naturel en
niant l'évidence des données «sensibles». Pourtant, Calvin aurait pu l'admettre

grâce à sa théorie de 1'«accomodation», selon laquelle Dieu accomode sa

révélation aux capacités de l'homme. Les capacités intellectuelles de l'homme

14 François Wendel. Calvin et l'humanisme. Paris. PUF, 1976, p. 78.
ls Ce qui fait écrire à F. Wendel, au sujet des sciences humaines et naturelles : « Dans

la philosophie chrétienne de Calvin, les différentes sciences trouvent place avec leur
méthode et leur tendance à l'unité organique, mais sans qu'elle puisse dépasser le

sensible par un effort de la raison et au détriment de la souveraineté de Dieu. Chacune de
ces sciences jouira dans ses propres limites d'une liberté de recherche qui lui permettra
de se développer. Mais chacune n'aboutira qu'à des résultats partiels» (id. op..
p. 80s).

16 Ac 17, 28 et Ph2, 13«... car c'est Dieu qui fait en vous et le vouloir et le faire selon
son dessein bienveillant».



UN DIALOGUE ENTRE THÉOLOGIENS ET PHYSICIENS 395

varieraient selon le degré d'information concernant sa représentation du
monde; c'est ainsi que la représentation vulgaire géocentrique des Anciens et
la représentation héliocentrique des Modernes en dépendraient. Sur ce point
précis, Calvin est en quelque sorte infidèle à sa méthode d'interprétation. Sa

prise de position déterminera celle de ses successeurs immédiats17.
A la fin du XVIe siècle et au début du suivant, ces derniers continuent

d'emprunter à l'artistotélisme scolaire, alors en pleine renaissance, sa cosmologie

pour se démarquer des novateurs, tout en l'adaptant à la conception
biblique de l'origine du monde et à sa causalité divine. Ils supposent que
Moïse et Aristote admettent le principe du passage du simple au complexe; ils
postulent la complémentarité entre ce que fait connaître la révélation et ce que
découvre la raisonl8.

Puis, sous l'influence grandissante du cartésianisme dans la seconde moitié
du XVIIe siècle, les théologiens réformés sont conduits à distinguer la physique

qui s'occupe des phénomènes naturels, de la métaphysique dont le

domaine est celui de Dieu et de l'âme, la théologie se cantonnant à l'étude de la

révélation. Pour les uns, la philosophie nouvelle jouit d'un statut d'autonomie;

pour les autres, les plus nombreux, elle doit être adaptée à la théologie

pour ne pas devoir justifier l'athéisme dont le mécanisme serait le
porteur19.

17 Sur les réactions de Calvin à l'hypothèse héliocentrique de Copernic: R. Stauffer,

«Calvin et Copernic», Revue de l'Histoire des Religions. 31 (1971), p. 31-40;
Edward Rosen «Calvin's Attitude Toward Copernicus», Journal of the History of
Ideas, 21 (1960), p. 431-441 ; E. Rosen, «Calvin n'a pas lu Copernic», Revue de l'Histoire

des Religions, 32 (1972), p. 183-185, et la «Note additionnelle» de R. Stauffer,
ibid., p. 185-186, qui réfute les thèses de Rosen. Voir également R. Stauffer, Dieu, la
création et la Providence dans la prédication de Calvin, p. 187s.

18 Ernst Bizer signale cette volonté de réconcilier la physique aristotélicienne avec
la cosmologie biblique chez des théologiens comme Zacharie Ursinus (1534-1583),
Lambert Daneau (1530-1595) et Jérôme Zanchi (1516-1590). Friihorthodoxie und
Rationalismus. Zurich. EVZ, 1963. p. 26, 33. 52. Voir également Michael Heyd.
Between Orthodoxy and the Enlightenment, La Haye, Jérusalem. Marinus Nijhoff.
1982, p. 86.

" Dans son étude sur l'influence exercée au XVIIe siècle par le cartésianisme sur les
facultés réformées de théologie aux Pays-Bas, J. Bohatec remarque que les théologiens
inféodés à Descartes ne sont pas parvenus, contre leur intention, à séparer leur physique
de leur métaphysique (Die cartesianische Scholastik in der Philosophie und reformierten
Dogmatik des 17. Jahrhunderts, vol. 1. Hildesheim, G. Olms, 1966, p. 147). De même à

l'Académie de Genève, lc théologien Jean-Alphonse Turretini (1671-1737) soulignait la

complémentarité entre la théologie (naturelle) et la physique mécaniste d'inspiration
cartésienne, toutes deux s'articulant autour de la notion de «loi naturelle» (M. Heyd.
op. cit.. p. 200). Voir également M. Heyd. «Un rôle nouveau pour la science: Jean-
Alphonse Turretini et les débuts de la théologie naturelle à Genève», Revue de Théologie
et de Philosophie 112(1980). p. 25-42. Et, à propos des apologistes français du 17e siècle.

François Laplanche, L'évidence du Dieu chrétien. Strasbourg. 1983, p. 113-117, 140s.

222ss.



396 MARTIN PETER ET GABRIEL WIDMER

En outre, les progrès, certes très lents, de la méthode historico-critique en

exégèse biblique, contribuent aussi à la critique de l'orthodoxie réformée. Les

résultats de cette exégèse relativisent la valeur de la vision biblique du monde ;

ils la différencient des représentations et des explications cosmologiques
aristotéliciennes. Ils confirment théologiquement ce que le cartésianisme montrait

scientifiquement et philosophiquement: la distinction entre le nouvel
esprit scientifique et la démarche théologique traditionnelle.

Newton et le nouvel esprit scientifique

Désormais, nul ne pouvait esquiver la question: comment, dans le cadre
du mécanisme et de la critique biblique, sauver la doctrine de la Providence
fondée sur le dogme de la création? Comment les cieux raconteraient-ils
encore la gloire de Dieu, si le mécanisme régit la substance étendue qu'est la

matière? Des lois toujours identiques à elles-mêmes qui déterminent les

phénomènes d'un univers homogène, n'excluent-elles pas toute intervention
divine? La nature peut-elle être encore, à côté de la Bible, le livre de Dieu, celui
des traces de son action, si elle est comprise comme un livre dont les caractères

sont mathématiques et géomériques?
L'univers infini, l'espace géométrisé, la matière de structure granulaire

remplacent l'image antique et médiévale d'un cosmos fini, d'un espace valorisé

et d'une matière avec ses formes substantielles. Le mécanisme détruit la

vision d'un univers hiérarchisé, dont l'ordonnance des perfections correspond
à l'ordre des êtres; il construit le monde sur l'observation, l'expérimentation,
sur des mesures répétées et de plus en plus précises, grâce à une instrumentation

mathématique et logique et grâce à son appareillage technique et matériel.

Le mécanisme modifie lentement, et simultanément, les représentations
du monde et les structures de la pensée et de l'action; il conforte une
philosophie qui, inlassablement et progressivement, critique les apparences sensibles

et les jugements du sens commun. Aussi jette-t-il les bases du modèle
séparatiste et justifie-t-il l'opposition de la nature soumise à des lois connaissables

et vérifiables, et du supranaturel soumis à l'arbitraire du miracle20.
A sa manière, Newton opère une révolution dans la révolution mécaniste:

il refuse le dualisme cartésien de la pensée et de l'étendue et donc le modèle
séparatiste21. Certes, le discours scientifique est autonome, mais il n'est pas

2U Pour ces diverses modifications survenues avec l'importance croissante accordée
aux mathématiques et au mécanisme, voir A. Koyré, «Galilée et Platon», in Etudes
d'histoire de la pensée scientifique, Paris, PUF, 1966, p. 147ss et G. Gusdorf, La
révolution galiléenne, tome 1, Pans, Payot, 1969. p. 333ss, in Les sciences humaines et la
pensée occidentale, vol. 3.

21 A. Koyré, «Sens et portée de la synthèse newtonienne», in Etudes newtoniennes.
tome 2, Paris. Gallimard, 1968, p. 29ss; A. Koyré, «De l'influence des conceptions
philosophiques sur l'évolution des théories scientifiques», in Etudes d'histoire de la
pensée philosophique. Paris, Gallimard, 1971, p. 259ss. G. Gusdorf, La révolution



UN DIALOGUE ENTRE THÉOLOGIENS ET PHYSICIENS 397

exclusif d'une reprise reflexive aux niveaux philosophique et théologique22.
Newton distingue le statut épistémologique de la science de celui de la religion.
Il cherche, cependant, à montrer en quoi sa mécanique postule, aux niveaux
de sa reprise philosophique et théologique, les doctrines de la création et de la
Providence. Il corrige le mécanisme pur des cartésiens par un mécanisme

ouvert, sans qu'il y ait des interférences entre les épistémologies scientifique,
philosophique et théologique, d'extrapolations entre le mécanisme et le
finalisme.

Le lieu de la conjonction dans cette disjonction des statuts de la science et
de la religion, se situe, semble-t-il, dans l'examen des présupposés non-
scientifiques de la loi de la gravitation. La force d'attraction et de répulsion est,

pour Newton, «hyperphysique», parce qu'elle n'est pas une propriété de la

matière, mais d'une action unifiant ses particules et qui doit être d'origine
divine23. Elle détermine les proportions et les quantités mathématiques des

forces physiques.
En situant ainsi le lieu de la conjonction, Newton se plaçait sur un autre

terrain que celui sur lequel s'affrontaient les rationalistes et les fidèistes, celui
du séparatisme; il se distançait aussi des concordistes qui faisaient de la
science nouvelle l'auxiliaire de la théologie. Il s'interrogeait, en effet, sur les

conditions de la présence de Dieu dans le monde. Parmi elles, il était amené à

concevoir un temps et un espace absolus: «Le temps absolu, vrai et
mathématique, en lui-même et de sa propre nature, coule uniformément sans relation

à rien d'extérieur, et d'un autre nom est appelé Durée. L'espace absolu, de

par sa nature et sans relation à quoi que ce soit d'extérieur, demeure toujours
semblable et immobile »24. Ce temps et cet espace ne sont pas des propriétés de
l'essence simple de Dieu, mais de son action: Dieu est présent partout et

toujours à sa création, il lui est co-présent par la durée sempiternelle qui,
uniforme, s'écoule d'éternité en éternité, et par l'espace immense qui, homogène,

se déployé d'infinité en infinité. Dieu est omniprésent, ou mieux: tout
lui est présent.

Newton n'a pas besoin de «feindre des hypothèses». Il récuse la conception
cartésienne d'une matière autarcique et d'une action à distance; il refuse le

galiléenne, tome 2, p. 83ss, in op. cit. : G. Gusdorf, Les principes de la pensée au siècle
des Lumières, p. 154ss, 180ss, 230ss, in op. cit.; Gerald Holton, L'invention scientifique.

Themata et interprétation, trad, par P. Scheurer, Paris, PUF, 1982, p. 46ss.
22 Isaac Newton, Principes mathématiques de la philosophie naturelle, trad.

Marquise du Chastellet, Paris, Desaint et Saillant, Lambert, 1759, tome 2, p. 174-180.
23 A. Koyré, Du monde clos à l'univers infini, p. 171 ; A. Koyré, «Sens et portée de la

synthèse newtonienne», in op. cit., p. 34s. G. Gusdorf, La révolution galiléenne,
tome 1, p. 357, in op. cit. ; Fritz Wagner, Isaac Newton in Zwielicht zwischen Mythos
und Forschung. Studien zur Epoche der Aufklärung, Freiburg B., Munich, K. Alber,
1976, p. 44s.

241. Newton, op. cit., tome 1, p. 8.



398 MARTIN PETER ET GABRIEL WIDMER

panthéisme spinoziste25. Mais, pour lui, l'action de Dieu est nécessaire à la

conservation du monde dont l'énergie s'épuise et dont l'ordre se perturbe26. Le

temps et l'espace absolus sont comme le sensorlum Dei, le lieu de sa perception,

et comme l'actuarium Dei, le lieu de son action dans le monde; s'ils
étaient la propriété des choses, comme le pensent les cartésiens, leur création
provoquerait un changement dans l'essence divine; l'éternité et l'immensité
de Dieu seraient sans contenu27.

Ce faisant, Newton garantit la liberté de la recherche scientifique. Le savant
établit les lois de l'enchaînement des phénomènes sans recourir à l'idée de

Dieu. Leur compréhension ne se confond pas avec leur explication par les

causes première et finale28. Le philosophe justifie le caractère raisonnable des

notions de création et de providence29. Le théologien interprète le sens des

prophéties et de l'apocalyptique30. La cohérence des démarches spécifiques du

savant, du philosophe et du théologien confirme la justesse de la croyance au
Dieu biblique et le bien-fondé du doute concernant les dogmes de la Trinité et
de la prédestination31; elle engage Newton dans le «latitudinarisme» de

l'Eglise anglicane qui cherche une voie moyenne entre l'orthodoxie et la
dissidence32.

Newton fit œuvre de savant, de philosophe et d'exégète. Ses successeurs
continentaux, la plupart d'entre eux du moins, firent fructifier la part
scientifique de son héritage, quitte à développer un modèle séparatiste, dont il
n'avait pas voulu33. Ils firent de la force d'attraction une propriété de la

matière, évacuèrent la notion même de temps et d'espace absolus, rangèrent
l'action divine dans le surnaturel: l'univers dans son infinitude se suffisait à

lui-même, puisque l'horloger qui l'avait construit l'avait doté de lois et
d'énergie pour lui permettre de fonctionner de manière autonome. On laissait

25 A. Koyré, Du monde clos à l'univers infini, p. 216ss. Cf. I. Newton, Principes.
tome 2, éd. cit.. p. 175ss, 233s.

26 A. Koyré, id. op.. p. 265; «Sens et portée de la synthèse newtonienne», in op. cit.,

p. 40ss, 47.
27 A. Koyré, Du monde clos à l'univers infini, p. 200s, 216s, 230 (note 1), 234s.
281. Newton, Optique de Newton, trad, par M*** (J. P. Marat), tome 2, Paris, Leroy,

1787, p. 228, 274s.
29 A. Koyré, Du monde clos à l'univers infini, p. 230s; A. Koyré, «Sens et portée de

la synthèse newtonienne», in op. cit.. p. 40. G. Gusdorf, La révolution galiléenne,
tome 1, p. 285, in op. cit., I. Newton, Optique, éd. cit.. p. 229s.

30 F. Wagner, op. cit., p. 60, 72s, 97, 102.
31 F. Wagner, op. cit., p. 27, 56.
32 G. Gusdorf, Les principes de la pensée au siècle des Lumières, p. 155ss, in op. cit..

La révolution galiléenne, tome 1, p. 357s, in op. cit..
33 G. Gusdorf, dans La révolution galiléenne, tome 2, p. 80ss, in op. cit.. décrit les

tentatives «concordistes» comme étant celles d'une «physico-théologie» (p. 80), dans le
cadre de la «religion naturelle» (p. 85), par opposition au «séparatisme» du «mécanisme»

(p. 88s); voir également Les principes de la pensée au siècle des Lumières,
p. 157ss, 180ss, 230ss, in op. cit..



UN DIALOGUE ENTRE THEOLOGIENS ET PHYSICIENS 399

au Dieu de la religion naturelle le soin de garantir les lois morales et d'entretenir

le sentiment religieux. Le lumen naturale ne pouvait plus se prononcer,
pour ces newtoniens radicaux, sur une éventuelle action providentielle dans le

monde; quant au soi-disant lumen supernaturale, il ne pouvait que nourrir les

rêveries des illuminés.

Kant et les limites de la connaissance scientifique

En critiquant le cartésianisme, Newton montrait que la science nouvelle
n'est pas intrinsèquement athée; elle est religieusement neutre, parce qu'elle
est épistémologiquement et méthodologiquement autonome; elle n'est
conjointe à la philosophie et à la théologie qu'au moment où le philosophe et le

théologien Newton réfléchit sur ses présupposés.
A son tour, Kant critique les prétentions des rationalistes et des empiristes

à connaître les choses en elles-mêmes; il pose la science sur son fondement
légitime et la croyance sur le sien34. L'analyse des usages théoriques et pratiques

de la raison le rend conscient de la révolution qu'il opère et qu'il qualifie
de «copernicienne»35. Le point de conjonction des sciences et de la théologie
dans leur disjonction se situerait donc dans l'examen de leurs conditions de

possibilité, dans le domaine de la «pensée transcendantale», selon l'expression

de Kant lui-même.
La science moderne fournit une connaissance du monde différente de celle

de la perception sensible, de celle de la pensée métaphysique et de celle de la

croyance religieuse; elle est celle d'un sujet connaissant qui suit une méthode
dont il a fixé les règles en fonction de l'objet étudié. Kant se démarque du
rationaliste qui prête aux idées innées la vertu de faire connaître les choses en

soi, et de l'empiriste qui attribue aux perceptions des vertus analogues, l'un et
l'autre tournant, pour ainsi dire, autour de l'objet à connaître; pour le

rationaliste, en effet, le sujet connaissant conçoit l'objet connu par l'intermédiaire
des idées innées, pour l'empiriste, il perçoit l'objet dans les données immédiates.

Kant se place à un autre point de vue: il fait tourner, pour ainsi dire,
l'objet autour de lui, imitant Copernic, qui substituait le point de vue
héliocentrique au point de vue géocentrique pour rendre compte du mouvement
des astres. Son analyse conclut à l'impossibilité de connaître les choses en soi

et à la nécessité pour la raison de s'autolimiter dans son usage théorique. Le

savoir (Wissen) effectif et réalisé résulte de la conscience qui connaît, et des

choses connues.
La catégorie de substance, par exemple, ne désigne pas, dans la physique

newtonienne, le simple, le réel, le subsistant... par rapport au composé, à

34 Comme Newton, Kant définit le mécanisme contre l'atomisme d'Epicure, comme
le fondement de la raison contre la déraison, du théisme contre l'athéisme cf. Jules
Vuillemin, Physique et métaphysique kantiennes, Paris, PUF, 1955, p. 104ss.

,s J. Vuillemin, id. op.,, p. 272; J. Vuillemin, L'héritage kantien et la révolution
copernicienne. Fichte-Cohen-Heidegger, Paris, PUF, 1954.



400 MARTIN PETER ET GABRIEL WIDMER

l'apparent, au changeant, mais la constante de la force. Elle est, pour ainsi dire,
«relationnalisée» comme la matière est «désubstantialisée» dans la chimie de

Lavoisier36.
En outre, la critique kantienne constate la «mort de Dieu» dans le savoir

scientifique. Dieu, s'il existe, est inobservable, inexpérimentable, puisqu'il est

hors de toute intuition, étant supra-sensible, et de toute catégorie, étant

supra-intelligible. L'idée de Dieu n'est pas constitutive de la raison, mais
seulement régulatrice de son usage pratique comme celles du moi et du
monde. Je puis penser (meinen) Dieu, mais non le connaître au sens de wissen.

Les philosophes «dogmatistes» sont victimes d'«hallucinations métaphysiques»,

quand ils s'imaginent connaître l'essence de Dieu, ses attributs, sa

causalité comme un être en soi. Dans son usage théorique, la raison humaine

suppose l'idée de Dieu; dans son usage pratique, elle le «postule» au sens où
les lois morales l'exigent37.

L'homme appartient au monde sensible et au monde suprasensible. Il est

soumis à l'hétéronomie du premier; il est appelé à l'autonomie du second. Sa

raison doit sans cesse se souvenir qu'elle est une raison humaine et se garder
des illusions métaphysiques. Le Vernunftglaube n'est ni une foi raisonnable ni
une foi rationnelle comme le pensent les philosophes des Lumières, mais il est

la foi de la raison en elle-même qui tient pour vrai (Fürwahrhalten) les

raisonnements de type analogique («comme si», als ob). La raison croit à des

relations possibles entre le sensible et le suprasensible. Ainsi l'univers
fonctionnerait-il comme s'il était pensé et produit par une raison analogue à la

raison humaine, mais inconditionnée.
Kant rend donc à la raison sa dignité que le rationalisme utilitaire des

Lumières avait sous-estimée, et son humilité que l'illuminisme des suprara-
tionalistes avait méconnue. Il la rend consciente de sa double possibilité: celle
de s'autolimiter dans son usage théorique pour ne plus être victime des

hallucinations métaphysiques, et celle d'élargir ses limites dans son usage prati-

36 J. Vuillemin, Physique et métaphysique kantiennes, p. 282ss, «La masse est
l'invariant physique dernier, à travers les changements dus au mouvement», p. 285.

37 «... les lois morales ne présupposent pas seulemnent l'existence d'un être suprême,
comme elles sont absolument nécessaires à un autre point de vue, elles la postulent...
mais seulement à la vérité au point de vue pratique» Emmanuel Kant, Critique de la
raison pure, trad. F. Marty. A. Delamare. in E. Kant, Œuvres philosophiques. Paris,
Gallimard, tome 1, p. 1240. «... l'idéal de l'être suprême n'est qu'un principe régulateur
de la raison, qui consiste à regarder toute liaison dans le monde comme si elle provenait
d'une cause nécessaire absolument suffisante, afin d'y fonder la règle d'une unité
systématique et nécessaire suivant des lois générales dans l'explication de cette liaison; il
n'est point d'affirmation d'une existence nécessaire en soi», id. op.. p. 1230. «... nous
pouvons toujours dériver avec confiance les phénomènes du monde et leur existence
d'autres phénomènes, comme s'il n'y avait pas d'être nécessaire, et pouvons cependant
tendre sans cesse à l'intégralité de la dérivation, comme si un tel être était présupposé à

titre de principe suprême», id. op., p. 1229.



UN DIALOGUE ENTRE THEOLOGIENS ET PHYSICIENS 401

que pour exploiter les ressources de la pensée analogique. En réalisant cette
double possibilité, la raison accède à son troisième usage, son usage «esthétique»,

créateur, à ce qui lui est «permis d'espérer» en plus de ce qu'elle «peut
penser» (usage théorique) et de ce qu'elle «doit faire» (usage pratique). Elle

promeut un finalisme sans fin, celui d'un univers à humaniser grâce aux
sciences, à la morale et aux arts; ces activités «symbolisatrices» de la raison
sont au service des fins dernières, c'est-à-dire de l'eschatologie qui les
transcende.

La destination morale de l'homme fonde la religion et la théologie par son
ouverture sur les fins dernières. La Critique du jugement rend compte de la
finalité des deux premières critiques, celle de l'usage théorique et celle de

l'usage pratique de la raison pure. «La théologie n'est pas nécessaire pour
l'élargissement ou la rectification de notre connaissance de la nature ou d'une
quelconque théorie en général, mais seulement pour la religion, c'est-à-dire

pour l'usage pratique, notamment moral, de notre raison dans un but subjectif...

l'unique argument qui conduit à un concept déterminé de la théologie est

lui-même moral... un tel argument ne démontre suffisamment l'existence de

Dieu que pour notre destination morale, c'est-à-dire pour un but
pratique»38.

Kant démontre l'impossibilité d'une physique et d'une éthique théologiques

fondées sur un concordat entre savants et théologiens. Il examine, par
contre, la possibilité d'une «théologie physique» qui, dans la «métaphysique
de la nature», traiterait des causes premières et finales des phénomènes sous la
forme d'hypothèses qui seraient l'objet de la pensée, mais n'auraient pas de

contenu comme objet de connaissance; de même, il envisage la possibilité
d'une «théologie éthique» qui, dans la «métaphysique des mœurs», s'occuperait

des problèmes du fondement et de la finalité des normes éthiques et

religieuses.
Ce qu'on pourrait appeler « théologie religieuse », et que Kant esquisse dans

son ouvrage sur La religion dans les limites de la raison, compléterait cette

théologie physique et cette théologie éthique. Ce livre se présente comme une

réinterprétation des dogmes de la théologie ecclésiastique selon les principes
de la raison dans ses usages théoriques et pratiques: la dramatique du péché,
de la rédemption et de l'instauration du règne des fins. D'une manière
moderne par rapport à celles de Calvin et de Newton, Kant y aborde le

problème des rapports de la nature et de la grâce, qui a profondément marqué
l'Occident: les conceptions païennes du hasard (Fortuna) et du déterminisme
(Fatum) sont non seulement incompatibles avec la théologie biblique, mais
aussi avec la philosophie critique qui, en des termes nouveaux, conçoit des

relations entre le monde sensible, phénoménal, — celui de la nature — et le

monde suprasensible, nouménal, — celui de l'esprit.

38 E. Kant. Critique du jugement, trad. M. Vaysse. in E. Kant. op. cit.. tome 2,

p. 1295.



402 MARTIN PETER ET GABRIEL WIDMER

La catégorie de Vernunftglaube permet de poser, en termes critiques, la

question des rapports entre la nature et la liberté, en l'éclairant par celle de fins
dernières. Elle est un moyen pour définir le lieu de conjonction entre la science

nouvelle que Kant identifie à la mécanique newtonienne, et la théologie qui,
sous ses formes physique, éthique et religieuse, cherche à rendre compte de la

finalité de la destination humaine. Comme ce lieu se situe dans la sphère du

transcendantal, de la réflexion de la pensée sur elle-même et sur les conditions
de possibilité de l'activité spirituelle et symbolisatrice — le langage, les sciences,

les arts, la religion —, toute interférence, toute extrapolation directes entre
théologie et science sont critiquables au niveau de leur effectivité.

Aussi Kant applique-t-il son modèle de la conjonction dans la disjonction à

son projet: rendre le christianisme fiable dans la modernité, dont l'une des

instances est la science et l'autre la morale. Les modèles concordistes et

séparatistes ne résistent pas à la critique. La confrontation ne porte plus sur les

images du monde, qu'elles soient bibliques, pré- ou postcoperniciennes, mais

sur la possibilité du Vernunftglaube dans la modernité, c'est-à-dire dans le

cadre d'une science athée, dont les prétentions totalitaires doivent être contrôlées

pour éviter l'abolition de la science par elle-même et l'abrogation de la

morale par la technocratie. Le destin du criticisme kantien se joue sur la réalité
du Vernunftglaube.

La conjonction dans la disjonction

Les variantes du modèle de la conjonction restreinte des sciences et de la

théologie dans leur disjonction radicale dépendent des transformations de ces

disciplines et des changements de points de vue de ceux qui en furent les

témoins.
Ainsi, à titre d'exemple, Calvin réfute la prédestination astrale à l'aide

d'arguments « scientifiques » et théologiques, pour enrayer son extension à son

époque; il s'inspire des Pères de l'Eglise pour montrer l'incompatibilité de

cette prédestination avec celle du paulinisme. Lassé par les controverses sur ce

dogme, Newton le met, pour ainsi dire, entre parenthèses et attribue une
importance considérable à celui de la Providence. Dans la variante kantienne
du modèle, ces deux dogmes ne jouent plus un rôle de premier plan dans la

solution de la crise des Lumières.

Les variantes du modèle en manifestent l'historicité. Chacune reflète son

époque. Pour Calvin, l'intelligence humaine, illuminée par le Saint-Esprit, est

apte à connaître Dieu et l'homme dans leur vérité. Pour Newton, la raison

opératoire en science se fait interprétante en théologie, en conservant cependant

ses structures. Pour Kant, l'entendement avec ses catégories est distinct
de la raison et de ses idées; la fonction opératoire de l'un ne se confond pas

avec le rôle unificateur de l'autre. A chacun sa conception des relations entre

«penser», «savoir» et «croire».



UN DIALOGUE ENTRE THÉOLOGIENS ET PHYSICIENS 403

Il faut signaler que les successeurs de Kant brouillent le modèle: les
idéalistes hégéliens réabsolutisent la raison, les positivistes comtiens la réduisent à

ses fonctions opératoires, les relativistes néo-kantiens la différencient. Ce qui
provoque l'apparition de nouveaux modèles concordistes et séparatistes, de

type gnostique dans l'idéalisme absolu, exclusiviste dans le positivisme, de

mise en perspective dans le relativisme. Les prétendants à l'héritage de Kant
se disputent. S'ils contribuent à faire de la science le mythe du XIXe siècle et
du savoir une mythologie, ils doivent intégrer au système de la science ce que
ni Newton ni Kant ne pouvaient prévoir, la thermodynamique, le calcul des

probabilités, l'hypothèse évolutionniste. Le temps comme structure du devenir

devient une composante des études scientifiques et de leurs objets. Alors

que certaines lois des phénomènes sont réversibles, d'autres sont soumises à

l'irréversibilité39. Désormais la «flèche du temps» n'est plus une métaphore,
mais une réalité qui met en question les bases épistémologiques du kantisme.

La confusion que Kant commettait, certes faute d'informations, entre

l'analyse de l'instrument et celle de ses applications possibles, sa méconnaissance

du rôle de l'échelle des mesures dans le savoir scientifique étaient
dénoncées par la science du XIXe siècle, qui découvrait, à côté du principe de

la conservation de l'énergie, le principe de sa dégradation, à travers les lois de

la propagation de la chaleur et des phénomènes de sa dissipation. Cette
extension de la science confirme la rupture, en la vérifiant dans les faits, entre
les conditions de possibilité de l'expérience immédiate et celles de l'objet de

l'expérimentation; elle justifie ainsi, de plus en plus, l'indépendance de la

physique par rapport à son origine perceptive. Par ailleurs, cependant, comme
pour Kant, la science moderne admet que les conditions de l'expérimentation
d'un objet délimité sont aussi celles de son existence. L'héritage de Kant subit
ainsi les contre-coups de la crise des fondements des mathématiques, de la

physique et de la cosmologie, qui commence dans la seconde moitié du

XIXe siècle et s'étend jusqu'à aujourd'hui.
Le devenir évolutif, comme structure du temps, détermine l'investigation

scientifique. Il soulève la question de la réversibilité et de l'irréversibilité des

phénomènes, et celle des processus de leur prédictibilité : comment est la

«nature», puisqu'elle n'est pas toujours conforme à elle-même, ainsi que le

montre la physique quantique? Comment s'effectuent ses processus diversifiés

qui la font tantôt ainsi tantôt autrement? Ce qui relance des questions du

genre de celles-ci : la validité des résultats obtenus dépend-elle des échelles de

mesure employées? Y a-t-il un écart entre la théorie, construite à l'aide de

39 Parmi les théologiens contemporains, c'est en particulier W. Pannenberg qui
s'est intéressé à l'entrée de l'historicité dans les sciences naturelles (voir «Theological
questions to scientists», in The Sciences and Theology in the Twentieth Century, ed.
A. R. Peacockf, Stockfield, Oriel, 1981, p. 3ss; et son ouvrage Wissenschaftstheorie
und Theologie, Francfort M., Suhrkamp, 1973).



404 MARTIN PETER ET GABRIEL WIDMER

modèles mathématiques et logiques, et sa vérification expérimentale qui, elle,
met en œuvre des techniques dont les appareillages sont toujours plus
perfectionnés?40

Tout se passe donc comme si les différences entre les phénomènes
macroscopiques et les phénomènes microscopiques approfondissaient l'écart, déjà
signalé par Newton et par Kant, entre les représentations subjectives dues à la

perception et aux habitudes religieuses, idéologiques et esthétiques, et les

images du monde, les Weltbilder, livrées par la physique.
Si Newton et Kant s'efforçaient de surmonter cet écart par des médiations

philosophiques, les savants contemporains mettent en lumière le «couplage»
de l'objet à connaître et de l'instrumentation théorique et technique mise en

œuvre pour le connaître, les «interférences» entre 1'«observateur» et l'«ob-
servé», entre les instruments de mesure et le mesuré41. La catégorie d'«ob-
jectivité» ne désigne plus le principe constituant du système étudié, sa loi
immanente, mais la référence à l'«observateur».

Avant la révolution quantique et ce qui la préparait, l'homme vivait dans

un monde qu'il connaissait comme un monde à sa mesure et à ses mesures.
Suivant ses précurseurs, Kant avait déjà douté des capacités de l'intelligence à

connaître l'essence des choses à partir de leurs causes première et finale; il se

demandait s'il était possible d'étudier le monde du point de vue de Dieu, et s'il
ne fallait pas tenir compte de la situation de l'observateur dans le monde. Il
croyait cependant en l'idéal d'une science universelle, déterministe et objective.

La physique quantique met en cause cette conception de la science; elle

prend en considération, par exemple, les transformations constantes des

particules, de leur «création» et de leur «destruction», de leur «naissance» et de

leur «mort». Si la théorie de la relativité, comme la physique classique, veut
décrire le monde physique dans sa totalité, mais en tenant compte de la

multiplicité des points de vue — Dieu ne jouant pas aux dés —, la physique
quantique, elle, montre que «le monde microscopique est régi par des lois
d'une structure nouvelle»42. Elle met fin «une fois pour toutes aux espoirs
d'une description unique de l'univers à l'aide d'un seul schéma conceptuel»43
ce qui revient à dire que «... les différents langages possibles, les différents
points de vue pris sur le système sont complémentaires ; tous traitent de la

40 Cf. les ouvrages de Werner Heisenberg, La partie et le tout. Le monde de la
physique atomique (Souvenirs 1920-1965), trad, de P. Kessler, Paris, Albin Michel,
1972 (1969); de Carl Friedrich von Weizsäcker, Die Einheit der Natur, Munich,
DTV; et de Paul Davies, God and the new physics, London, Penguin, 1983, qui ont,
parmi d'autres, rendu accessibles au grand public ces problèmes soulevés par les sciences

naturelles.
41 G. Holton, op. cit., p. 69ss.
42 Ilya Prigogine et Isabelle Stengers, La nouvelle alliance. Métamorphose de la

science. Paris, Gallimard, 1979, p. 228; cf. Jeanne Parain-Vial, Philosophie des
sciences de la nature. Tendances nouvelles, Paris, Khncksieck, 1983, p. 85ss, 187ss.

43 ibid.



UN DIALOGUE ENTRE THEOLOGIENS ET PHYSICIENS 405

même réalité mais ils ne peuvent être réduits à une description unique»44.
La révolution quantique modifie la physique comme science qui se représente

l'univers macroscopique et l'univers microscopique; elle change le

Weltbild en transformant les structures de la pensée et de l'agir. Elle tient
compte du devenir des réalités étudiées et de leur instabilité. Le savant passe
ainsi d'un régime de rationalité close à celui d'une rationalité ouverte, dans

lequel l'imprévisible et l'aléatoire ont leur place. Observateur du monde, il
n'occupe plus un point de vue privilégié, mais il participe, avec d'autres dont
les points de vue sont aussi relatifs que le sien, à une histoire qui le détermine
dans sa manière de poser les questions et d'user de l'instrumentation logique
et de l'appareillage technique de son époque45.

De même, on pourrait montrer comment la théologie moderne a connu des

moments spéculatifs avec l'hégélianisme, positivistes avec l'historisme et le

psychologisme, et néo-kantiens dans les théologies de la conscience et de

l'expérience religieuses. Elle connaît la crise de ses fondements à l'heure de la
redécouverte de ses composantes eschatologiques et spécifiquement
christologiques. La Parole de Dieu attestée dans l'Ecriture constitue son contenu; elle
est constitutive d'une histoire du salut qui va des prophètes aux apôtres, dont
le centre est le ministère, la passion et la résurrection du Christ Jésus. La
Parole est le sujet de l'histoire et non sa propriété; ce n'est pas l'histoire qui, en

elle-même, est révélatrice, mais la Parole. C'est à partir d'elle que les théologiens

confirment son action en Israël, dans l'Eglise et dans le monde, qu'ils en

interprètent les signes et qu'ils en actualisent la portée créatrice, réconciliatrice
et rédemptrice, dans le moment historique qui est le leur.

Aujourd'hui, physiciens et théologiens ne peuvent esquiver les questions
dont ils prennent conscience en se remémorant l'histoire de leur discipline:
que font-ils, que peuvent-ils faire, en poursuivant leurs recherches spécifiques?

En quoi la pratique d'une science pour les uns, d'une discipline pour les

autres, diffère-t-elle de celle de leurs prédécesseurs? En quoi cette pratique et
les théories qui la structurent, interfèrent-elles dans leur compréhension
réciproque des «interfaces» possibles et réelles entre leurs domaines?
Aujourd'hui, tout est remis enjeu: les chercheurs, les objets de leurs études, leurs

visions du monde et de l'homme avec leurs présupposés méthodologiques et

épistémologiques, leurs langages avec leurs logiques et leurs techniques. Dans
de telles conditions, les modèles concordistes et séparatistes sont devenus

caducs; le modèle de «la conjonction dans la disjonction» reste soumis au

plus ample informé.
En cherchant à définir ce modèle, les responsables du projet «Esprit

scientifique et démarche théologique» ont appris à en discerner quelques variables

44 id. op.. p. 120ss. Cf. G. Holton, op. cit., p. 120ss.
45 A. R. Peacocke, Creation and the World ofScience, The Bampton Lectures, 1978,

Oxford, Clarendon Press, 1979. p. 61ss.



406 MARTIN PETER ET GABRIEL WIDMER

et à en repérer l'invariant: les références à la doctrine de la Providence chez

Calvin, aux présupposés non-scientifiques de la force de gravitation et de ses

lois chez Newton, et à l'analyse du Vernunftglaube chez Kant, n'ont été
légitimes que parce que la disjonction entre science et théologie était préalablement

reconnue et mise en œuvre de manière plus ou moins rigoureuse. Ce

modèle trouve sa justification dans la mesure où ses variables peuvent être

constamment revisées par le plus ample informé, et, dans la mesure où son
invariant est affirmé comme la condition de la rigueur scientifique et de la

rectitude théologique, et comme la condition de la liberté de la recherche en
science et en théologie.


	Une démarche réformée dans le dialogue entre théologiens et physiciens

