
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 36 (1986)

Heft: 4

Artikel: Aperçus sur l'enseignement de l'ancien testament à l'académie et à
l'université de Genève

Autor: Martin-Achard, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381319

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381319
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 118 (1986), P. 373-388

APERÇUS SUR L'ENSEIGNEMENT DE L'ANCIEN
TESTAMENT À L'ACADÉMIE

ET À L'UNIVERSITÉ DE GENÈVE1

Robert Martin-Achard

Aucun enseignement universitaire n'est une creatio ex nihilo, il suppose un
contexte, il s'inscrit dans une histoire. C'est pourquoi il n'est pas inutile de

connaître les avatars d'une discipline au cours des siècles, la variété des

problèmes qu'elle a eu à affronter, les manières dont elle les a résolus, ses

progrès et ses reculs, bref son développement.
En attendant une enquête approfondie et rigoureuse sur l'enseignement de

l'Ancien Testament depuis la fondation de l'Académie jusqu'à nos jours, qui
ne manquerait pas d'intérêt, ces «Aperçus» visent à fixer quelques points de

repère et à susciter ainsi une recherche qui s'impose. L'ouvrage de base pour
tout ce qui a trait au passé de l'Université de Genève est et reste l'œuvre
immense de Ch. Borgeaud qu'on complétera en recourant à divers travaux et

sources particulières2.

La tradition réformée, dont l'Académie de Genève est issue, a d'une
manière générale, accordé une grande attention à l'Ancien Testament. Elle a

reconnu le caractère canonique du «Vieux Testament», comme on disait
alors, et lui a fait une place considérable dans l'expression de sa foi et dans les

manifestations de sa piété. En droit et en fait le lien entre l'Ancien Testament
et l'Eglise paraît une évidence pour ceux qui se rattachent, de quelque manière,

à la pensée et à l'œuvre de Calvin.
Chez le Réformateur, l'humaniste et le théologien se rejoignent pour attester

l'autorité de l'Ecriture Sainte reçue d'Israël en matière de doctrine et de foi.
Calvin, l'humaniste, sait l'hébreu, malgré l'opinion critique de Richard

' Reproduction partielle d'un exposé fait le 26 novembre 1984 à l'Auditoire de
Calvin et qui avait pour titre «Permanence de l'Ancien Testament».

2 Ch. Borgeaud, Histoire de l'Université de Genève, tome 1 : L'Académie de Calvin,
Genève, 1900 ; tome 2 : L'Académie de Calvin dans l'Université de Napoléon. 1798-1814,
Genève, 1909; tome 3: L'Académie et l'Université au XIXe siècle. 1814-1900, Genève,
1934; Annexes (du tome 3), Genève, 1934.



374 ROBERT MARTIN-ACHARD

Simon; il l'a probablement appris à Paris, auprès de Vatable, vers 1531, et

perfectionné lors de ses séjours à Bâle, où enseignait Sébastien Munster 1534-

1536), et à Strasbourg, avec M. Bucer et W. Capiton (1538-1541)3. Il participe
pleinement au mouvement de l'époque qui préconise un «retour aux sources»,

et il réclame avec d'autres lettrés un contact direct avec les auteurs et

leurs textes, et donc une connaissance précise des langues originales qu'ils ont
utilisées. Il se retrouve ainsi en accord avec le cardinal Cajétan, dont les

ouvrages semblent avoir été particulièrement prisés à l'Académie de Genève,
dans son souci de respecter le sens premier d'un passage de l'Ecriture et de le

situer dans son contexte historique, tout en tenant compte de sa présence dans

le corpus biblicum et, également, des commentaires savants des exégètes

juifs4.
Il va donc de soi, pour Calvin, au moment de la création de l'Académie, que

l'enseignement de l'hébreu soit assuré à Genève et qu'on cherche à cet effet un
maître particulièrement compétent. Les «Leges Academiae Genevensis» ou
«L'ordre du Collège de Genève» en 1559 prévoient trois lecteurs publics (à

côté des enseignements de théologie), dont un lecteur d'hébreu qui donnera
cinq heures de grammaire hébraïque et trois heures d'explications de textes,

par semaine. «Que le lecteur hébreu expose le matin, incontinent après le

sermon, quelque livre du Vieil Testament, avec les commentaires des

Hébreux. Après dîner, qu'il lise la grammaire hébraïque, en hiver depuis midi
jusqu'à une heure, en été depuis une heure jusques à deux5.»

Après diverses démarches infructueuses, on nomma à l'Académie un
Normand, ancien élève de Vatable à Paris, et de Tremellius à Cambridge, dont il
était devenu le gendre et qui avait été sollicité lui-même de venir à Genève:
Raoul (Antoine) Le Chevalier (appelé aussi Antoine Chevalier ou Cevalle-
rius)6. Né en 1507, Le Chevalier étudia à Paris, trouva refuge en Angleterre
auprès de Cranmer et enseigna le français à la future reine Elisabeth. Il

1 A. J. Baumgartner, Calvin hébraïsant et interprète de l'Ancien Testament, Paris,
1889, p. 5-26; H. Vuilleumier, RThPh 22 (1889), p. 211-216; W. Vischer, «Calvin,
exégète de l'Ancien Testament». ETR 40 (1965), p. 213-231 (219ss.).

4 A. Ganoczy, La bibliothèque de l'Académie de Calvin. Le catalogue de 1572 et ses

enseignements. Genève, 1969. p. 95-97; A.F. von Gunten, «La contribution des

«Hébreux» à l'œuvre exégétique de Cajétan», dans Histoire de l'exégèse au XVIe siècle.
Textes du Colloque international tenu à Genève en 1976 (Etudes dephilol. et d'histoire,
34), Genève, 1978, p. 46-83. On relèvera cet intérêt pour les contributions issues du
judaïsme qu'on rencontre également à l'Académie de Genève.

3 Ch. Borgeaud, op. cit.. tome 1, p. 42ss. On notera que dans le Livre du Recteur, la

signature du professeur d'hébreu vient immédiatement après celle de Théodore de
Bèze.

6 Sur A. Lc Chevalier (avec un ou deux 1), cf. les notices historiques in La France
Protestante. 2e éd., 4, Paris, 1884, col. 308-311: 5, 1886, col. 1152s; Dictionary of
National Biography, 4, Londres. 1887, p. 214s, et surtout, avec Ch. Borgeaud, op. cit.
tome 1, p. 64ss. H. Vuilleumier, Les Hébraïsants Vaudois du XVIe siècle, Lausanne,
1892, p. 19-23.



APERÇUS SUR L'ENSEIGNEMENT DE L'ANCIEN TESTAMENT 375

retourna en France lors de la réaction avec Marie Tudor, vint s'établir à

Lausanne d'où il fut appelé à Genève. On a dit de lui: «C'était un homme
extrêmement instruit... en hébreu, il enseignait avec une telle méthode qu'on
pouvait apprendre plus, de lui, en dix mois, que, de beaucoup d'autres, en dix
ans7.» Antoine Le Chevalier fut lecteur d'hébreu à l'Académie de 1559 à 1566,

il quitta alors Genève pour s'occuper de la paroisse huguenote de Caen, il
revint ensuite à Cambridge et finit sa vie comme réfugié à Guernesey
(1572).

C'est à lui que l'Académie récemment créée doit sa première publication,
une grammaire hébraïque, Rudimenta Hebraicae Linguae, préparée à

Lausanne et achevée en juillet 1559 ; elle parut en 1560 et s'imposa rapidement par
sa clarté, sa simplicité, le choix judicieux de ses exemples, et fut souvent
rééditée8. Le volume s'ouvrait par une inscription en hébreu, Pètah Ohèl
Mo'êd, (c'est-à-dire «Porte de la tente d'assignation»; «Entrée de la Tente de

la Rencontre», selon la TOB), beau titre pour un ouvrage destiné à initier les

étudiants à la Langue Sainte et du même coup aux richesses de l'Ancien
Testament! Le Chevalier laissa d'autres travaux, dont certains furent utilisés

par ses successeurs, il travailla notamment à une Bible tétraglotte et traduisit
en latin des targums qui seront publiés en 1657 dans la Polyglotte de Walton à

Londres.

Calvin, le théologien, a une vision claire de la place et du rôle de l'Ancien
Testament dans la Révélation biblique; il expose son opinion dans l'Institution

Chrétienne, au Livre II, aux chapitres 10 et 11. Il montre d'abord la
«similitude» du Vieil et du Nouveau Testament, et ensuite leurs différences;
sur ce dernier point, il rejoint la tradition de l'Eglise, mais il insiste, sans doute
plus que d'autres théologiens, sur l'unité des deux Testaments. Selon lui en

effet, «l'alliance faite avec les Pères en sa substance et vérité est si semblable

avec la nôtre qu'on la peut dire une même avec icelle. Seulement elle diffère en

l'ordre d'être dispensée. » En somme il n'existe qu'une alliance, faite d'une
même vérité, à savoir que «Dieu a adopté les hommes pour qu'ils vivent en

communion avec lui», écrit W. Vischer qui poursuit: «Calvin définit cette vie
en trois points. 'Premièrement que le Seigneur n'a pas proposé aux Juifs une
félicité et une opulence terrienne(s)... mais qu'il les a adoptés en espérance

7 Ch. Borgeaud, ibid., p. 64, citant un auteur anglais.
8 H. Vuilleumier, op. cit., p. 20ss, regrette cependant que Le Chevalier ait tenu à

assurer que les points-voyelles du texte hébreu avaient été fixés avant le Christ et
confirmés par l'autorité de ce dernier.



376 ROBERT MARTIN-ACHARD

d'immortalité... Secondement, que l'alliance par laquelle ils ont été conjoints
avec Dieu n'a pas été fondée sur leurs mérites mais sur la seule miséricorde
d'icelui. Tiercement, qu'ils ont eu et connu Christ pour Médiateur, par lequel
ils étaient fait participants de ses promesses9.'» Si le Réformateur, avec la

théologie chrétienne traditionnelle, convient que l'Ancien Testament, tout
entier œuvre de l'Esprit Saint, conduit au Christ, il combat l'allégorie et se

montre réservé à l'égard d'une lecture directement et exclusivement christologique

du texte vétérotestamentaire, qui lui ferait violence. Comme le note
R. Stauffer, «soucieux de rendre justice à tous les aspects du texte sacré...

Calvin ne cherche pas à découvrir immédiatement le Christ dans la péricope
qu'il commente. Il ne le fait intervenir qu'au second degré, si l'on peut dire,
lorsque, son travail d'exégète achevé, il s'efforce en qualité de systématicien,
d'accorder les résultats de son exégèse avec sa dogmatique christocentrique10.»

Cette lecture respectueuse de la spécificité du Vieux Testament, donc du
texte hébreu et de son contexte historique, lui permet de trouver dans l'Ecriture

d'Israël un ensemble d'illustrations de la vérité biblique et des comportements

éthiques qu'elle suscite. Les termes de «exemplum, documentum,
speculum, typus, imago et effigies», comme on l'a remarqué, abondent dans
les écrits de Calvin; on peut en déduire que pour le Réformateur l'Ancien
Testament est un réservoir d'exemples réunis à l'intention de l'Eglise, il
présente au fidèle comme à la communauté de multiples «modèles», à travers
lesquels Dieu exhorte, reprend, encourage son peuple et lui révèle l'image de

son Christ, ou encore quelque aspect de lui-même. Il nous faut, écrit Calvin,
d'une manière significative, «pratiquer les histoires de Fescriture saincte... à

nostre usage, et non seulement celles là, mais quant a nous aurons a parler des

histoires profanes... que nous enfacions nostre profit : car Dieu a fait le tout à

nostre instruction ' '. » Dieu a fait le tout, y compris l'Ancien Testament, à notre
instruction; cette conviction conduit la lecture que Calvin fait de l'Ancien
Testament, elle n'a cessé d'inspirer l'herméneutique de ses disciples12.

9 W. Vischer. op. cit.. p. 215; cf. aussi E. Grin, «L'Unité des deux Testaments selon

Calvin», ThZ 17 (1961), p. 175-186.
10 R. Stauffer, Dieu, la création et la Providence dans la prédication de Calvin

(Basler und Berner Studien zur historischen und systematischen Theologie, 33), Bern-
Frankfurt am Main-Las Vegas, 1978, p. 62ss.

11 H. H. Wolf, Die Einheit des Bundes. Das Verhältnis von Altem und Neuem
Testament bei Calvin (Beiträge zur Geschichte und Lehre der Reformierten Kirche, 10),

Neukirchen (Kreis Meers), 1958, en particulier les p. 143ss (p. 149, note 125).
12 H.-P. StXhli, «Das Alte Testament in den Briefen Calvins», Wort und Dienst.

Neue Folge 15 (1979), p. 115-131, donne de nombreux et intéressants exemples de la

manière dont Calvin recourt à l'Ancien Testament et se sert de figures comme celles

d'Abraham, des rois Ezéchias et Josias, de Daniel dans son activité épistolaire auprès
des princes et des fidèles éprouvés et persécutés.



APERÇUS SUR L'ENSEIGNEMENT DE L'ANCIEN TESTAMENT 377

En 1584 la chaire d'hébreu de l'Académie est occupée par Bonaventure
Bertram (plus connu sous le nom de Corneille Bertram ou Bertramus),
originaire du Poitou, qui enseigna à Genève de 1567 à 1586 et s'acquit une grande
réputation; il est qualifié d'homme «merveilleusement exercé en la langue
hébraïque» dans une lettre de janvier 1588 et la Compagnie des Pasteurs, dans

sa séance du 26 mai 1587, a, elle aussi, reconnu «les graces excellentes (de

M. Corneille) pour le regard de la profession hébraïque.» Digne successeur de

Le Chevalier, il le surpassa par l'ampleur de ses travaux13.
Né en 1531, Bertram apprit l'hébreu à Paris avec A. Caninius et J. Mercier

(1553-1556), puis il fit du droit à Toulouse durant six années au cours
desquelles il passa à la Réforme. En 1562 il est nommé pasteur à Chancy et cinq
ans plus tard il est appelé à l'Académie comme professeur de langues orientales;

par mariage il était devenu le neveu de Théodore de Bèze.

Son activité scientifique fut impressionnante: rien qu'entre 1573 et 1575 il
publia quatre ouvrages : une grammaire comparée de l'hébreu et de l'araméen,
Comparano grammaticae Hebraicae et Aramlcae atque adeo dialectorum
Aramicorum inter se, 1574. Dans la préface de cet ouvrage dédié au fils de

l'électeur palatin de Bavière, ancien élève de l'Académie, Bertram vante la
science du savant juif Kimchi et reconnaît avoir suivi, pour l'hébreu, A. Le

Chevalier, pour l'araméen, ses anciens maîtres A. Caninius et J. Mercier, et

pour le syriaque, principalement D. Tremellius, tous autorité en la matière.
L'année précédente, il avait largement contribué à l'édition posthume du
Commentarius In Jobum de Jean Mercier, et en 1575 (1577?) il donne une
version nouvelle et développée du Thesaurus linguae Sanctae, sive, Lexicon
Hebraicum, du dominicain Pagninus14.

Mais son œuvre la plus remarquable est parue en 1574 sous le titre Depolitia
judaica, tam civili quam ecclesiastica, jam inde a suis primordils, hoc est, ab
urbe condito, reperita, à Genève, et rééditée en 1580, puis sous le nom de De

Republica Ebraeorum, avec un commentaire de Constantin Lempereur, en

1641,1660,1698... Ces divers travaux témoignent de l'intérêt de Bertram et de

ses compétences pour la lexicographie, la grammaire, l'histoire, l'exégèse...

Malheureusement la situation politique et économique de Genève, victime
du blocus que lui imposait le duc de Savoie, devint intolérable: les fonds

manquèrent; les étudiants diminuèrent; on se résolut à suspendre certains

enseignements comme celui de l'hébreu et malgré un plaidoyer vigoureux de

Théodore de Bèze, en octobre 1586, Corneille Bertram fut congédié; il prit
congé le 13 mars 1587 de la Seigneurie après près de vingt ans d'activités à

l'Académie: on fit des vœux pour son voyage, on lui alloua cinquante florins

13 H. Vuilleumier, op. cit. p. 24, citant une lettre adressée à LL EE de Berne. Pour
Bertram, cf. avec H. Vuilleumier, op. cit., p. 24-29 et Ch. Borgeaud, op. cit.. tome 1,

p. 102ss et 195ss (p. 198, citant une délibération du Conseil), une notice dans La France
Protestante. 2e éd. 2. 1881, col. 450-455 et 1202.

14 Sur ces ouvrages, cf. H. Vuilleumier, op. cit.. p. 25ss.



378 ROBERT MARTIN-ACHARD

en signe de reconnaissance, on exprima le souhait qu'il revînt un jour à

Genève, quand Dieu donnerait «paix solide et bonne récolte». Bertram ne

reprit pas son enseignement dans la cité de Calvin ; après un brefséjour dans la

région de Heidelberg, il fut appelé à Lausanne en 1588 où il donna des cours
jusqu'à sa mort survenue sept ans plus tard15.

Son De pollila judaica — «de tous ses écrits celui qui lui a mérité le plus
d'honneur», écrit H. Vuilleumier — se présente comme «une étude historique
— la première du genre — sur le gouvernement des Hébreux, depuis le temps
des patriarches jusqu'après le retour de l'exil.» (H. Vuilleumier)16. Bertram,
servi par sa culture juridique, y retrace en effet le développement du droit tant
civil qu'ecclésiastique, l'un et l'autre soigneusement distingués, mais tous
deux instaurés par Dieu. Ce traité de «la république des Hébreux» comme on
l'appellera par la suite, qui décrit l'évolution des institutions vétérotestamentaires,

répond à une préoccupation concrète, puisqu'il permet à Théodore de

Bèze, qui l'a demandé à son collègue, de faire face à des adversaires qui
contestaient la discipline ecclésiastique, il lui fournit en effet un «argument
scripturaire» décisif en établissant le fondement divin de certaines pratiques
comme l'excommunication... Le fait de recourir au témoignage du Vieux
Testament pour trouver une solution à une difficulté éthique ou ecclésiastique
est caractéristique de la tradition réformée.

L'étude de Bertram s'imposa bien au-delà des limites de la Cité, par son
érudition et par sa cohérence, comme en témoignent les jugements de la

postérité. D'autres travaux du professeur de l'Académie méritent d'être signalés,

ainsi ses Lucubrationes Franktallenses, publiées à Spire en 1588, qui sont
des exercices exégétiques, et surtout sa participation à la Polyglotte de

Heidelberg, dont deux volumes consacrés à l'Ancien Testament ont paru en 1586.

On relèvera également le rôle eminent joué par Bertram lors de la revision de

la Bible française, par les pasteurs et docteurs de l'Eglise de Genève, éditée en
1588, et connue dès lors sous le nom de Bible de Genève. Bertram dit avoir
travaillé pendant dix-sept ans à cette entreprise, il fut sans doute le principal
responsable de la traduction de l'Ancien Testament et ce serait à lui qu'on
devrait l'emploi généralisé du vocable «l'Eternel» pour traduire le

Tétragramme sacré (YHWH) employé par les savants juifs. L'influence de cette
Bible de Genève fut immense, elle accompagna notamment les Eglises réformées

de France durant leur douloureuse histoire17.

15 Sur la crise de 1586-87, cf. Ch. Borgeaud, op.cit. tome 1, p. 189ss; 195ss.
16 H. Vuilleumier, in La France Protestante, op. cit., col. 453, et Les Hébraïsants,

op. cit.. p. 25.
17 Selon H. Vuilleumier, op. cit., p. 28, l'emploi systématique de «l'Eternel» pour

rendre YHH 'Haurait conduit Jean Astruc «à choisir une réimpression de cette Bible de

Genève (celle de 1610), de préférence à toute autre version de l'Ancien Testament, pour
faire sur elle ses fameux essais de décomposition du texte de la Genèse d'après l'emploi
des noms de Dieu lahwèh et Elohîm.»



APERÇUS SUR L'ENSEIGNEMENT DE L'ANCIEN TESTAMENT 379

L'enseignement de l'hébreu et du Vieil Testament avait ainsi brillamment
débuté à l'Académie. La suite fut moins glorieuse : l'habitude se prit de nommer

à la chaire des «langues orientales», comme on la désigna désormais,
quelques jeunes patriciens promis à une carrière théologique brillante, ainsi
Jean Diodati, qui occupa la chaire devenue vacante à l'âge de vingt ans, en
1597, et qui, bien qu'il traduisît la Bible en italien, fut surtout un représentant
de la pensée réformée, il fut délégué de l'Eglise de Genève au synode de

Dordrecht (1618-1619), tout comme Théodore Tronchin, qui n'avait que
vingt-quatre ans au moment où il fut appelé à remplacer J. Diodati, parce qu'il
avait «donné occasion d'en beaucoup espérer pour l'advenir.» (Reg. Comp.
25 avril 1606). L'époque n'était guère favorable au développement des études
vétérotestamentaires : l'orthodoxie réformée triomphait ; l'hébreu « placé sous

surveillance», par la doctrine de l'inspiration des points-voyelles, était mal
enseigné, les étudiants s'en plaignaient et, pour des raisons d'économie, la

Seigneurie consentait volontiers à joindre la chaire d'études orientales à quelque

autre discipline jugée plus importante. P.-E. Geisendorf exprime bien la

situation qui fut alors faite à l'enseignement inauguré par Le Chevalier quand
il écrit: «Quant à la chaire d'hébreu, philologique de nature, mais théologique
par destination, Dordrecht et le Consensus devaient évidemment, en insistant
sur le second point, réduire l'autonomie du premier18.»

En 1684 Michel Turrettini assume l'enseignement des langues orientales à

l'Académie. P.-E. Geisendorf est sans doute trop sévère à son égard quand il
écrit que, succédant à un fort mauvais pédagogue, «il occupa (la chaire) sans
éclat — ni éclats — pendant quarante-deux ans»; Ch. Borgeaud lui rend
davantage justice en déclarant qu'il «était professeur de carrière» et «enseigna
avec distinction», rappelant que le Conseil prit un arrêté en sa faveur, lui
conservant ses gages, «en considération de son grand âge et de ce qu'il a servi
pendant cinquante ans l'Académie avec beaucoup d'honneur et de
succès19.»

Il est vrai que Michel Turrettini, ou seigneur de Turret(t)in, n'est pas le plus
célèbre des professeurs que cette importante famille, d'origine italienne (Luc-
ques), donna à l'Académie et notamment à l'enseignement de la théologie. Il
n'a pas en particulier le renom de François, le champion de l'orthodoxie
réformée, et de son fils Jean-Alphonse, aux côtés desquels il professa durant de

18 P.-E. Geisendorf, L'Université de Genève 1559-1959, quatre siècles d'histoire.
Genève, 1959, p. 105; cf. aussi l'opinion de Ch. Borgeaud, op. cit. tome 1, p. 201 s.;
268, 337ss. ; 364ss. ; R. Stauffenegger, Eglise et Société. Genève au ATTlesiècle. Texte
et Notes, Mémoires et Documents publiés par la Société d'Histoire et d'Archéologie,
t. XLIX. Genève, 1938-84, passim.

19 P. E. Geisendorf. op. cit., p. 106; Ch. Borgeaud, op. cit. tome 1, p. 367.



380 ROBERT MARTIN-ACHARD

nombreuses années. Neveu de Benedict Turrettini, qui représenta l'Eglise de

Genève au synode des Eglises de France à Alais (Aies) (1620), convoqué pour
ratifier les canons de Dordrecht, cousin de François, une des figures
dominantes de la Genève du XVIIe siècle tant sur le plan théologique que
diplomatique, et père de Samuel qui lui succéda dans sa chaire en 1718, Michel
Turrettini fit ce qu'on pourrait appeler «une carrière genevoise»: né à Genève

en 1646, il se prépara dès 1662 au Ministère, auquel il se destinait depuis l'âge
de sept ou huit ans; il fut consacré en 1671, nommé pasteur de l'Eglise
italienne en 1673; il enseigna à l'Académie de 1676 à 1718 et mourut en 1721,

après avoir occupé également des charges importantes tant au niveau universitaire

qu'à la Vénérable Compagnie.
Sa nomination à la chaire illustrée jadis par Bertram représente un progrès

s'il faut en croire Pierre Bayle qui, dans une lettre de 1670, décrit ainsi la

situation de l'enseignement de la théologie à Genève: «l'académie seroit fort
déserte sans les estrangers... Tous ces trois Professeurs, (déclare Bayle après les

avoir entendus) — il s'agit de M. Mestrezat, de M. Louis Tronchin, discutant
un passage d'Esaïe (9, 5) pour réfuter l'exégèse des Sociniens, et de M. François
Turretin, qui 'expliquoit les Types de l'ancienne loi & les appliquoit à Jesus-

Christ, en quoi faisant il expliqua à fonds, les Urim & Tummim qui étoient sur
le Rational du Souverain Sacrificateur...' sont fort savans; mais le mal est,

qu'on ne dicte rien & qu'on ne s'attache qu'à des questions séparées, sans
suivre de droit fil un cours de Théologie: Au reste les exercices ne sont guère
réglés & les Proposants sont peu assidus. Pour l'hébreu il s'apprend fort mal
dans l'Académie, ce quifait que tous ceux qui y étudient vont chez un Proposant
qui l'enseigne admirablement bien20.» Ce proposant si compétent est sans
doute Michel Turrettini, le futur professeur des langues orientales.

Sa nomination n'alla pas sans mal, comme l'atteste le Journal de M.
Turrettini21. Les autorités hésitèrent longtemps sur la marche à suivre — la

repourvue de la paroisse de Saconnex posant au même moment des problèmes

complexes — et, de renvoi en renvoi, les examens des candidats fixés en

octobre 1675 eurent lieu finalement au printemps 1676; «le but de tous ces

retardements, estime M. Turrettini, tendait... à donner loisir à Mr. Butini de

disputer avec succès la profession hébraïque. » Après diverses tergiversations,
le premier concours, de caractère philologique, fixé au 31 mai, permit à

M. Turrettini de marquer un point sur son rival, il découvrit une erreur dans le

20 P. Bayle, Nouvelles Lettres 1, p. 1 lss. Le Recteur lui-même s'était plaint à la

Compagnie «que la profession Ebraïque n'est pas exercée au profit des étudiants, à cause
de la caducité de Mr. Delafontaine et aussi parce que, même quand il fait des leçons, on
n'avance pas sous luy.» (Ch. Borgeaud, op. cit. tome 1. p. 367).

21 Dans le Journal de M. Turrettini, dont une copie m'a été obligeamment remise

par O. Fatio, le récit de sa nomination s'étend de la p. 17 à la p. 55 : la p. 51 manque dans

mon texte. Sur l'examen de philologie, p. 42ss; sur le nouvel examen, p. 47ss; sur
l'élection de M. Turrettini, p. 52ss.



APERÇUS SUR L'ENSEIGNEMENT DE L'ANCIEN TESTAMENT 381

texte officiel de Buxtorf en Osée 12,2 («il se trouva une faute d'impression à

laquelle Mr. Butini ne prit point garde, mais que je remarquai avec beaucoup
de présence d'esprit.») Le second examen fut moins brillant, car, déclare

M. Turrettini, «Mr. Butini avait beaucoup d'amis...». Après de longues
discussions, on décida de réentendre les candidats qui durent expliquer un
passage tiré au sort, Es 19,2s : «En toutes les têtes IIy aura pelure et toute barbe sera
rasée.» Bien que fiévreux et «le visage fort pâle», selon lui, Michel Turrettini
parla longuement à la satisfaction de ses juges sur ce texte, et le 16 août 1676 la

Compagnie procéda au vote qui lui fut favorable.
M. Turrettini a laissé peu d'ouvrages; on signale de lui une grammaire

hébraïque abrégée, Grammaticae Hebraicae Epitome, dont le manuscrit se

trouve à Genève (Ms. suppl. 839); ses multiples occupations l'ont sans doute
empêché de publier. On trouvera cependant dans deux sermons qui ont été

imprimés — il semble avoir été un prédicateur remarquable et remarqué22 —

un écho de sa pensée, de son style et de sa théologie. On peut voir en lui un
digne continuateur de Calvin, lecteur et commentateur de l'Ecriture.

Dans une prédication parue en 1712, avec comme titre Le silence du fidèle
affligé, Turrettini commente le Psaume 39 (Ps 39,10) «Je me suis tû et je n'ai
pas ouvert la bouche, parce que c'est toi qui l'as fait.» Ce sermon, prononcé
primitivement à l'occasion de circonstances familiales douloureuses, invite le

fidèle à se taire au sein de la souffrance pour recevoir de Dieu lui-même la

punition, l'épreuve, l'avertissement, la consolation...
L'autre texte fait écho à la Révocation de l'Edit de Nantes et date du 24 juin

1686, il a pour thème Les rebelles à l'interdit, ou les malheurs de ceux qui
s'endurcissent à la voix des jugements de Dieu, et se fonde sur une déclaration
de Sophonie (3,6-8)23. Turrettini évoque la grande détresse des protestants de

France et adjure ses auditeurs de Genève de ne pas rester sourds aux appels

que Dieu leur adresse par les événements qui ont précédé et suivi la
Révocation. Ces pages ne manquent ni de vigueur, ni de passion; elles sont remar-

22 M. Turrettini fut convoqué par le Conseil à la suite d'une prédication sur Eph 3,12
qui déplut et fut surtout jugée inopportune («il auroit pu reserver à un autre temps le

choix de ce texte... Le Conseil vouloit bien oublier», mais «que la memoire en demeu-
rast à la postérité») (R. Stauffenegger, op. cit., p. 404), incident que M. Turrettini
rapporte dans son Journal (p. 71 ss) : le prédicateur avait insisté sur la liberté du ministre,
en rappelant que celui-ci était la bouche de Dieu et du peuple. «J'exagérai la liberté de

parler des Ministres qui ne doivent être retenus par aucune considération mondaine, de
crainte ou de complaisance (et de citer l'exemple de Natan reprenant David : « Eh quoi
David péchera-t-il et Natan ne dira-t-il mot?»), le premier Syndic, présent au prêche,
s'estima offusqué et rapporta les paroles du prédicateur qui fut accusé devant le Conseil
de bravade, voire de rebellion. L'affaire s'envenima, la Compagnie s'en mêla et prit la
défense de l'un des siens... Finalement M. Turrettini qui avait été suspendu pour trois
mois fut rétabli dans son ministère.

23 Sermon publié à Genève en 1687. Les citations qui suivent sont tirées principalement

des p. 66ss; 74s; 115.



382 ROBERT MARTIN-ACHARD

quablement construites et leur éloquence nous touche aujourd'hui encore. Le
prédicateur dépeint d'abord la misère de ses frères en France:

«(Le Seigneur) a rompu son alliance: Il a retiré toutes les marques de sa

faveur: Il a permis que sa vérité ait esté opprimée... On a vu tous les Pasteurs

d'un grand Royaume exilez en même temps, & tous leur troupeaus par
consequent réduits tout d'un coup a la cruelle famine de la parole de Dieu, &
une infinité de personnes contraintes de tout abandonner, pour aller chercher
dans des lieus éloignez, au travers de plusieurs dangers, la pâture de vie qu'on
venoit de leur ôter... Presque tous ceux qui composoient ces pauvres Eglises

ont esté, ou exposez au trenchant de l'espée, ou réduits à mourir de faim dans
des cavernes & dans des bois, ou traînez dans une dure captivité. Femmes,
Filles, Enfans, leunes gens, Vieillards, tout est captif, à la reserve de quelque
petite poignée de gens qui pour se dérober à la fureur de l'ennemi, se sont
retirez dans les fentes des rochers, dans des lieux inaccessibles, où ils gémissent

continuellement... ne sachant comment ils pourront échaper...»
Se tournant vers ses paroissiens, après cette longue description, Turrettini

s'écrie: «Mais quel fruit ont produit tous ces châtiments? Ah Seigneur! tu les

as frapez, mais ils n'en n'ont point senti de douleur. Tu nous a frapez en la

personne de nos frères & en la nôtre, mais nous n'en n'avons point reçu
instruction. Il sembloit bien d'abord qu'on s'estoit réveillé: Plusieurs parois-
soient même touchez. On a versé quelques larmes, & on a témoigné quelque
humiliation. Quelques uns en ont pris occasion de venir plus souvent au
prêche & aux prières. Mais a-t-on échangé pour tout cela de conduite? Chacun
a il renoncé à son mauvais train & à ses infames commerces... lamais nôtre
ville nefut plus riche, & jamais elle nefut plus corrompue. Les biens dont Dieu
nous a comblez, au lieu de nous amener à lui, nous en ont malheureusement
détourné. L'aise l'abondance & la prospérité n'ont servi qu'à nous corrompre
comme Sodome. Elles ont produit l'orgueil, l'Insolence, l'attachement au monde,

la gourmandise, la luxure & mille autres péchez... lamais Dieu ne nous
parla si haut par ses graces & par ses jugemens, & jamais nous nefumes plus
sourds à sa voix...»

Turrettini interpelle alors successivement les magistrats, les pasteurs, les

médecins, les marchands, les artisans, les pères et mères de famille... et,

évoquant les multiples avertissements qui ont été adressés aux fidèles («Combien

de fois cette chaire n'a-t-elle pas tonné, contre ces impies qui abusent du

nom de Dieu...?»), il presse ses contemporains de revenir au Seigneur:

«Pourquoy tardez vous à vous convertir au Seigneur? Tout vous y doit
engager aujourd'hui, les graces de Dieu, ses jugemens dans le monde, ses

chatimens sur vos frères, sa visitation sur vous, le repos de votre conscience, &
l'interest de votre salut. Apprenez donc aujourdhuy à craindre Dieu; Recevez

instruction; Et ayez désormais autant de zélé pour son service, que vous
souhaitez d'écarter ses jugemens, & de vous concerver la jouissance de ses

graces...»



APERÇUS SUR L'ENSEIGNEMENT DE L'ANCIEN TESTAMENT 383

Cet extraordinaire sermon s'inscrit dans la ligne de la tradition réformée, il
fait même écho à la voix des prophètes d'Israël, prolongeant jusqu'au XVIIe
siècle l'intervention d'un Sophonie ou d'un Amos24.

En / 784 la chaire de Langues orientales est occupée par Jean-Louis De

Roches, qui descend d'une famille du Jura, réfugiée à Genève et bourgeoise de

la Cité depuis 1555. Son père savait suffisamment l'hébreu pour participer à la

revision de «la Bible de Genève». Né en 1745, De Roches fut nommé
professeur en 1773, il enseigna jusqu'à sa mort, en 1815. On ne sait comment il
vécut les événements importants qui se succédèrent durant cette période tant
à Genève qu'en Europe : la fin de l'Ancien Régime, la Terreur et l'annexion de

la cité de Calvin, la Restauration après quinze ans d'occupation française,
suivie de l'entrée de Genève dans la Confédération... Il a peu publié, diverses

activités, comme celle de «principal du Collège» lui prenant sans doute un
temps important; des documents officiels le mentionnent ici et là: il est «le

citoyen Déroches» qui fait partie avec trois autres collègues de l'Auditoire de

Théologie, selon un rapport de 1798 ; un décret impérial du 11 décembre 1808

le désigne comme «M. De Roches, professeur de Langues orientales sacrées»
à la Faculté de théologie réformée qui comprend alors cinq chaires; en 1812 il
est nommé membre du Conseil Académique de Genève25...

La Compagnie des Pasteurs a conservé divers manuscrits de Jean-Louis De
Roches, qui sont déposés à la Bibliothèque Publique et Universitaire de

Genève. Notons une Grammatica Hebraica, datée de 1813, et accompagnée
d'un cahier de notes sur le cours d'hébreu fait par Mr. Déroches en 1802, ayant
appartenu à J.-J. Caton Chenevière, le célèbre théologien du XIXe siècle (Ms.
Comp. Past. 353). De Roches a laissé des commentaires, en latin, sur des livres
de l'Ancien Testament (un gros volume de 526 pp. sur la Genèse (Ms. Comp.
Past. 346) des études partielles sur l'Exode (Ms. Comp. Past. 347), sur les Petits
Prophètes (Ms. Comp. Past. 348), sur les Psaumes (Ms. Comp. Past. 350)...), et
des Dissertationes de Veteris Testamenti Libris, qui sont les cours qu'il a

donnés durant les années 1776-1790: il y traite des livres canoniques, des

apocryphes, du texte hébreu et des versions anciennes, ou encore des auteurs

24 Est-ce pour cette raison que dans «les fielleux portraits de M. de Pontverre, curé de

Confignon,... Michel de Turretin» est qualifié ainsi: «pour qui il n'y a que'damnation
et mort'»? (selon R. Stauffenegger, op. cit.. p. 292s.).

25 D'après H. Heyer, L'Eglise de Genève 1535-1909. Genève, p. 453. Cu.
Borgeaud, op. cit. tome 1, p. 560 cf. aussi, tome 2. p. 33; 112; 128; 141s (où il est question
des fonctions absorbantes du Principal du Collège), mentionne brièvement sa nomination

et son long enseignement ; sur la situation difficile de la faculté de théologie au début
du XIXe siècle, cf. du même auteur, tome 3. p. 43ss. J.-L. De Roches ne connut pas la
crise suscitée par le Réveil.



384 ROBERT MARTIN-ACHARD

juifs (Josephe, Philon, les rabbins), du Nouveau Testament... (Ms. Comp.
Past. 336-377 ; 338ss; etc.). Ces documents montrent l'ampleur des travaux de

De Roches et le sérieux de l'enseignement qu'il a donné à ses étudiants
pendant de longues années26.

On remarquera que deux domaines semblent avoir particulièrement retenu
son attention : ceux de l'histoire de la formation de l'Ancien Testament et de sa

transmission autrement dit les questions du canon et du texte qui, en cette
période de controverses doctrinales avec les catholiques, jouent un rôle
prépondérant. Il importe que sur ces points qui mettent enjeu le contenu même
de la Révélation biblique et sa «fiabilité» les futurs pasteurs de Genève aient
des vues précises.

Parmi d'autres textes de De Roches, signalons la lettre qu'il adresse le
3 novembre 1804 à Mr. J. A. De Luc (Ms. 2463), où il aborde un problème,
celui de la composition du Pentateuque, qui sera abondamment discuté, et

souvent avec passion, tout au long du XIXe siècle et jusqu'à aujourd'hui. De
Roches félicite d'abord son interlocuteur de la brillante défense de la Révélation

qu'il vient d'écrire et il s'en prend à la science allemande à cette occasion.

«Et certes on ne saurait opposer... de trop fortes digues au torrent
Exégétique qui gagne de proche en proche l'Allemagne entière. Cette déplorable

manie de tout simplifier dans le Christianisme l'appauvrit, l'exténue, le

dessèche au point de n'y plus laisser ni moelle, ni nerfs...»
Mais si De Roches se réjouit de la lutte menée par De Luc «contre les

défenseurs du nouveau système», il ne peut le suivre dans son affirmation que
«le Pentateuque est en entier l'ouvrage de Moïse». Sans mettre en doute
«l'autorité de foi que doit avoir un Livre auquel dans sa totalité et sans
restriction aucune Notre Seigneur apposa le sceau de son témoignage», De
Roches fait remarquer que la Genèse emploie deux termes distincts pour
désigner Dieu, il en conclut, avec J. Astruc27, que le texte biblique n'a pas
qu'un auteur ou mieux que Moïse s'est servi de divers documents pour
composer son œuvre. «Ces inductions critiques», écrit-il, — c'est-à-dire les

emplois alternatifs de Jehovah et d'Elohim pour nommer Dieu dans le
premier livre de la Bible et jusqu'en Exode 2 — le conduisent à suivre «ceux qui
présument que Moïse avait entre les mains des Mémoires anciens contenant

26 Signalons encore d'autres documents relevant de De Roches, ainsi un «Recueil de
textes de l'Ecriture Sainte», prêches durant les années 1758-1762; des «Analyses de

sermons» faits à Genève entre 1762 et 1767 (Ms. Comp. Past. 333-334); une sorte de
catéchisme, intitulé «Thèmes de piété», Genève, 1759 (Ms. Moroy41/5), dans lequel on
relèvera la réponse pertinente à la question, posée le 20.8.1757, «Comment devons-
nous lire l'Ecriture?»: en se dépouillant de tout préjugé, en tenant compte du génie des

Orientaux, en situant le passage biblique dans son contexte historique (au sens large). On
retrouve ici les principes exégétiques de Calvin.

27 Jean Astruc, Conjectures sur les mémoires originaux dont il paroit que Moyse
s'est servi pour composer le Livre de la Genèse. A vec des Remarques, qui appuient ou qui
éclairassent ces conjectures, Bruxelles 1753.



APERÇUS SUR L'ENSEIGNEMENT DE L'ANCIEN TESTAMENT 385

l'histoire de ses Ancêtres depuis la Création du monde; et que pour ne rien
perdre de ces Mémoires il les a partagés par fragments, suivant les faits qui y
étaient racontés, qu'il a rassemblé ces fragments les uns à la suite des autres, et

que c'est de cet assemblage que le livre de la Genèse a été formé. Mais je le

répète; cette portion du Pentateuque a été plus d'une fois citée par le Sauveur
comme faisant autorité parmi les Juifs et devant être envisagée du même œil

par ses disciples: C'en est assez pour que je la regarde, tout au moins, comme
une collection, un raprochement de Mémoires dans le choix desquels Moïsefut
dirigé par l'Esprit de Dieu. »

Il est intéressant de constater, dans cet échange épistolaire, le début, encore
timide, de la critique du Pentateuque et le double souci de De Roches, qu'on
relève chez de nombreux auteurs aujourd'hui encore: donner une explication
cohérente à un fait attesté par le texte biblique lui-même, et en même temps ne
rien enlever à l'autorité sacrée de l'Ecriture1*.

En 1884, le professeur d'hébreu et d'exégèse de l'Ancien Testament s'appelle

Louis Segond. La faculté compte à l'époque un petit nombre d'étudiants
— il est vrai qu'il existe au même moment à Genève un lieu où les futurs
pasteurs peuvent se former, l'Ecole, devenue la Faculté de théologie évangélique

— : au semestre d'hiver 1884/85 elle comprend dix inscrits, dont sept
Français, et douze au semestre d'été 188529.

L'œuvre fondamentale de Louis Segond, l'œuvre de sa vie, est sa traduction
de l'Ancien Testament, achevée en 1871, publiée en 1874, et complétée par
celle du Nouveau Testament, qui parut en 1880; ce fut l'origine de la version
appelée «la Bible Segond» dans certains milieux ecclésiastiques. Celle-ci fut
largement diffusée, maintes fois rééditée et revisée, et si elle suscita parfois
quelques controverses, elle est considérée aujourd'hui encore par des

mouvements fondamentalistes comme la Parole même de Dieu. Les Sociétés

Bibliques contribuèrent à sa propagation dans le monde, elle accompagna
ainsi la Mission dans ses développements en Afrique et en Oceanie. L'Alliance
Biblique Universelle, en même temps qu'elle patronnait le projet d'une «Tra-

28 Cu. Borgeaud. op. cit. tome 2, p. 203ss, signale deux anecdotes sur De Roches; ce

serait lui qui serait «l'inventeur» du terme vaccine, qui a donné vaccin, vaccination,
vacciner, et a heureusement remplacé l'expression «petite vérole des vaches» utilisée
jusqu'alors. De Roches arrivant à la fin de sa vie aurait fait une démarche pour que son
fils, médecin, soit nommé professeur, afin, écrit-il, de «partager avec Messieurs Boissier.

Picot, Le Fort et Necker la satisfaction qu'ils ont eue de compter leur fils parmi leurs
collègues.» Cette requête fut ajournée... d'une année!

29 Sur L Segond cf. Ch. Borgeaud, op. cit. tome 3, annexes, p. 17ss; F. Chaponnière,

Pasteurs et laïques de l'Eglise de Genève au XIXe siècle (Seize notices biographiques).

Genève, 1899, p. 132-176.



386 ROBERT MARTIN-ACHARD

duction Œcuménique de la Bible», en langue française, et permettait les

éditions successives de la TOB (NT en 1972 ; AT en 1975 ; Bible en un volume,
en 1976), prépara une revision de la Bible Segond, basée sur le texte de 1910,

qui parut en 1977 sous le nom de «Bible de la Colombe»; c'est ainsi que le

travail plus que centenaire de L. Second continue à porter du fruit.
Né en 1810, d'un père français et catholique et d'une mère genevoise et

protestante, L. Segond entra en 1830 à la faculté de théologie de Genève; son
intérêt pour l'Ancien Testament se manifesta à l'occasion d'un concours
organisé par la Compagnie des Pasteurs, dont le sujet était : « Recherches sur le

dogme de l'immortalité de l'âme chez les Hébreux» qui fut couronné. Segond

poursuivit ses études à Strasbourg, où il obtint successivement les titres de

bachelier, avec une étude critique sur le livre de Ruth (1834), de licencié, avec
deux thèses, l'une sur l'Ecclesiaste et l'autre sur De voce Scheol et notione Orci
apud Hebraeos (1835), et de docteur en théologie, avec un mémoire sur le

problème de l'inspiration des auteurs et des écrits du Nouveau Testament
(1836). Il revint à Genève après un bref séjour en Allemagne et y déploya une
grande activité dans des domaines variés, il donna notamment des cours
libres en langue hébraïque (1838), sur la Genèse (1839/40)30.

Devenu Genevois en 1839, il fut nommé pasteur à Chêne, charge qu'il
occupa avec beaucoup de zèle jusqu'en 1864, tout en travaillant avec passion
l'Ancien Testament qu'il espérait enseigner un jour à l'Université; il assuma

avec compétence notamment des responsabilités en catéchétique (1865-
1873). En 1841 il publia un «Traité élémentaire des accents hébreux» qui
témoignait de ses dons pédagogiques ; il fit paraître en 1856 sa «Géographie de

la Terre Sainte» qu'il destinait aux écoles et aux familles; il édita par la suite
des «Récits bibliques à l'usage de la jeunesse» (AT en 1862; NT en 1883) et

une «Chrestomathie biblique», choix de morceaux de l'Ancien Testament, en
1864 : toutes ces publications attestent une des préoccupations dominantes de

L. Segond: mettre l'essentiel du message biblique, et notamment l'Ancien
Testament à la portée des enfants, des jeunes, des adultes, dans une langue
simple et claire.

Mais L. Segond se sentait appelé à une autre tâche, il avait le goût de

l'enseignement; ses étudiants l'ont constaté. «Quel professeur!, écrit l'un
d'entre eux,... il disait en une langue sobre et pure exactement ce qu'il fallait
dire pour être compris: pas un mot de trop, mais pas un mot qui manquât31.»
Ce n'est cependant qu'à partir de 1858 que la Compagnie lui confia une

10 Les travaux de L. Segond dès le début de ses études font bien augurer de sa carrière,
il y révèle son esprit méthodique et nuancé. Dans son travail sur Ruth, il estime que
shahat ne signifie pas «la corruption» et que le Ps 16,10 ne prophétise donc pas la

résurrection, il affirme aussi que : « Moyse n'a point enseigné aux Hébreux l'immortalité
de l'âme.» Sur les positions de L. Segond à l'égard de l'origine et de la composition des

livres bibliques, cf. F. Chaponnière, op. cit., p. 156ss.
31 F. Chaponnière, op. cit. p. 155ss.



APERÇUS SUR L'ENSEIGNEMENT DE L'ANCIEN TESTAMENT 387

suppléance, à côté du titulaire, D. Munier, dont la charge se prolongea
jusqu'en 1872; il donna alors des cours très appréciés d'archéologie biblique et
d'introduction à l'Ancien Testament. Il n'eut la responsabilité complète de la
chaire d'Ancien Testament qu'en 1872 et la conserva presque jusqu'en 1885,
l'année de sa mort.

Les travaux et les publications de L. Segond révèlent que le champ des

études vétérotestamentaires commence à s'étendre au cours du XIXe siècle,

en partie grâce aux progrès encore restreints de l'archéologie du Proche-
Orient. Les préoccupations dominantes des biblistes sont dès lors d'ordre
historique, géographique et littéraire plutôt que dogmatique: l'Ancien Testament

n'est plus en premier lieu l'enjeu de controverses confessionnelles, il
rend compte défaits qu'il s'agit de reconstituer, il se réfère à des lieux que l'on
doit visiter, il contient des œuvres qu'il faut analyser... L'époque où L. Segond
enseigne marque un tournant dans la manière d'aborder les textes bibliques; à

sa manière, qui reste prudente, l'œuvre du professeur genevois témoigne de ce

changement.
Offrir une traduction française de l'Ancien Testament et même de la Bible

entière aux fidèles comme aux hommes cultivés de son temps, qui sache

«concilier... la fidélité avec la clarté, se préoccuper des nécessités de l'exégèse,
des exigences du goût et des besoins de l'édification32 » a été sans doute le vœu
le plus cher du professeur de Genève; il fit paraître à cette intention une
version nouvelle du livre d'Esaïe en 1866, avec une introduction et des notes.
Cet objectifde L. Segond coïncida avec le projet de la Compagnie des Pasteurs
de présenter une revision ou une refonte complète de la traduction française
de l'Ecriture, adaptée à son époque, à partir des langues originales.

On pensa tout naturellement pour l'Ancien Testament à L. Segond, qui
avait déjà fait ses preuves; un contrat fut signé en février 1865, selon lequel
«Segond s'engageait à livrer son manuscrit dans le terme de six années (prenant

fin le 31 décembre 1870), et à justifier, chaque année, de l'achèvement de
la sixième partie du travail.» Le futur professeur d'Ancien Testament se mit
aussitôt au travail, avec la méthode et la rigueur qui le caractérisaient; il
«répartit d'emblée sa besogne sur six années de trois cents jours chacune, et

s'assujettit d'avance, pour chaque jour ouvrable, à un chiffre déterminé
d'heures de traduction ou de versets traduits», relève à ce sujet F. Chaponnière,

qui ajoute: «Il ne traçait jamais une phrase sans en avoir consciencieu-

32 Ce sont les termes utilisés lors d'un rapport sur la traduction de L. Segond,
présenté au synode de Nantes, signé en particulier par Ad. Monod; H. Vuilleumier
déclare de son côté «Nous avons entendu dire à plus d'un lecteur de la Bible que c'est
Segond qui leur a révélé les beautés et les richesses renfermées dans l'Ancien
Testament», d'après F. Chaponnière, op. cit., p. 168s, qui signale aussi l'opposition
des milieux ultra-conservateurs à cette traduction, ainsi qu'en témoigne l'écrit de
G.-Ad. Krüger, Remarques sur la Version de la Bible de M. L. Segond. Paris, 1881, qui
lui vaut une réponse des professeurs de Lausanne, L. Gautier et P. Chapuis, La
Traduction de la Bible de Segond, Lausanne, 1882, (ibid., p. 170ss.).



388 ROBERT MARTIN-ACHARD

sèment pesé tous les mots, mais ce qu'il avait une fois écrit... était écrit pour
toujours, et aucune force humaine n'aurait pu l'en faire revenir33.»

En janvier 1871, la Compagnie apprit que L. Segond avait remis sa

traduction à la commission chargée de l'examiner; un an plus tard, elle décidait
de la faire imprimer. L'Ancien Testament parut en 1874; on lui adjoignit le

Nouveau Testament, traduit par H. Oltramare, puis, pour répondre aux vœux
de certains, par L. Segond lui-même, une version, selon F. Chaponnière,
«préparée à la hâte, et surtout en vue des nécessités du culte public et des

besoins du peuple chrétien... qui porte moins l'empreinte d'une étude approfondie

et d'une entière possession du sujet34.»
L. Segond a légué à la Compagnie des pasteurs le manuscrit original de sa

traduction de l'Ancien Testament, le 24 février 1873 (Ms. Cours univ. 446-451

et 458-460). Il s'agit de documents impeccablement présentés, dont on ne lit
pas la note finale sans une profonde émotion. Après la traduction de Malachie,
dernier livre de l'Ancien Testament, L. Segond a écrit ceci:

«Fin. Gloire à Dieu 23.212 versets. Fini le dimanche 4 décembre 1870, à

six heures et seize minutes du soir, après six années d'un travail assidu mais

rempli de joie.» Vient alors une citation en hébreu: «Ne m'abandonne pas, ô

Dieu, même dans la blanche vieillesse, afin que j'annonce ta force à la
génération présente.» (Ps 71, 18), etL. Segond ajoute: «Dieu m'a exaucé. Gloire à

Lui Seul.» (Ms. Cours Univ. 446, p. 118) «Louis Segond, conclut Ch.
Borgeaud, avait eu la grande satisfaction du savant modeste et consciencieux,
celle d'achever complètement l'œuvre qui avait été le but de ses perpétuels
efforts et de sa vie entière35.»

En 1984 le professeur d'Ancien Testament, grâce à l'extraordinaire essor de

l'archéologie proche-orientale, est en dialogue constant avec les sciences

humaines et tout spécialement avec celles qui sont intéressées à la redécouverte

des civilisations antiques du Proche-Orient. Il profite ainsi d'un
mouvement qui ne faisait que s'esquisser au temps de L. Segond; il travaille en

liaison avec le Centre d'Etudes du Proche-Orient Ancien (C.E.P.O.A.), dont
l'un des fondateurs, G. Nagel, occupa la chaire d'Ancien Testament de 1937 à

1956.

Mais il est un autre dialogue que le titulaire de cet enseignement n'a pas le

droit de négliger, celui qu'il doit entretenir avec chacune des disciplines de la

faculté de théologie (sciences bibliques, historiques, systématiques et pratiques)

pour répondre avec elles à la question qui se pose depuis vingt siècles à

chaque génération, celle de la place et de la raison d'être de l'Ancien Testament
dans le message et la vie de l'Eglise.

" F. Chaponnière, op. cit. p. 165s.
34 F. Chaponnière, ibid. p. 169ss.
35 Ch. Borgeaud, op. cit. Tome 3, Annexes, p. 19.


	Aperçus sur l'enseignement de l'ancien testament à l'académie et à l'université de Genève

