Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 36 (1986)

Heft: 3

Vereinsnachrichten: Institut d'histoire de la réformation 8e rapport d'activité 1983-1985

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 118 (1986), P. 307-319

INSTITUT D’HISTOIRE DE LA REFORMATION
8° RAPPORT D’ACTIVITE 1983-1985*

I. TRAVAUX SCIENTIFIQUES

A) Collaboration a des séries
1. Martini Buceri Opera

Le Florilege patristique (éd. P. Fraenkel) et le Commentaire sur [’Evangile
de Jean (éd. 1. Backus) sont en cours d’impression. Le « Mémoire nicodémite»
ca. 1541 (éd. P. Fraenkel) est terminé et sera soumis au Comité directeur de la
série aprés une relecture du dactylogramme.

2. Bibliotheca disidentium

Le tome 6 de cette série, patronnée par le GRENEP de Strasbourg et éditée
par A. Séguenny en collaboration avec I. Backus et J. Rott, est actuellement
sous presse. Il comporte les contributions de divers auteurs sur V. Crautwald,
S. Salminger, J. Kalenec et A. Fischer. Mario Turchetti est en train de préparer
une contribution sur C. S. Curione pour un des volumes ultérieurs.

3. Corpus Catholicorum

Pierre Fraenkel a commencé des recherches bibliographiques en vue d’une
édition critique de I’Assertio septem sacramentoruim d’Henri VIIL

4, Opera Erasmi (Corpus d’Amsterdam)
I. Backus a commencé 1’édition critique des Paraphrases in quatuor Evan-
gelia.

B) Travaux individuels

1. Edition des cours de Théodore de Béze (P. Fraenkel et L. Perrottet).
L’édition des cours et des théses sur les Epitres aux Romains et aux Hébreux
1564-1566 est en train d’étre collationnée. Le dactylogramme sera prét pour
I'impression dans quelques mois.

2. Traductions latines (12¢-16¢ siécle) des @uvres de S. Basile, de S. Jean
Damascene et de Justin Martyr. Cette monographie (I. Backus) est en voie
d’achévement et devra étre préte pour I'impression en automne 1986. Elle sera
soumise comme thése d’habilitation a I’'Université de Berne.

3. Bibliographie des euvres de Frangois Lambert d’Avignon (1486-1530),
entreprise par R. Bodenmann en été 1984, est préte pour I'impression.

* Cf. les rapports précédents, Revue de Théologie et de Philosophie, 3¢ série. 22
(1972), p.42-50:23(1973), p. 436-443:26(1976), p. 218-225; 27 (1977), p. 333-340; 112
(1980), p. 183-187: 114 (1982). p. 171-177; 116 (1984), p. 153-165.



308 INSTITUT D'HISTOIRE DE LA REFORMATION

4. L’Eschole des bestes. M. Droin poursuit ses recherches sur ce poéme ano-
nyme de 600 vers (Geneéve 1609).

5. Une lettre oubliée de Beatus Rhenanus: sa préface a la liturgie de S. Jean
Chrysostome, éd. par P. Fraenkel. (dactylogramme achev¢, destiné a étre
publi¢ dans une revue).

C) Publications
Collectives:

I. BACKUS, H. J. DE JONGE, P. FRAENKEL, L. PERROTTET : Texte, translation
and exegesis of Hbr. 9, 1516-99 in: Journal of Medieval and Renaissance
Studies 14 (Spring 1984), 77-119.

Individuelles :

P. FRAENKEL: «Le schéma, I'image et la cible. Luther vu par ses adver-
saires romains» in: Luther et la réforme allemande dans une perspective
wecumenique [= Les ¢tudes théologiques de Chambeésy t. 3], Geneve 1983,
339-363.

Le méme: Le débat entre Martin Chemnitz et Robert Bellarmin sur les
livres deutérocanoniques et la place du «Siracide» in: Le Canon de I’Ancien
Testament, sa formation et son histoire, éd. J. D. Kaestli et O. Wermelinger,
Genéve 1984, 283-304.

Le méme: Trois passages de «'Institution» de 1543 et leurs rapports avec
les colloques interconfessionnels de 1540-51 in: Calvinus ecclesiae Genevensis
custos. Die Referate des Congres international de recherches calviniennes,
Francfort et Berne 1984, 149-156.

I. BACKUS: L’Exode 20, 3-4 et l'interdiction des images. L'emploi de la
tradition patristique par Zwingli et par Calvin in: Nos monuments d’art et
d’histoire 1984: 3, 319-322.

La méme: La survie des «Artes» de Raymond Lull au 16¢ siécle: le traite-
ment des prédicats absolus dans les Commentaires d’Agrippa (ca. 1510) et de
Valerius (1589) in: Archiv fiir Geschichte der Philosophie 66:3 (1984), 281-
293.

M. TurcHETTI: Concordia o tolleranza? F. Bauduin (1520-1673) e i
Moyenneurs, Milano (Angeli), Genéve (Droz) 1984.

D) Editions du Musée historique de la Réformation (sous la direction d’A.
Dufour).

Le t. 11 (1570) de la Correspondance de Théodore de Beze fut publié en
automne 1983. Le t. 12 sera mis sous presse en automne 1985. Le t. 7 des
Registres de la Compagnie des Pasteurs 1595-1599 est prét pour I'impression.
Le t. 8 de la méme série couvrant les années 1600-1603 est en voie d’ache-
vement.



8¢ RAPPORT D’ACTIVITE 309

II. DOCTORANTS, SUJETS DE THESE, SOUTENANCES

a) En préparation: E. Adamakis, Cyrille Lucar et la théologie occidentale
(doctorat de 3¢ cycle a Paris, Sorbonne).

Arthur-Louis Hofer, Edition critique de la « Determinatio» de la Sorbonne
commentée par Guillaume Farel (en vue d’un diplédme en théologie, Gene-
ve).

b) Soutenance: 9 février 1985: Jean-Blaise Fellay, Théodore de Béze, exégéte:
texte, traduction et commentaire de I'Epitre aux Romains (doctorat en
théologie, Geneve).

31 mai 1985: Carlos Capo, La traduction de la Bible (1569) par Cassiodore
da Reina (mémoire de licence en théologie, Genéve).

[II. COLLOQUES
Octobre 1983-Juillet 1985

1. Collogues ordinaires

31 octobre 1983: Théodore de Beze, lecteur du De servo arbitrio de Luther
(L. Perrottet, P. Fraenkel).

Le cours sur I'Epitre aux Romains que Théodore de Beéze donna en 1564-1565
présente, au ch. 9, quelques analogies probantes avec le De servo arbitrio de Luther.

L’excursus sur la prédestination qui se trouve a la fin de ce ch. 9 se fonde sur la
Summa totius Christianismi et sur 'Ad Castellionis calumnias (Tr. 1, 341 s.) et ne
présente aucune analogie avec la pensée de Luther. Un autre excursus sur la prédesti-
nation, placé entre I'exégése de Rm. 9, 19 et Rm. 9, 24, constitué d’une série de réponses
aux citations scripturaires et aux «argumenta», avances presque tous par Castellion (cf.
Ad Castellionis calumnias) présente quelques similitudes avec le De servo arbitrio: en
réponse a 'argument 6 de Castellion, Béze distingue nettement entre « voluntas mani-
festa», connue par les Ecritures, et « voluntas occulta», qui se confond avec le «decre-
tum Dei» (Cf. les extraits du De servo arbitrio recueillis par Béze, in: Tr. 3, p. 440
ab-441a =W.A. 18, 684-686). En réponse a Mt. 23, 37, texte allégué par Castellion (4d
Castellionis calumnias, Tr. 1, 397) et déja par Erasme (Diatribe, éd. Leclerc, t. 9, col.
1227), Béze répond que le Christ parle ici «ut minister voluntatis Patris, non respiciens
arcanam voluntatem». Cette réponse, proche de celle de Calvin, ad. loc., C. R. 73,
643-644, I’est également de celle de Luther (cf. Tr. 3, p. 44la = W.A_ 18, 688-689).

S’il ne s’agit ci-dessus que de parentés, Béze s'inspire incontestablement du De servo
arbitrio en deux passages au moins de Rm. 9, 1) Rm. 9, 12: Béze rapporte unc objection
d¢ja faite par Erasme (Diatribe, éd. Leclerc, t. 9, col. 1232): « Potest aliquis (=Esali) esse
servus, non tamen reiectus». Comme Luther, (Tr. 3. p. 444b-445a=W.A. |8, 723-724).
Béze répond en citant Gn. 23, 23 («Duo populi ex utero tuo...») et en expliquant que
puisque non sculement Esail, mais aussi sa descendance est rejetée, la parole de Dicu
concerne ici la damnation éternelle et non pas une malédiction temporelle. 2) Rm. 9. 18:
comme Luther (Tr. 3, p. 446ab=W.A. 18, 370). Béze fait remarquer que si on se révolte
contre un Dieu qui endurcit injustement, 1l faut aussi se révolter contre un Dicu qui
sauve ceux qui ne le méritent pas.

[l est remarquable de constater que Béze, dans son cours. a recours au De seivo
arbitrio pour étayer son exégese plutdt que dans les excursus concernant specifiquement
la prédestination. Il serait d’autre part intéressant d’examiner dans quelle mesure Cas-

tellion s’inspire de la Diatribe d’Erasme.
LuC PERROTTET



310 INSTITUT D’HISTOIRE DE LA REFORMATION

Dans la seconde édition des Tractationes theologicae, parue en 1583, Théodore de
Béze a publié des legons sur la prédestination (d’apres les notes d’un étudiant), legons
qu’il ajoutait habituellement a ses cours sur I’Epitre aux Romains. En appendice a ce
texte, Béze publie une anthologie du De servo arbitrio de Luther. L’anthologie parait étre
inspirée par celle que Girolamo Zanchi publia en 1563 parmi les Miscellanea qui se
rapportent a sa querelle sur la prédestination (ainsi que I’eucharistie et les images) avec
J. Marbach, a Strasbourg en 1561. Elle répond peut-étre aussi a la reprise de cette
querelle sous forme littéraire par Jean Sturm dans ses Antipappi, et plus certainement a
la Formule de la Concorde (1578) dont les condamnations semblent viser plus parti-
culierement la Summa totius christianismi. 1’anthologie sera réutilisée en 1586 en
appendice a la mise au point des Actes de Montbéliard. Elle consiste, pour I’essentiel, de
textes tires du milieu de 'ouvrage, éliminant ainsi les débats de Luther avec Erasme sur
I'importance du sujet, la préparation de ’homme a la grace, les mérites, la doctrine des
Peres, ainsi que des détails exégétiques: Béze vise un public luthérien (qu’il accuse de
trahir Luther). Certains textes sont abrégeés, d’autres sont «téléscopés» sans que les
omissions soient signalées. Si grand nombre de ces interventions sont purement tech-
niques, d’autres visent a présenter un Luther plus proche de Béze: insistance sur la gloire
divine, sur la volonté de Dieu, diminution ou méme élimination du role des moyens de
grace et des signa (en particulier dans les passages qui concernent I’endurcissement du
Pharaon). Certains passages sont discrétement paraphrasés par Béze, ce qui suggére
qu’en plus de la visée polémique, ’'anthologie représente un travail d’appropriation. Elle
montre en outre de deux maniéres que, tout comme au XX siécle encore, I'ceuvre de
Luther pouvait se lire comme un traité sur 'incapacité de I’homme de choisir lui-méme
son salut — et comme un traité de la prédestination.

PIERRE FRAENKEL

28 novembre 1983: Le langage biblique d’aprés Flacius Illyricus (R. Waswo, Gene-
ve).

16 janvier 1984: La conception du péché chez Bellarmin (C. Maxcey, Loyola Uni-
versity, Chicago).

13 février 1984 : La cause du péché dansla doctrine de Bellarmin (C. Maxcey, Loyola
University, Chicago).

19 mars 1984: Iohannes Dietenberger et sa conception des bonnes ceuvres (C.
Maxcey, Loyola University, Chicago).

5 novembre 1984: Zwingli et Cajetan: Ste céne et eucharistie (B. Decorvet, Lau-
sanne).

10 décembre 1984: Jean Damascéne traduit par Lefévre d’Etaples et commenté par
J. Clichtove (I. Backus, P. Fraenkel, A.-L. Hofer. — L’exposé de 1. Backus fera ’objet
d’une publication a part).

Influence de Gabriel Biel (1425-1495) sur le commentaire de Clichtove (1472-
1543)?

Gabriel BIEL, reprenant le commentaire ’OCCAM (12707-13497) sur les senten-
ces, est I'auteur d’un Collectorium circa quattuor libros Sententiarum publié notamment
a Tubingue (1501), Bale (1508, 1512), Paris (1514), Lyon (1514, 1519, 1527, 1532). A-t-il
influencé Josse CLICHTOVE commentateur du De orthodoxa fide liber de JEAN DE
DAMAS (675-7497).

Dans la distinction 25 du livre II de son Collectorium, question unique Utrum
liberum arbitrium sit aliquid a ratione et voluntate distinctum, BIEL cite DAMASCENE
trois fois, ce qui est peu par rapport aux dizaines de références a d’autres auteurs.



8¢ RAPPORT D’ACTIVITE 311

1. Les citations de DAMASCENE trouvées dans BIEL. La premiére, la plus longue.
se trouve vers la fin des notabilia sur le libre-arbitre d’aprés les philosophes, en fait
ARISTOTE scul! A partir de trois distinctions d’Aristote (principe actif dans la nature
et intellect; agent conformément a un projet et pas conformément a un projet; pouvoir
actif rationnel et irrationnel), BIEL tire conclusions et corollaires pour affirmer que
Damascene comprend la liberté dans le méme sens quand il dit: « Ce qui arrive dépend
de nous ou ne dépend pas de nous. Dépend de noits ce dont nous avons le libre-arbitre de
faire et de ne pas faive. Et simplement dépend de nous ce qui a pour conséguence louange,
blame et loi. Or, principalement dépendent de nous les wuvres au sujet desquelles nous
tenons conseil. Or, il v a conseil pour les choses également contingentes » (Cf, DAMAS-
CENE IL, c. 26).

La deuxiéme citation arrive dans les notabilia sur le libre-arbitre d’aprés les théo-
logiens, mais dans un contexte philosophique, a propos de la liberté contingente [... Pour
ce gue nous ne pouvons pas éviter, il v a pour nous ni meérite ni démerite. Et ainsi
interpréte DAMASCENE quand il refuse le libre-arbitre aux étres sans raison, parce
qu’«ils sont plus guides qu'ils ne guident » (éd. Riickert, 11, 25, D 5-8). BIEL a laiss¢ de
coté I'expression par la nature apres guidés de la traduction de BURGUNDIO.

La troisiéme citation, dans le dubium 2 ou BIEL répond d’aprés OCCAM et GRE-
GOIRE DE RIMINI a la question Peut-il étre suffisaniment prouvé que la volonté est
libre?, est une traduction plus libre encore: «... si ’homme ne guidait rien par le libre-
arbitre» ou le laissait de cété, «vain serait tout conseil humain» (ibid., M 11-12,
DAMASCENEII, c. 25). BURGUNDIO a: ...si "honume n'est principe d avcune action,
il a adélibérer sans nécessité. A relever que cette troisieme citation, comme la deuxiéme.
remonte 8 NEMESIUS D’EMESE (IVe-V¢ s.).

Le commentaire de CLICHTOVE relatif a ces trois citations ne remonte pas direc-
tement a BIEL.

2. Un probléme abordé par CLICHTOVE et par BIEL: la multiplication des hom-
mes dans l'état d’innocence. LEFEVRE D’ETAPLES avait traduit DAMASCENE 11, c.
30, §101 milieu: Or, Dieu, qui a la prescience, sachant qu'il [= I'homme] tomberait dans
la transgression et serait soumis a la séduction, fit a partir de celui-ci méme une femme
pour lui étre une aide, une aide certes pour cette propagation qui, apres la transgression,
serait conservation du genre [humain] par remplacement. CLICHTOVE commente:
[...[parce que si Adam était resté dans la droiture de la nature qu'il recut [quand il fut] créé,
et s’il avait obéi a Dieu, le genre humain n’aurait pas dii se multiplier selon la loi de
propagation naturelle PAR L'UNION NUPTIALE [...], mais PAR QUELQUE AUTRE
RAISON, a nous certes inconnue, mais nullement cachée a I'immense sagesse de Dieu.
La double objection biblique, fondée sur les ordres de multiplier pour le premier couple
et de quitter pére et mére pour s’attacher a sa femme, ordres donnés avant la chute, cette
objection est écartée par Clichtove qui cite un passage de DAMASCENE sur la virginité
(IV, ¢.23): [...] ceci, croissez et multipliez, ne signifie pas du tout la multiplication PAR
L'UNION NUPTIALE. Dieu, en effet, pouvait multiplier ce genre [humain] aussi D'UNE
AUTRE MANIERE, s'il avait gardé le commandement pur jusqu'a la fin. Mais Dieu,
sachant qu'ils seraient transgresseurs et devraient étre condamnés a mort, en prenant les
devants, fit un male et une femme et leur ordonna d’augmenter et de se multiplier. Malgré
son affirmation ci-dessus & nous certes inconnue, mais nullement cachée a l'immense
sagesse de Dieu, CLICHTOVE affirme: Parce que, si pour certains animaux menus,
Dieu fit qu’ils recueillent pour eux des petits par la bouche a partir de feuilles et d’herbes
douces, [et] si les abeilles melliféres, privées d’accouplement, élévent des couvains vierges,
n'aurait-il pas pu faire de méme pour les premiers parents, s'ils étaient restés dans
l'intégrité de leur nature qu'ils recurent d’abord?



312 INSTITUT D’HISTOIRE DE LA REFORMATION

Dans son Collectorium 11, distinction 20, art. 2, dubium 2, BIEL soutient une autre
thése: Dans l'état d’innocence, la multiplication des hommes aurait-elle été par com-
mixtion des sexes? On répond selon Uopinion des saints et docteurs qu’ainsi [aurait-elle
été], mais la commixtion elle-méme se serait faite sans délectation déshonorante et
hideuse et I'enfantement sans douleur, non pas cependant avec la chair intacte (K 1-5).
Biel développe son argumentation en quatre points:

1° Autrement, les deux sexes auraient été institués en vain, eux qui ont été institués
par Dieu avant le péché et la femme donnée a ’lhomme comme aide pour la génération
du genre humain. Et le péché ne changea pas les besoins naturels, bien qu'il enleva les
choses désintéressées (K6-8).

2° Les membres de la génération ont été soumis a la raison et a ’entiere domination
de la volonté comme les autres. La délectation aurait été probablement infuse, comme le
veut THOMAS D’AQUIN (S. 7h. 1 q. 98 a. 2 et 3), cependant pas effrénée et hideuse,
mais pure et soumise a la raison. Sans la chute, le mariage [...] aurait consisté seulement
en une fonction, non en un remeéde (K9-15).

3° Le désir non déréglé aurait été suivi d’un enfantement sans douleur (K19-20).

4° Puisque la pénétration des corps entiers est contre nature, elle n’aurait pas pu avoir
lieu. Or, un corps ne pouvait entrer ou sortir, ['utérus étant fermé naturellement. Donc,
était requise nécessairement l'ouverture de la fermeture, selon AUGUSTIN (La cité de
Dieu, X1V, 26ss.). BONAVENTURE répond a ceux qu’émeut I'affirmation d’AUGUS-
TIN: Sans aucune corruption de lintégrité, le mari pénétre le giron de son épouse: dans
I’état d’innocence, il y aurait eu une certaine ouverture de la fermeture, mais non une
passion chargée de peine ni une hideuse délectation, parce que la force générative n’aurait
pas été corrompue ni infectée. BIEL renvoie encore a THOMAS D’AQUIN, I q. 98 a. 2
qui cite lui-méme AUGUSTIN, qu’il convient de lire correctement: Dans ['enfante-
ment, il admet le relachement des visceres, dans la commixtion, il expose que 'ouverture
de la fermeture n’aurait pas été nécessaire, de méme ni en cette mesure qu’elle n’est pas
nécessaire a cause du flux menstruel de sang (K21-40).

On le voit: BIEL ne mentionne pas du tout DAMASCENE dans le développement,
mais cite AUGUSTIN et THOMAS D’AQUIN.

ARTHUR-LouUIS HOFER

28 janvier 1985: Theology and politics of usury in the second half of the 16th century
(N. Jones, Utah State University).

Ever since Weber and Tawney drew scholars’ attention to the links between capi-
talism and reformed religion there has been a predilection on the part of some. such as
Benjamin Nelson, to link the change in the English law on usury to the teachings of
Calvin. English historians, assuming the influence of Calvin on economic thought.
joined it with the interpretation of parliamentary history that assumed the existence of a
powerful Puritan party, pushing to make England a most godly. reformed nation on the
Genevan pattern. No one, unfortunately, has looked carefully at the parliamentary
debates on usury to see if they do indeed contain evidence that Calvin’s theology
inspired what they thought was a liberalization of the English usury law in 1571.

When one does look at the long debate on usury held in the House of Commons, one
finds a theological conflict in full spate, but one does not find evidence of Calvin.
Instead, one discovers a sharp conflict between those who accepted the more traditional
Aquinian position on usury, and those who were influenced by the thought of later
theologians, such as Conrad Summenbhart.

Aquinas had defined usury as being the certain receipt of anything over and above
the principal of aloan, a position that rested on two pillars. One was biblical, taking as its



8¢ RAPPORT D’ACTIVITE 313

texts several Old Testament condemnations of usury (Deut. 23:20-21. Ex. 22:25-6.
Ezek. 22:12. Levit. 5:20-24. Psalms 15:5] and Luke 6:35, “Mutuum date nihil inde
sperantes.” The other pillar was Aristotelian, built on the belief that it was unnatural to
expect money to reproduce itself; ergo usury was unnatural; ergo it was a sin. In
Parliament these ideas were ably argued by conservative, but Protestant, men like Sir
Thomas Wilson, who held that the law of England could not allow any lending at
interest, since God had forbidden it all.

The revisionists disagreed with the Aquinian definition. They saw usury as being a
matter of intent. If the lender forced the borrower to pay interest, preying on his need. it
was sin. If the lender and the borrower were in charity with one another. it was not sinful
to accept interest. Calvin, among others, had agreed with the precept that usury was
“lucrum ex damno alieno™, rather than “lucrum ex mutuo™, but he never drew the
moral drawn by these revisionists. They reasoned that loans at a moderate rate of
interest, which was set by the state, were unlikely to hurt anyone. Therefore not all
lending at interest was wrong:; only lending at excessive rates that arose from unchar-
itable greed. They claimed that Psalm 15 should be read “qui habitabit in tabernaculo
tuo?... qui non dat pecuniam suam ad morsum,” rather than the Vulgate’s *“qui pecu-
niam suam non dedit ad usuram.”The moral was that the law should tolerate a mod-
erate rate of interest which did not “bite”, and should severly punish “biting™ usury.
God could be trusted to judge the secrets of the lenders’ hearts; let the state permit
reasonable interest.

Out of this long debate emerged a bill against usury which was much more conser-
vative than earlier legislation. It punished all usury, as sin and detestable, but made a
distinction between truly vicious rates of over 10%. and lesser rates which were not so
uncharitable. The Aquinians had, with some compromises, carried the day. and when
the bill reached the House of Lords, the bishops there added an amendment which
affirmed the right of the church courts to try usurers according to the Aquinian defi-
nitions of the canon law.

From an analysis of the debate, therefore. it is clear that the changes in the English
usury law made in 1571 were not the product of Calvinist or Puritan influence. They
grew instead out of an intellectual milieu shared by all Europeans, including Calvin,

NORMAN JONES

18 mars 1985: Celio Secondo Curione (1503-69) «dissident religieux entre Huma-
nisme et Réformation» (M. Turchetti).

L’attitude religieuse de Celio Secondo Curione n’est pas aisée a préciser, ni a ’in-
térieur du mouvement réformateur italien, ni dans I'ensemble des confessions officielles
issues de la Réforme. Cependant, il est certain qu’on peut parler, a son sujet, de dissi-
dence religieuse a I’égard de la religion romaine bien entendu (pensons a son Pro vera et
antiqua ecclesiae autoritate), mais aussi par rapport aux divers courants théologiques,
notamment a quelques points importants de la doctrine calvinienne.

Les recherches récentes, surtout celles de Cantimori et Rotondo, restent un point
obligatoire de référence, quoiqu’elles n’aient pas abordé¢ spécifiquement la question de
la pensée religieuse de Curione dans son ensemble (I’article de T. Comba ¢étant inadé-
quat a I’éclaircissement du sujet).

Un des premiers problémes qui se pose a I’historien est celui de la formation intel-
lectuelle, humaniste, philosophique, juridique et religieuse pendant les années italien-
nes qui faconnent la conscience religieuse de Curione engagé désormais dans le «lu-
théranisme». L’année 1542 marque un tournant décisif: persécuté par I'Inquisition
romaine, il se réfugie 4 Lausanne et ensuite a Bale jusqu’a la fin de ses jours.



314 INSTITUT D’HISTOIRE DE LA REFORMATION

L'ceuvre principale de la premiére période est U'Araneus (1540, 2° éd. 1544), ou
Curione pose les jalons du théme qui 'intriguera pour I'avenir: la prédestination. La
lecture critique nous montre, dans sa prose latine simple et claire, un ensemble de
connaissances (mythologie, philosophie, théologie, histoire, etc.) trés étendu et bien
mri. La dialectique de micro- et macrocosme (araignée-univers), de «natura creans» et
«natura creata», de «aeternitas» et «caducitas mundi», aboutit a la conception de
I’Unum divin, existant en soi et pour soi, dans I’esprit duquel la nature était en puissance
avant d’étre créée. L’unicité de Dieu est soulignée davantage dans la « Paraphrasis» a
I’Evangile de Jean, ou la ratio divine, par I’échelle de Jacob (verbum-vita-lux-caro-
homo) condescend a se manifester a ’humanité grace a la personne du Christ (défini
«Agnus», «verus et aeternus Filius», «veritas», «corpus et lux»), mais sans aucune
mention de la seconde personne de la Trinité. L’essence de Dieu, inséparable de la
sagesse et de I’éternité, se définit par sa providence, qui est beaucoup plus étendue que
certains théologiens ne le laissent croire. D’ou cette conséquence majeure: le nombre
des élus est beaucoup plus grand que celui des damnés. Telle est la thése de son traité De
amplitudine beati regni Dei de 1554, point culminant de sa pensée religieuse, surtout en
considération de la «dissidence» a peine dissimulée a I'égard de la doctrine calvinienne
de la prédestination.

A c6té de ce probléme central (dont on n’a pas encore évalué toute I'influence exercée
sur Castellion), I’ceuvre pédagogique de Curione occupe une place considérable dans son
activité scientifique. L’intérét religieux est toujours présent, également dans les ouvra-
ges les plus techniques comme le De omni artificio diserendi (1547) et le Schola, sive de
perfecto grammatico (1555), car I'idéal de I’éducation civile et humaniste de I’auteur est
la formation religieuse accomplie.

Centrale, en revanche, est la ferveur religieuse qui anime I'/nstitution de la religion
chrétienne (1552, somme de son credo sous forme de catéchisme), et les Quatro lettere
christiane (1552) ou, entre autres, on a remarqué a tort une apologie de la simulation
religieuse.

Mais la plus vaste production de Curione concerne son activité d’éditeur et de
commentateur d’auteurs récents et contemporains (Vergerio, Ochino, Valdes, Guicciar-
dini, Budé, Périon, Morata, et al.), ainsi que d’auteurs classiques (Aristote, Sénéque,
Cicéron, Nizolius, Quintilien, Tacite, Perse, Juvénal, Plaute, Appien, Tite-Live, Sal-
luste, et al.). C’est ici dans ses préfaces, ses dédicaces, ses apparats critiques, que s’étale
I’encyclopédisme de Curione qui harmonise les connaissances profanes (philosophie
orientale, cabbale, platonisme, néo-platonisme, aristotélisme, panthéisme, mysticisme,
magie, sciences occultes, etc.) avec le message de la révélation contenu dans les Saintes
Ecritures.

Dans cet effort d’harmonisation il faut, a notre avis, chercher les raisons de la
«dissidence» de Curione, point de convergence entre humanisme et protestantisme.
afin de mieux comprendre ce qu'on pourrait appeler la voie italienne de la Réfor-
me.

MARIO TURCHETTI

20 mai 1985: Martin Bucer, Réformiste ou nicodémiste? (P. Fraenkel),
sera publié a part.

2. Collogues hors série

10-11 mai 1984: Bucer et la Concorde de Wittenberg (1536) (M. de Kroon,
Miinster; J. Rott, Strasbourg; G. Hobbs, Vancouver; A. Godin, Paris;
I. Backus, Genéve).



8¢ RAPPORT D’ACTIVITE 315

La traduction allemande de Bucer de la « Retractatio » parue dans son Commentaire
sur « Matthieu».

La lettre du 19 janvier 1537, dans laquelle Bucer et Capiton annongaient 4 Luther
leur ralliement a la Concorde, créa une trés mauvaise impression en Suisse. Il en alla de
méme pour les Retractationes, publiées dans les Enarrationes in quatuor Evangelia.
Pour Bucer et Capiton, la Concorde n’était pourtant pas une cause perdue en Suisse
¢vangeélique et ce fut pour «encourager» les Bernois que Bucer traduisit en allemand sa
Retractatio ad Mt 26 dont nous parlerons tout a I’heure. Le 22 septembre 1537, Capiton
et Bucer furent invités a la réunion de I'église de Berne. En dépit de la mauvaise
impression créée par la Concorde, les deux réformateurs jouissaient toujours d’un grand
respect dans cette ville. De plus, ils comptaient sur le soutien des prédicateurs Peter
Kunz et Sebastian Meyer contre les deux «zwingliens» Erasmus Ritter et Kaspar
Megander. Un role important devait également étre joué par les délégués de Bile
(Grynaeus et Myconius) et de Suisse romande (Calvin, Farel et Viret).

Les Bernois, menés par Megander, critiquérent séveérement les Refractationes de
Bucer en estimant qu’elles étaient en contradiction avec les conclusions de la dispute de
Berne de 1528. Les prédicateurs voulurent rédiger une nouvelle confession de foi con-
cernant ’eucharistie et c’est Calvin qui fut nommeé comme rédacteur, non pas Bucer ou
Capiton. Il est possible que cela fut prémédité. L’auteur de I'/nstitutio, qui avait créé une
excellente impression ’année précédente lors de la dispute de Lausanne, était déja bien
connu a Berne et il se peut que le Conseil se soit servi de lui pour réhabiliter Bucer. La
Confessio fidei de eucharistia étant préte, Bucer et Capiton la signérent sans hésiter, ce
qui calma tout de suite les esprits bernois. Pour Bucer et Capiton, la réunion devint
d’emblée un succes diplomatique.

Ce fut le contraire pour Megander dont le catéchisme, déja critiqué, fut réédité
malhonnétement par Bucer. Le prédicateur bernois fut dés lors obligé de démissionner
et il n’est pas exclu que Bucer remercia ainsi le Conseil de Berne qui, depuis quelque
temps, voulait se débarrasser de Megander.

La traduction de Bucer de la Retractatio est restée inédite et n’a encore jamais été
étudiée. Elle était sans doute destinée au premier chefaux conseillers de Berne. En ce qui
concerne le contenu, elle differe peu de la version imprimée latine. Les changements
principaux interviennent dans I'ordre des questions traitées. Le texte concernant la
synechdoche, les formules d’institution et la vérité de I'’humanité du Christ figurc ala fin
de la version allemande et non pas au milieu.

L’avant-propos de Bucer a cette version allemande pose un probléme chronologique
intéressant. Le Strasbourgeois y dit: 1) que la Retractatio, éditée tout d’abord en latin,
est maintenant traduite en allemand; 2) qu’il n’a pas dit, a Bile, qu’il ne fallait rien
publier sur les questions eucharistiques; 3) que les prédicateurs suisses ne publieraient
pas un traité qui risquerait d’endommager la Concorde; 4) qu’il fait appel aux seigneurs
et aux ministres qui avaient été a Béle; 5) que son commentaire sur les Evangiles était
déja sous presse, qu’il ne pouvait pas ’arréter et que I’édition était d’ailleurs en retard,
ayant déja manqué une foire des livres a Francfort; 6) qu’il avait été malade; 7) qu’il
n’était pas opportun de faire imprimer encore une fois quelque chose sur la controver-
se.

La troisiéme édition de son Commentaire sur les Evangiles parut le 6 septembre
1536, mais elle fut annoncée bien avant cette date (p. ex. a Luther). L’assemblée de Bile a
laquelle Bucer fait allusion doit étre celle de février ou de mars. C’était en fait a ce
moment-la que fut interdite toute publication qui risquait de causer un préjudice aux
consultations projetées a Eisenach/Wittenberg. Il semble donc que Bucer ait donné a
son imprimeur (Johannes Herwagen) le manuscrit des Enarrationes AVEC les Retrac-
tationes déja avant les négociations de Wittenberg!

M. DE KROON



316 INSTITUT D’'HISTOIRE DE LA REFORMATION

La Concorde dans la correspondance de Bucer de 1536.
Statistique provisoire (lettres et avis, sans tenir compte des lettres perdues):

102 nos dont 3 de date ou d’attribution discutable
84 de Bucer (=4/5) dont 23 inédits
_ 184 Bucer (=1/5) dont 9 inédits
102 dont 4 publiées
uniquement
au XVI¢ siécle

Les principaux correspondants:
a A. Blauer 16 lettres; M. Blauer 11 lettres ou billets;
Bullinger 6+4; Vadian 6+ 1; Luther 5+2; Grynaeus
442: Konstanz 2+1; J. Zwick 1+1; Bile 1+1; O.
Myconius 2; prédicateurs de I’Allemagne du sud 3; pré-
dicateurs et délégués de Suisse 1 +2; Bibliander 1; villes
allemandes du sud 3; instances strasbourgeoises 4

Thémes principaux: Concorde 74, céne 4, Union des Eglises chrétiennes 5, Concile
Z.

Essai de vue d’ensemble et des principaux thémes:

Dans quel contexte Bucer voit-il et contribue-t-il a la conclusion de la Con-
corde?

[. Point de vue religieux: unité des évangéliques, puis des chrétiens (se rencontre
avec Mélanchthon).

II. Point de vue politique (mis en relief par M. de Kroon): sensible surtout dans les
lettres a Vadian; il agit toujours sur ordre du magistrat de Strasbourg et aurait aimeé que
les autorités civiles soient négociateurs et cosignataires de la Concorde.

III. D’ou 1) sa participation dés 1534-35 a la mission de Guillaume du Bellay (avec
M¢élanchthon), ce qui lui aliéne la sympathie des milieux de Suisse et d’Allemagne du
sud; 2) sa position négative face au Concile considéré comme machine de guerre contre
les protestants dont I'union est plus que jamais nécessaire; 3) son intérét pour les
contacts avec les protestants allemands; 4) son soutien des interventions en faveur des
protestants francais.

IV. Moyens pour parvenir a une Concorde: colloques et entretiens: Bucer homme
du dialogue; son argumentation: c’est une simple querelle verbale, il suffit de s’expli-
quer; il se référe a la Bible, aux Péres, a Oecolampade, au Quid de eucharistia, 1530, a
Zwingli, au Ad Principes, 1530, a la Tétrapolitaine et son Apologie, ala CA et I’ Apologie
adoptées a Schweinfurt 1531, a son Ad Monasterienses et a son Adversus Abrincensem,
au synode de Konstanz de 1534 et aux entretiens subséquents de Cassel, finalement a la
Premiére Confession helvétique, février 1536 il tiche d’expliquer a Luther les concep-
tions des Suisses, et inversement.

Le point de départ des négociations est son séjour a Augsbourg en 1535, ou il revient
en avril 1536.

V. Obstacles représentés par les réticences 1) des luthériens: Luther (surtout a la
suite des publications des Zurichois en mars 1536 voir ci-dessus); Mélanchthon (pour
lequel I'Union des chrétiens prime); des luthériens acharnés (Amsdorf, Schnepf, Brenz
(un peu moins), Brabach) et leurs ragots; 2) des villes de I’ Allemagne du sud: Augsbourg
(avec ses querelles internes), Ulm (influence de Schwenckfeld), surtout Konstanz (ma-
gistrat C. Zwick et Th. Blaurer, craignant un nouveau joug clérical, M. et A. Blauer
refusant de négocier et de signer, parce que mis en défiance par le mémoire donné a Du



8¢ RAPPORT D’ACTIVITE 317

Bellay, crainte de nouvelles discussions et querelles); contre ce dernier point Bucer
rédige I'avis Ob zu verhoffen ou il maintient qu’une réunion applanira les difficultés.
Konstanz veut écrire directement a Luther. Les Strasbourgeois demandent en vain
I’envoi de Zwick a Bile en février et automne 1536; au moins obtiennent-ils qu'il vienne
(en retard) en observateur a Wittenberg; 3) des Suisses: Béle, moins O. Myconius que
Grynaeus qui a une longue discussion avec Bucer sur la présence réelle. St. Gall: Vadian
est favorable a la Concorde et envoie a Luther ses Aphorismes d’aoit 1536. Berne suit
Zurich et préfere se retrancher derriere la Dispute de 1528. Zurich: Bullinger enclin a
une coexistence pacifique, mais réticent par respect pour la mémoire de Zwingli, crainte
d’obscurités, besoin d’autonomie; publie début 1536 la Confession de foi envoyée par
Zwingli a Frangois I*" (avec postface). Bibliander publie les lettres de Zwingli et Oeco-
lampade a Bale fin mars 1536: y joue un mauvais tour a Bucer en publiant (en téte des
lettres) sous le nom de celui-ci le texte de Bucer tAchant d’amortir les réactions prévi-
sibles des luthériens (d’ou longue explication entre les deux a la suite du reproche de
duplicité fait a Bucer par Luther et les siens).

VI. Résultat obtenu en 1536: les Strasbourgeois réussissent quand méme a rencon-
trer les Suisses a Béle au début de février 1536 et a participer activement a la version
latine de la Premiére Confession helvétique (1a traduction allemande est de tonalité plus
zwinglienne), puis de nouveau en septembre et en novembre 1536 (mais sans obtenir de
signature), tandis que certaines villes d’Allemagne du sud signent la Concorde (pas
Konstanz), malgré les reproches de domination et de duplicité adressés aux Strasbour-
geois, surtout a Bucer.

JEAN RoOTT

Les changements dans le Commentaire de Bucer sur les « Synoptiques»: propositions
pour une enquéte.

A partir d’une lecture comparative de la préface et de la Retractatio en Mt. 26 (sept.
1536), du rapport collectif rédigé a Francfort entre les 2-5 juin et de la bréve explication
par Bucer des Articles de la Concorde de Wittenberg (C. W), il s’agissait de présenter une
double hypothése, I'une conjoncturelle, I'autre structurelle:

1) Les textes du Comm. Syn. ont-ils été rédigés avant la C. .7
2) Quel est le sens du concept de retractatio chez M. Bucer?

A lencontre d’une certaine tradition interprétative (cf. Lang) et des données brutes
de la chronologie des écrits en cause dans la C. 7., une exégése encore trop cursive des
divers énoncés bucériens m’a paru indiquer chez I'auteur une volonté d’écrire une
Apologia pro vita sua plutdt qu’une véritable retractatio. N'en manquent pas les traces
avérées chez Bucer: d’abord, les flottements de la terminologie, en particulier les
omissions du terme de référence. A cette ambiguité linguistique, correspondent I'ar-
chitecture d’ensemble de la Retractatio proprement dite et les divers procédés rhétori-
ques de présentation relativisée d’une querelle, pour lui, «surtout verbale».

Voila donc un lot d’observations questionnantes, mis sans apprét sur le tapis et
qu’on peut regrouper autour de quelques thémes a explorer ensemble:

1° les véritables destinataires du message bucérien ne seraient-ils au premier chef
les «Suisses»?

2° L’expression de la sincérité subjective chez Bucer et son rapport a la Verite.

3" Une appréciation globale du jeu des diverses influences. singulierement crasmien-
nes et scolastiques, sur une personnalit¢ ouverte a la pensée d’autrui. Des échanges s
fructueux de notre colloque, ressort déja la présence des sources thomistes. soit ces
marques verbales du vocabulaire et de la theologie thomistes: substantialiter, sacra-



318 INSTITUT D’HISTOIRE DE LA REFORMATION

mentum et res sacramenti, exhibere et dérivés, circumscriptus, réflexions sur le corps
mystique et la grace, etc.

L’examen critique approfondi et conjoint de ces thémes permettra d’y voir plus clair
dans 'hypothése de Marijn de Kroon et plus généralement d’étayer I’assertion de
Jacques Pollet: «La C.W. est le sommet de la vie de Bucer» (Et. sur la Corr., 1, 2).

ANDRE GODIN

L'exégese des Psaumes par Martin Bucer dans le contexte de la querelle eucharis-
tique

Les commentaires de Bucer sur les Psaumes s’inserent moins facilement que ceux
sur les Evangiles ou sur I’Epitre aux Romains dans le cadre de la Concorde de Witten-
berg. Leur derniére révision date de 1531-32, bien avant la conclusion de la Concorde, et
le théme de I’eucharistie est moins visible dans le Psautier que dans des livres néo-
testamentaires. Cependant, la question eucharistique a laissé inévitablement des traces
aussi dans I’exégése par Bucer des Psaumes, traces qui méritent quelques observa-
tions.

1. La premiére publication de Bucer sur le Psautier fut le Psalter wol verteutscht (Bile
1526), commentaire qui devait ses origines a un projet de traduction du commentaire
latin de Johannes Bugenhagen, le In librum Psalmorum Interpretatio (Bale 1524).

Le résultat fut a la satisfaction de Bugenhagen, jusqu’au moment ou il s’est apergu
que Bucer avait interprété le Ps 111, 5 (Vulgate 110,5) de fagon a laisser supposer que
I'auteur du commentaire soutenait la position zwinglienne dans le combat sur ’eucha-
ristie.

L’échange de pamphlets injurieux qui en découlait contribuait a 'empoisonnement
de I’'atmosphére évangélique, et confirmait I'image de Bucer comme un allié proche de
Zwingli en méme temps qu’un adversaire acharné et rusé des luthériens. Cependant, la
lecture comparée des deux textes (Bugenhagen et sa « traduction» allemande) permet de
nuancer l'affaire. En effet, le passage chez Bugenhagen, écrit avant les débuts de la
querelle, visait la doctrine catholique médiévale de I’eucharistie, et se prétait a I'inter-
prétation que Bucer lui donnait. En revanche, Bucer aurait dii se montrer plus conscient
des conséquences linguistiques de la rupture de 1525 entre les évangéliques.

2. En 1529 a Strasbourg, Bucer publia la premiére édition de son propre commen-
taire latin, les Sacrorum Psalmorum Libri Quinque. Conscient des dégdts occasionnés
par la querelle eucharistique en France, Bucer cachait son identité sous le pseudonyme
«Aretius Felinus de Lyon», et dédia son livre au Dauphin de France. Aux lecteurs

francais il adressait un plaidoyer éloquent en faveur de la concorde chrétienne en
doctrine. Dans son commentaire, il employait un langage modéré qui s’accordait bien
avec son irénisme nouveau. Toutefois plusieurs allusions dérogatoires aux positions
luthériennes montrent que pour Bucer, des différends avec les saxons existaient encore.
Sur I'eucharistie méme, ’expression de Bucer est prudente et souvent traditionnelle,
tout en gardant son allure évangélique ; cependant il restait fidéle a lui-méme, et sur le
passage Ps 78, 15-16, il se permettait de souligner une fois encore 'erreur de «certains»
(lire Luther) dans I'interprétation de 1 Cor. 10.

3. Trois ans plus tard, Bucer rédigea une seconde édition du commentaire latin,
toujours dans le pseudonymat. Ses premiéres tentatives vers une concorde évangélique
y laissaient quelques traces, notamment dans I’atténuation, sinon la disparition totale,
des critiques des luthériens contenues dans la premiére édition. En revanche, Bucer
apportait peu de changements a ses remarques sur ’eucharistie : ainsi le différend avec
Luther au Ps 78, 15-16 fut maintenu. Cependant, par un rajout a son interprétation de Ps

111, 5, il fit en quelque sorte amende honorable a Bugenhagen pour I’affaire de la
traduction de 1526.
R. GERALD HOBBS



8¢ RAPPORT D’ACTIVITE 319

27-28 juin 1985: Francois Lambert d’Avignon (1486-1530) exégéte et théo-
logien (R. Bodenmann; R. Peter, Strasbourg; R. Haas, Sontra; P. Fraenkel;
G. Hobbs, Vancouver). Les Actes de ce colloque seront publiés a part.

Juillet 1985
P. FRAENKEL, 1. BACKUS, R. BODENMANN,
L. PERROTTET, M. TURCHETTI



ETUDES THEOLOGIQUES ET RELIGIEUSES
13, Rue Louis-Perrier, F-34100 Montpellier

(France: 105 f.f. — Etranger: 125 f.f. — C.c.p. Montpellier 26800 B)

SOMMAIRE
1986/3

Francois Rochat: La mort de Jésus, une erreur tactique?
France Beydon: Luc et «ces dames de la haute société».
Daniel Roquefort: Romains 7/7, selon Jacques Lacan.

Herbert Stein-Schneider: La «confessio» Evangelica du catharisme occi-
tan.

Maurice Baumann et P.-L. Dubied: Théologie et pédagogie.

LA TRINITE
Wilhelm Vischer: Féte de la Trinité.

Klauspeter Blaser: Remise en valeur du dogme trinitaire.

TEXTE ET CONTEXTES

Hubert Bost: Rite et parole: notes d’'un prédicateur

CHRONIQUES ET BULLETINS

Jacques Pons: De Chouraqui a la Bible en frangais.
Frangois Vouga: Bulletin de N.T.: Paul et Jésus.

Maurice Carrez: Des exégéses a I'Eglise.




	Institut d'histoire de la réformation 8e rapport d'activité 1983-1985

